
1 
 

 

Bildung und Eliten 
Barbara Naumann 
 

„Man kann heute in ungeheurer Allgemeinheit die Wahrnehmung machen, dass 

unsere Gelehrten von jener Bildungshöhe abgefallen und heruntergesunken sind, 

die das deutsche Wesen unter den Bemühungen Goethe’s, Schiller’s, Lessing’s 

und Winckelmann’s erreicht hatte: ein Abfall, der sich eben in der gröblichen 

Art von Missverständnissen zeigt, denen jene Männer unter uns, bei den 

Literaturhistorikern ebenso wohl […] als in jeder Geselligkeit, ja fast in jedem 

Gespräch unter Männern und Frauen, ausgesetzt sind. […] Aber diese selbe 

Wahrnehmung werden wir auf allen Feldern der pädagogischen Wirklichkeit zu 

machen haben: das Leichtere und Bequemere hüllt sich in den Mantel 

prunkhafter Ansprüche und stolzer Titel: das eigentlich Praktische, das zur 

Bildung gehörige Handeln, als das im Grunde Schwerere erntet die Blicke der 

Missgunst und Geringschätzung: weshalb der ehrliche Mensch auch dieses 

Quidproquo sich und anderen zur Klarheit bringen muss.“1 

 

In diesem Zitat zweifelt ein besorgter Kritiker zugleich an der Qualität der 

Bildung wie auch an der Berichtigung der vorherrschenden Bildungsidee. Die 

Gelehrten seien gelehrt, aber nicht mehr gebildet. Ihnen fehle die richtige 

Ausbildung in der Praxis, eben „das zur Bildung gehörige Handeln“. Diese 

kritische Überlegung, wiewohl sehr aktuell, ist nicht neu; sie ist sogar 

erstaunlich alt. Denn der hier spricht ist kein anderer als Friedrich Nietzsche, der 

sich im Jahr 1872 in einer Vortragsreihe in Basel „Über die Zukunft unserer 

Bildungsanstalten“ Gedanken machte. Schon damals hegte er deutliche Zweifel 

                                                        
1 Friedrich Nietzsche: Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten. Vortrag II [1872]. 
KGW  



Barbara Naumann 
 
 

2 
 

daran, ob ein sinnvoller Zusammenhang zwischen Bildung, ihrem Nutzen und 

den aus ihrer Formalisierung resultierenden elitären Ansprüchen gegeben sei. 

Etwas zugespitzt könnte man sagen, Nietzsche war einer der ersten, der den 

Umstand aussprach, dass es hoch ausgebildete Wissenseliten gibt, die aufgrund 

ihrer Spezialisierung nicht anders als bildungsfern zu bezeichnen sind. 

Bildungsferne Wissenseliten –, so könnte man mit Nietzsche und vielleicht 

etwas überspitzt eine heute immer stärker wachsende Gruppe von 

hochspezialisierten Leistungsträgern in den Wissenschaften, in Wirtschaft, 

Politik etc. bezeichnen. Zweifelsohne ist diese Situation ein Ergebnis der 

arbeitsteilig spezialisierten Wissensgesellschaft und ihren stets wachsenden 

Anforderungen an beschleunigte, zweckorientierte, rationalisierte 

Ausbildungsformen. 

 

In der gegenwärtigen Situation, in der Bildungssysteme einem permanenten 

Veränderungs- und Anpassungsdruck an immer neue Anforderungen 

unterliegen, scheint mir das Nachdenken über den Zusammenhang zwischen 

Bildung in der so genannten Wissensgesellschaft und der Entstehung, der 

Funktion und dem Selbstverständnis von Eliten lohnend und auch geboten. Es 

ist allgemein bekannt, dass der Zugang zu Wissen und Bildung schon seit dem 

späten 18. Jahrhundert nicht mehr allein an ständische Privilegien gebunden 

war, sondern mehr und mehr in den Dienst der arbeitsteilig organisierten 

„Funktionsgesellschaft“ – so Reinhart Kosellek – gestellt wurde. Entsprechend 

erschloss sich der Zugang zu Eliten, anders als in der höfischen Gesellschaft, 

nicht mehr ausschließlich über überkommene und übernommene Privilegien, 

also über Herkunft und Genealogie, Vermögen, Landbesitz, Titel etc. Besonders 

aber seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts wurde der Zugang zur formalen 

Bildung demokratischer und der Vorstoß in die Spitzen wissenschaftlicher, 

ökonomischer und anderer relevanter gesellschaftlicher Gruppen für breitere 

gesellschaftliche Schichten in einer vorher nicht gekannten Weise möglich. 



Bildung und Eliten 
 

 3 
 

Eliten sind heute nicht einfach identisch mit einer gesellschaftlich-

wirtschaftlichen oder politischen Führungsschicht. Hervorgetrieben durch die 

grundlegende arbeitsteilige Spezialisierung der Gesellschaft, differenziert und 

verflüssigt sich auch das Elitekonzept immer mehr. Der Begriff selbst taucht 

entsprechend kaum noch als ein singulärer Begriff auf. Wer wüsste schon zu 

sagen, was eine generelle Elite sein, wer ihr angehören sollte. Meist  sprechen 

wir von Eliten im Kompositum: Bildungselite, Wirtschaftselite, Sportelite, 

Unterhaltungselite, Informationselite, etc. Der große Einfluss, den Eliten 

außerhalb der Bildungssphäre, zum Beispiel im massenmedial aufbereiteten 

Sport und in der so genannten Celebrity Culture der Unterhaltungsindustrie – 

um nur zwei Beispiele zu nennen – auf gesellschaftliche Entscheidungsprozesse 

ausüben können, ist enorm und wäre eine eigene Untersuchung wert. Diesen 

Aspekt lasse ich hier und heute aber beiseite. In jedem Fall gibt es auf vielen 

Gebieten und nicht zuletzt in Forschung und Wissenschaft eine große Zahl 

höchst  qualifizierter und einflussreicher  Personen und Gruppen, also Eliten, die 

in äußerst begrenzten Wissensgebieten über Expertisen verfügen und die aus der 

Perspektive eines geisteswissenschaftlich profilierten Bildungsbegriffs 

gleichwohl als „bildungsferne“ Schichten bezeichnet werden müssten.  

Das war nicht immer so. Für einen Physiker gehörte noch zu Beginn des 20. 

Jahrhunderts ebenso wie für einen Philosophen oder Literaturwissenschaftler 

selbstverständlich eine fundierte literarische, historische und sogar artistische 

(Hausmusik!) Bildung, gehörte Bildung allgemein zum wissenschaftlichen 

Selbstverständnis.  

Überhaupt scheint es aber schwierig zu sein, über Bildung nicht im Modus der 

Vergangenheit nachzudenken, nicht dem Schema „früher war es besser“ zu 

folgen. Bildung, so ist man geneigt anzunehmen, ist immer das, was frühere 

Generationen mehr als die eigene charakterisierte, nämlich die gelungene 

Verbindung von Wissen, lebensweltlicher Orientierung und persönlicher 

Entfaltung, die nicht zuletzt auch geisteswissenschaftliche Inhalte implizierte. 



Barbara Naumann 
 
 

4 
 

Bildung ist schon bei Nietzsche, wie auch heute, das, woran es prinzipiell 

mangelt. Der Begriff Bildung ist so umfassend, dass mit ihm beinahe 

automatisch ein immerwährender Mangel assoziiert ist. In der traditionellen 

humanistischen Vorstellung strebte man idealiter nicht nur bei höheren Schul- 

und Universitätsabschlüssen nach Bildung, sondern man bildete sich und seine 

Persönlichkeit gewissermaßen immer: durch Lektüre, durch die Bildungsanstalt 

des bürgerlichen Theaters, durch die Auseinandersetzung mit Kunst und nicht 

zuletzt auch mit der Natur. Dies war schon im 19. Jahrhundert ein 

überdimensioniertes Ziel, besser, ein Ideal, dessen Realisierung nicht nur am 

praktischen Durchsetzungsvermögen krankte, sondern dessen Hypertrophie, 

Totalitätsstreben und dessen in Deutschland sehr prägnante Verbindung mit 

einem nationalstaatlichen Denken von vielen Seiten Widerspruch erfuhr.  

Zumindest einige Punkte auf der positiven Seite eines Bildungsbegriffs, der das 

fachliche Wissen mit literarischen und philosophischen Traditionen, mit den 

Künsten und dazu  anspruchsvollen Persönlichkeitsaspekten zusammengeführt 

sehen wollte, sollen dennoch nicht unerwähnt bleiben, da sie bis heute 

zumindest zu den von Leistungsträgern erwarteten Fähigkeiten zählen: Bildung 

äußerte sich und war darstellbar unter anderem in performativen Vermögen, also 

in dem, was Nietzsche das „zur Bildung gehörige Handeln“ nennt. Dazu gehörte 

zum Beispiel, gut sprechen und stilistisch und grammatisch ansprechend 

schreiben zu können; dazu gehörte vielleicht sogar die Fähigkeit zu musizieren 

oder zu zeichnen oder Kunst zumindest beurteilen zu können. Viele große 

Gelehrte des 19. und noch des 20. Jahrhunderts wirkten nicht allein als 

spezialisierte Fachwissenschaftler. Sie verdankten vor allem auch ihre 

wissenschaftlichen Erkenntnisse einem Bildungskonzept, das auf die Integration 

geisteswissenschaftlicher und sogar musische Fähigkeiten setzte. Mit Namen 

wie Hermann von Helmholtz, Werner Heisenberg oder Ludwig Fleck verbinden 

sich nicht nur die Assoziationen ihrer Wissenschaftsgebiete, also 

Thermodynamik, Atomphysik und die Theorie des Denkkollektivs, sondern 



Bildung und Eliten 
 

 5 
 

auch die Vorstellung von weithin gebildeten Mitmenschen, die nicht zuletzt 

aufgrund ihrer Befassung mit Literatur und Kunst unter in der Lage waren, 

jenseits ihrer szientifischen Formelsprache stilistisch anspruchsvolle Texte zu 

verfassen. Für Mediziner wie Sigmund Freud und Arthur Schnitzler galt in 

herausragendem Maße, dass ihr Stilvermögen und die genaue Kenntnis 

literarischer Texte eine eigene fiktionale Textproduktion ermöglichte 

(Schnitzler) oder sogar grundlegend zur Entwicklung der Theorie und klinischen 

Praxis – im Falle Freuds der Psychoanalyse – beitrug. Und noch ein letztes 

Beispiel: Der französische Verhaltensbiologe und Entomologe Jean-Henri Fabre 

wird heute auch von Nicht-Biologen vor allem wegen seiner lebendigen und 

anschaulichen Beschreibungskunst, also aufgrund der literarischen Aspekte 

seines Werks gelesen, eines Werks des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts, 

das sich mühelos mit Goetheschen Vorstellungen von anschaulicher 

Wissenschaft in Verbindung bringen ließe. 

 

Genug solcher Beispiele; so positiv oder bewundernswert sie auch sein mögen, 

sie standen auch in ihrer Zeit für Ausnahmeerscheinungen in der 

Wissenschaftswelt. Heute von einem Naturwissenschaftler stilistisch 

ansprechende und nicht formelhafte Darstellungen seiner Forschung zu 

erwarten, wäre selbstverständlich ein Anachronismus: tempi passati. Zum 

anderen galt, wie stellvertretend das zitierte Statement Nietzsches zeigen sollte, 

auch schon im 19. Jahrhundert ein umfassendes Bildungsziel längst nicht für 

alle, die ambitioniert in Sachen Erziehung und Wissenschaft tätig waren, und 

dies nicht allein aus ökonomischen Gründen. Auch zu Zeiten, da einseitiges 

Spezialwissen als zu eingeschränkt empfunden wurde, artikulierte sich Skepsis 

gegen einen auf die Totalität des Subjekts zielenden, klassisch-humanistischen 

Bildungsbegriff,  der zudem als ein typisch deutscher Begriff angesehen wurde.2 

                                                        
2 Wilhelm Voßkamp: „Ein anderes Selbst“. Bild und Bildung im deutschen Roman des 18. 
und 19. Jahrhunderts. Göttingen (Wallstein) 2004, S. 20. 



Barbara Naumann 
 
 

6 
 

– Die aktuellen Fragen nach möglichen oder gar wünschbaren 

Zusammenhängen zwischen Bildung und dem, was von Eliten in einem großen 

europäischen Kulturraum und im Kontext eines aus der Globalisierung 

erwachsenden Konkurrenzdrucks zu erwarten ist, können selbstverständlich 

nicht mit einer Verklärung der Vergangenheit und daraus resultierenden 

restaurativen Forderungen nach einem sich stets ganzheitlich reflektierenden 

Subjekt beantwortet werden. Vielmehr stellt sich die Frage, wie wir mit der 

zunehmenden Spezialisierung, mit der Umstrukturierung von Wissensständen 

umgehen wollen, die fast oder gänzlich ohne eine Verankerung in den Gebieten 

auszukommen meinen, die man traditionell als Geisteswissenschaften und 

moderner als kulturelles, literarisches und artistisches Wissen bezeichnen kann.  

 

Ich lebe in der Schweiz, einem Land, das traditionell vor allem aus religiösen 

und politischen Gründen wenig Vertrauen in die Elitebildung gesetzt hat. Bis 

heute spürt man im Alltag eine protestantisch-egalitäre Grundhaltung. Dies 

äußert sich nicht nur in den bekannten Modi der politischen 

Volksabstimmungen, sondern im generellen kulturellen Klima.  Ein eher 

zurückhaltender Diskussionsstil, bei dem man nicht durch laute Thesen auffällig 

werden will, ist häufig anzutreffen und wird von damit nicht Vertrauten 

zuweilen fälschlich als Mangel an Konfliktfähigkeit interpretiert. Ein Beispiel 

für eine gewisse schweizerische Resistenz gegenüber elitären 

Bildungskonzepten ist auch die späte Gründung einer Studienstiftung nach 

deutschem Vorbild, nach der Studienstiftung des deutschen Volkes. Das 

schweizerische Pendant wurde erst zum Ende der 1990er Jahre ins Leben 

gerufen und  befindet sich immer noch in einer Auf- und Ausbauphase. Zugleich 

aber hängt dem Land nach Außen hin das Image eines elitären kleinen Landes 

an. Ich beziehe mich hier auf das Modell eines mehrsprachigen Landes, eines 

kleinen Staatsgebildes mit deutschen, französischen, italienischen und 

rätoromanischen Sprachanteilen. (Zum Glück ist hier das Thema nicht die Geld- 



Bildung und Eliten 
 

 7 
 

und Europapolitik, sondern es sind europäische Perspektiven auf die Bildung.) 

Könnte man die Schwierigkeiten und Chancen, die in der Schweiz in Bezug auf 

das Modell der Mehrsprachigkeit diskutiert werden, zum Ausgangspunkt von 

Überlegungen zu einem Elitekonzept in europäischen Rahmen nehmen?  

 

Nun, man muss sehen, dass das Modell auch in der Schweiz nicht unumstritten 

ist und dass in den einzelnen Landesteilen und Sprachgruppen die Mehrheit der 

Menschen es nicht vermag, souverän auch nur eine oder gar mehrere andere 

Landessprachen zu beherrschen. Kürzlich wurde sogar in der deutschen Schweiz 

das Französische als erste Fremdsprache zugunsten des Englisch aufgegeben. 

Man setzt so stark auf diese neue Lingua franca, dass sogar in den Kindergärten 

schon das so genannten „Frühenglisch“ spielerisch erlernt werden soll. Generell 

findet man aber überall in der Schweiz einen hohen Grad von Sensibilisierung 

für Sprachprobleme und sprachliche Vielfalt, und die Entscheidung für die 

Dominanz des Englischen ist alles andere als unumstritten. Man passt sich dem 

Zwang zum Globish, zum Global English zwar an, um in den Wissenschaften, 

der Forschung und Ökonomie weiterhin Spitzenplätze belegen zu können, pflegt 

aber die sprachliche und kulturelle Vielfalt durch einen im Grossen und Ganzen 

immer noch umfassenden und differenzierten Sprachunterricht auf den 

verschiedenen Schulniveaus. Die Dominanz des Englischen wird wohl 

pragmatisch durchgeführt und ertragen, aber die kulturelle und emotionale 

Situierung vollziehen die meisten Schweizerinnen und Schweizer über eine 

innige Beziehung zum Dialekt und in der Auseinandersetzung mit der 

jeweiligen offiziellen Hochsprache. Insofern ist die schweizerische 

Sprachlandschaft topisch als eine mehrsprachige und zugleich als zwischen 

Dialekt und Hochsprache gedoppelte zu verstehen. Wir finden hier Diversität 

und sprachliche Dichte auf kleinem Raum und daher mit einem großen Potential 

für die Sensibilisierung in sprachlichen Dingen. Die Schweiz ist, mit anderen 



Barbara Naumann 
 
 

8 
 

Worten, in einem komplexen Sinne „polyphon.“3 Dass Sprache mehr ist und 

anderes verkörpert als ein Instrument des wirtschaftlichen, wissenschaftlichen 

und touristischen Austauschs, dass sich mit der Sensibilisierung für Sprache und 

Sprachen das Denken auch anderen als instrumentell-pragmatischen Aspekten 

zuwenden kann, leuchtet in einer solchen Sprachsituation besonders gut ein. 

Man würde sich in der Schweiz aus oben genannten Gründen äußerst ungern als 

ein sprachelitäres Land bezeichnen. Doch der Blick von außen zeigt, dass die 

Situation der bewussten und gepflegten Mehrsprachigkeit auf breiter Basis eine 

reflektierte Auseinandersetzung mit der eigenen und mit anderen Kulturen mit 

sich bringt.  

 

Wenn ich im Zusammenhang mit der Diskussion einer geförderten 

Mehrsprachigkeit jetzt zögere, den Begriff des Elitären  ins Spiel zu bringen, 

dann hat das mehrere Gründe. Zum einen wird es im Interesse einer vielsprachig 

und kulturell differenziert gestalteten europäischen Zukunft verstärkt darauf 

ankommen, Mehrsprachigkeit zu fördern, und das nicht nur für kleine Gruppen 

besonders Sprachbegabter oder Sprachinteressierter. Das Schweizer Modell, das 

auch noch in diesem Land noch eher als ausbaufähig denn als bereits erreicht 

gilt, wäre als ein Modell der Sprachsensibilisierung zu verstehen, das sich 

gerade nicht durch elitäre Aspekte auszeichnet, sondern sensibel die kulturelle 

Gegebenheit der Sprachenvielfalt reagiert. Dazu gehört neben dem 

Sprachunterricht aber auch die Thematisierung der Möglichkeiten und vor allem 

der Grenzen von Übersetzung. Zu wissen, dass nicht alles in der Sprache einfach 

zur Verfügung steht, dass eine verlust- und grenzenlose Übersetzung unmöglich 

ist, und dass Sprache mit dem rhetischen und phatischen Gehalt auch stets den 

kulturellen Kontext thematisiert, in dem sie steht –, all dies liefert Einsichten, 

die durch keine andere Form der Information und des Wissens ersetzbar ist. – 

                                                        
3 S. dazu den Band: Mehrsprachiges Denken, Penser en langues, Thinking in Languages. 
Hg.: Marco Baschera. Figuationen Heft 1&2, Köln, Wien, Weimar: Böhlau, 2009.  



Bildung und Eliten 
 

 9 
 

Wenn eine hohe Durchlässigkeit von Bildungsmöglichkeiten garantiert wird, 

wenn eine breite Basis dafür sorgt, dass besondere Interessen und 

förderungswürdige Neigungen sich auf einem generellen hohen 

Ausbildungsniveau abbilden können, ist es wohl möglich, als elitär geltende 

Konzepte zu demokratisieren.  

 

Des Weiteren möchte darauf hinweisen, dass in den letzten 20 Jahren der 

gesellschaftliche Strukturwandel dazu geführt hat, den Elitebegriff selbst 

auszudifferenzieren. Man spricht von Management und Führungsexpertise im 

Zusammenhang mit anspruchsvollen Leitungsfunktionen, von Exzellenz im 

Zusammenhang mit herausragenden Wissenschaftsleistungen, etc. Den 

Komplex des Wandels von Eliten haben u.a. Soziologen, 

Kommunikationswissenschaftler, Psychologen, Ökonomen, Politologen, 

Juristen genau beobachtet.4  Festzustellen ist, dass Eliten einem starken Wandel 

unterliegen. Deren Herausbildung wird generell als ein wichtiger dynamischer 

Faktor der Wissensgesellschaft angesehen. Vor allem in jüngerer Zeit lässt sich 

beobachten, dass wissenschaftliche Eliten nicht allein durch Information und 

Wissensvermittlung gefördert werden können, sondern vor allem abhängig sind 

von ihrem eigenen flexiblem Kommunikationsverhalten und von der Fähigkeit, 

Netzwerke zu bilden. 

An dieser Stelle möchte ich ansetzen, um noch einmal aus der Perspektive der 

Literaturwissenschaft, also aus geisteswissenschaftlicher Perspektive zu fragen, 

welche Chancen für diese Disziplinen bestehen, um an einer sinnvollen 

Elitebildung teilzunehmen und ggf. eigene hervorragende Aspekte einer 

breiteren Wahrnehmung zugänglich zu machen. Gegenüber dem Netzwerk- und 

                                                        

4 Hier sei stellvertretend die Studie genannt: Deutschlands Eliten im Wandel. Hg. 
Herfried Münkler, Grit Straßenberger und Matthias Bohlender, Frankfurt/M.: Campus 
Verlag, 2006. 

 



Barbara Naumann 
 
 

10 
 

Kommunikationsenthusiasmus vieler Wissenschaften scheint die Kunst, scheint 

in Sonderheit die Literatur ein langsames, ein zeitaufwändiges und ein einsames 

Geschäft zu sein, denn heute wie vor 200 Jahren entsteht sie, entsteht ästhetisch 

anspruchsvolle Schrift und Sprache meist als Leistung einzelner. Literatur ist 

immer noch wesentlich ein Produkt der stillen Zurückgezogenheit am 

Schreibtisch. Daran konnten auch Versuche wie Netzwerkliteratur  und 

Kettenromane und können selbst publikumswirksame Events wie Poetry Slams 

oder Massenlesungen populärer Autoren nicht grundsätzlich etwas ändern. Und 

auch das Schreiben über Literatur ist trotz der Bedeutung von 

Forschernetzwerken und Projektverbünden mit viel scheinbar anachronistischer 

Einzelarbeit verbunden.  

Und noch etwas wird deutlich: Literatur verlangt Muße, verlangt zeitlich 

extensive Hingabe. Dies ist in Zeiten des Internets und der ständig 

beschleunigten Wissensvermehrung fast schon ein provokanter Umstand. Aber 

die Verwerfungen, die Probleme und Schäden, die aus der Beanspruchung des 

einzelnen durch ständige Kommunikationsbereitschaft, durch permanente 

Anspannung entstehen, sind gesellschaftlich mehr als deutlich spürbar. Ich will 

hier in aller Kürze nur an die Erschöpfungssyndrome, Depressionen, an den so 

genannten Burnout erinnern, der Jahr für Jahr mehr Probleme für die 

Arbeitswelt und die Gesundheitssysteme produziert. Zu einer Elite, die an sich 

selbst den Anspruch stellt, gebildet und reflektierend zu sein, müsste es also 

gehören, immer wieder einmal von den Erfordernissen der eigenen 

Spezialisierung zurückzutreten, von der Überreizung durch Anforderungsprofile 

und der täglichen Beanspruchungen durch permanente Kommunikation Abstand 

zu gewinnen, und das zeitlich angespannte „processing of knowledge“ mit einer 

gewissen Muße zu unterlaufen. Zu einem Denken in verantwortungsvoller und 

weitsichtiger Weise gehört auch das Analysieren der Lebens- und 

Kommunikationsformen, in denen man sich weitgehend bewegen muss. Dafür 

hält das Studium der Literatur alle nur denkbaren Möglichkeiten bereit. 



Bildung und Eliten 
 

 11 
 

 

Bis vor nicht allzu langer Zeit war es offenbar möglich, voller Selbstbewusstsein 

die Unverzichtbarkeit des Faches Literatur ins Feld zu führen. Diesen Eindruck 

gewinnt man jedenfalls, wenn man folgende Aussage von Roland Barthes aus 

dem Jahre 1977 liest: 

„Wenn durch irgendeinen Exzess an Sozialismus oder Barbarei alle Fächer bis 

auf eines aus unserem Unterricht vertrieben werden sollten, dann müsste das 

Fach Literatur gerettet werden, denn im literarischen Monument sind alle 

Wissenschaften präsent.“  

Dies sagte Roland Barthes 1977 bei seiner Antrittsvorlesung am Collège de 

France in Paris. Mit einem solchen Selbstbewusstsein in Bezug auf die Rolle der 

Literatur und damit auf ihre eigene Funktion als Intellektuelle sind heute nur 

noch wenige Literaturwissenschaftler gesegnet. Gleichwohl denke ich, dass 

Roland Barthes in weiten Teilen Recht hat. Das inzwischen gewachsene Maß an 

Selbstkritik der Geisteswissenschaftler ist vielleicht nicht nur von Nachteil, 

zwingt es doch zu einer Präzisierung des Nachdenkens darüber, welche Rolle 

die Geisteswissenschaften und in Sonderheit die Literaturwissenschaft in der 

Wissenslandschaft spielt. Doch scheint es mir wieder an der Zeit, dass die 

Geisteswissenschaften sich auf ihre unverzichtbaren Stärken besinnen.  

Zu diesem anderen, reflektierten Wissen und der anderen, nämlich ästhetischen 

und lebendigen Form der Vermittlung dieses Wissens gehört auch, dass 

Literatur den ganzen Komplex individueller und kollektiver Erinnerung zur 

Sprache bringen kann. Nicht zu übersehen ist, dass die Literatur bei diesem 

Unterfangen über eine Fülle anderer Register verfügt als etwa die 

Historiographie oder andere rekonstruierende Diskurse. Vor allem teilt sich die 

Literatur der Erinnerung über Bilder und Sprachbilder mit. Nicht zufällig gilt 

eine breite literaturwissenschaftliche Forschung, vor allem seit den 1990er 



Barbara Naumann 
 
 

12 
 

Jahren, dem Komplex der Erinnerung und ihrer Entfaltungsmöglichkeit durch 

die Literatur. Anders als alle Diskurse, die sich positive Aussagen über 

historische Ereignisse und über individuelle Erfahrungsweisen zur Aufgabe 

machen, stellt die Literatur Erinnerung in ihrer ganzen Komplexität, in ihrer 

Erscheinungsweise als Bild und Narration oder auch als Unterbrechung und 

Versagen, als Diskontinuität von Bild und Narration dar. Erinnerung der 

Literatur heißt stets doppeldeutig, dass sich jemand im Medium der Literatur zu 

erinnern bemüht, dass Erfahrungen mitgeteilt werden, und dass die Literatur als 

Darstellungsform als Schrift, sich selbst in diesem Texten mit ihren 

Möglichkeiten und Grenzen begegnet. So wird nicht nur ein positives 

historisches Wissen vermittelt, über dessen Nutzen und Nachtheil, wie schon 

Nietzsche befand, erst einmal noch gar nichts entschieden ist. Literatur 

verkörpert als lebendig mitgeteilte, aisthetisch nachvollziehbare, 

perspektivistisch aufgeschlüsselte, subjektive Erfahrung die Möglichkeit, auch 

die Erfahrung selbst als eine solche wahrzunehmen, zu artikulieren, zu 

reflektieren. In jeder Hinsicht geht Literatur in ihrer Art der Mitteilung über das 

Bereitstellen von Informationen hinaus. Um sie adäquat wahrnehmen zu 

können, um in einem komplexen Sinne LESEN zu können, benötigt man ohne 

Zweifel etwas, das heute eine Kostbarkeit geworden ist, nämlich die Distanz zu 

den Beanspruchungen der Arbeits- und Lebenswelt mit ihren permanenten 

Kommunikations- und Verfügungsansprüchen. Man benötigt, mit anderen 

Worten, Muße. Dies aber ist in meinen Augen kein Anachronismus, sondern 

gerade ein unverzichtbares Moment für alle, die an sich den Anspruch stellen, 

Urteile zu fällen und sich in weitreichende Entscheidungsprozesse einzubringen. 

Die Verwerfungen und Probleme, die aus der beschleunigten Arbeits- und 

Lebenswelt entspringen, sind mittlerweile so grundsätzlich und betreffen so 

viele Menschen, dass die Suche nach Alternativen, nach Formen des Denkens, 

das nicht den unmittelbaren instrumentellen  Erfordernissen gehorcht, dringend 

geboten scheint.  



Bildung und Eliten 
 

 13 
 

 

Möglicherweise tendiert Literatur aufgrund ihrer Komplexität, ihrer ästhetischen 

und poetologischen Ansprüche, der relativen Langsamkeit ihrer Vermittlung, 

des Lesens, aufgrund ihrer vielfältigen Darstellungsweisen und ihrer 

Selbstbezüglichkeit selbst zu einer Art von elitärer Darstellungsform. Es ist in 

diesem Sinne paradox, dass Literatur so zugänglich sein kann wie ein Lied, das 

man im Vorbeigehen auf der Straße hört, steht sie doch allen zu Verfügung, die 

zu lesen verstehen. Ihre Stärke rührt aus dem, was sich bestimmten 

instrumentellen, pragmatischen, auf immerwährende Beschleunigung und 

Leistungsoptimierung gerichteten Zwecken widersetzt. Literatur unterbricht und 

fordert Hingabe, Muße. Das ist in der gegenwärtigen Zeit unter ihren enorm 

beschleunigten Verwertungs- und Kommunikationsbedingungen fast schon eine 

ungeheuerliche Forderung. – und in dem sie diese Erfahrungen erlaubt, erlaubt 

sie ein temporäres Zurücktreten von eben diesen Zwecken. Diese Erfahrung 

oder besser: Erfahrungsmöglichkeit sollte nicht elitär sein, sondern nach wie vor 

Bildungsziel in einem umfassenden Sinne. Aber der Hinweis scheint mir 

dringend notwendig zu sein, dass es keine Eliten geben sollte, die dieses 

Zurücktreten, die Überschau, die Distanzierung vom Verfahrenswissen, die 

Gewinnung eines zweckfreien Raums der Muße nicht für sich nutzte. Die 

Distanzierung, die Befassung mit dem langsamen Medium Literatur, erlaubt 

einen Übersprung, ohne den es keine wirkliche Orientierung geben kann. Denn 

Eliten sollten nicht nur im Spezialgebiet Höchstes leisten, sondern auch wissen, 

was Leistung ist. Das kulturelle Selbstverständnis von Eliten könnte darin eine 

Chance sehen, Bildung neu zu entwerfen, gerade auch in einem Sinne und einer 

Weise, die die breite demokratische Basis der Bildung und die Durchlässigkeit 

der Systeme im Blick behält.  

 

Lassen Sie mich mit dem Autor schließen, mit dem ich begonnen habe, mit dem 

skeptischen, zuweilen hyperkritischen, in jedem Fall messerscharf 



Barbara Naumann 
 
 

14 
 

analysierenden Friedrich Nietzsche, der schon zum Ende des 19. Jahrhunderts 

versucht hat, in seinen Überlegungen zur Zukunft deutscher Bildungsanstalten 

Bildung aus den Begrenzungen einer positiven Wissensvermittlung mit 

pragmatischen Zielen herauszulösen, gerade weil er nicht im Interesse eines 

lebensfernen Denkens argumentierte: 

  

Nietzsche: Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten (1872), Vortrag IV: 

„Also, meine Freunde, verwechselt mir diese Bildung, diese zartfüßige, 

verwöhnte, aetherische Göttin nicht mit jener nutzbaren Magd, die sich mitunter 

auch „die Bildung“ nennt, aber nur die intellektuelle Dienerin und Beraterin der 

Lebensnot, des Erwerbs, der Bedürftigkeit ist. Jede Erziehung aber, welche an 

das Ende ihrer Laufbahn ein Amt oder einen Brotgewinn in Aussicht stellt, ist 

keine Erziehung zur Bildung, wie wir sie verstehen, sondern nur eine 

Anweisung, auf welchem Wege man im Kampfe um das Dasein sein Subjekt 

rette und schütze. Freilich ist eine solche Anweisung für die allermeisten 

Menschen von erster und nächster Wichtigkeit: und je schwieriger der Kampf 

ist, umso mehr muss der junge Mensch lernen, umso angespannter muss er seine 

Kräfte regen. Nur aber glaube Niemand, dass die Anstalten, die ihn zu diesem 

Kampfe anspornen und befähigen, irgendwie in ernstem Sinne als 

Bildungsanstalten in Betracht kommen könnten. Es sind Institutionen zur 

Überwindung der Lebensnot, mögen sie nun versprechen Beamte oder Kaufleute 

oder Offiziere oder Großhändler oder Landwirte oder Ärzte oder Techniker zu 

bilden.“ 

 

 


