Bildung und Eliten

Barbara Naumann

»Man kann heute in ungeheurer Allgemeinheit die Wahrnehmung machen, dass
unsere Gelehrten von jener Bildungshohe abgefallen und heruntergesunken sind,
die das deutsche Wesen unter den Bemiihungen Goethe’s, Schiller’s, Lessing’s
und Winckelmann’s erreicht hatte: ein Abfall, der sich eben in der groblichen
Art von Missverstandnissen zeigt, denen jene Manner unter uns, bei den
Literaturhistorikern ebenso wohl [...] als in jeder Geselligkeit, ja fast in jedem
Gespréch unter Mannern und Frauen, ausgesetzt sind. [...] Aber diese selbe
Wahrnehmung werden wir auf allen Feldern der pddagogischen Wirklichkeit zu
machen haben: das Leichtere und Bequemere hullt sich in den Mantel
prunkhafter Anspriiche und stolzer Titel: das eigentlich Praktische, das zur
Bildung gehdrige Handeln, als das im Grunde Schwerere erntet die Blicke der
Missgunst und Geringschatzung: weshalb der ehrliche Mensch auch dieses

Quidproquo sich und anderen zur Klarheit bringen muss.*!

In diesem Zitat zweifelt ein besorgter Kritiker zugleich an der Qualitat der
Bildung wie auch an der Berichtigung der vorherrschenden Bildungsidee. Die
Gelehrten seien gelehrt, aber nicht mehr gebildet. Ihnen fehle die richtige
Ausbildung in der Praxis, eben ,das zur Bildung gehérige Handeln“. Diese
kritische Uberlegung, wiewohl sehr aktuell, ist nicht neu; sie ist sogar
erstaunlich alt. Denn der hier spricht ist kein anderer als Friedrich Nietzsche, der
sich im Jahr 1872 in einer Vortragsreihe in Basel ,,Uber die Zukunft unserer

Bildungsanstalten* Gedanken machte. Schon damals hegte er deutliche Zweifel

1 Friedrich Nietzsche: Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten. Vortrag Il [1872].
KGW



Barbara Naumann

daran, ob ein sinnvoller Zusammenhang zwischen Bildung, ihrem Nutzen und
den aus ihrer Formalisierung resultierenden elitdren Anspriichen gegeben sei.
Etwas zugespitzt kénnte man sagen, Nietzsche war einer der ersten, der den
Umstand aussprach, dass es hoch ausgebildete Wissenseliten gibt, die aufgrund
ihrer Spezialisierung nicht anders als bildungsfern zu bezeichnen sind.
Bildungsferne Wissenseliten —, so konnte man mit Nietzsche und vielleicht
etwas Uberspitzt eine heute immer stdrker wachsende Gruppe von
hochspezialisierten Leistungstragern in den Wissenschaften, in Wirtschatft,
Politik etc. bezeichnen. Zweifelsohne ist diese Situation ein Ergebnis der
arbeitsteilig spezialisierten Wissensgesellschaft und ihren stets wachsenden
Anforderungen  an beschleunigte,  zweckorientierte, rationalisierte

Ausbildungsformen.

In der gegenwartigen Situation, in der Bildungssysteme einem permanenten
Veranderungs- und Anpassungsdruck an immer neue Anforderungen
unterliegen, scheint mir das Nachdenken uber den Zusammenhang zwischen
Bildung in der so genannten Wissensgesellschaft und der Entstehung, der
Funktion und dem Selbstverstandnis von Eliten lohnend und auch geboten. Es
ist allgemein bekannt, dass der Zugang zu Wissen und Bildung schon seit dem
spaten 18. Jahrhundert nicht mehr allein an stéandische Privilegien gebunden
war, sondern mehr und mehr in den Dienst der arbeitsteilig organisierten
»Funktionsgesellschaft“ — so Reinhart Kosellek — gestellt wurde. Entsprechend
erschloss sich der Zugang zu Eliten, anders als in der hofischen Gesellschaft,
nicht mehr ausschlieRlich tber Gberkommene und tilbernommene Privilegien,
also Uber Herkunft und Genealogie, Vermdogen, Landbesitz, Titel etc. Besonders
aber seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts wurde der Zugang zur formalen
Bildung demokratischer und der VorstoR in die Spitzen wissenschaftlicher,
okonomischer und anderer relevanter gesellschaftlicher Gruppen fur breitere

gesellschaftliche Schichten in einer vorher nicht gekannten Weise mdglich.
2



Bildung und Eliten

Eliten sind heute nicht einfach identisch mit einer gesellschaftlich-
wirtschaftlichen oder politischen Flihrungsschicht. Hervorgetrieben durch die
grundlegende arbeitsteilige Spezialisierung der Gesellschaft, differenziert und
verflissigt sich auch das Elitekonzept immer mehr. Der Begriff selbst taucht
entsprechend kaum noch als ein singularer Begriff auf. Wer wisste schon zu
sagen, was eine generelle Elite sein, wer ihr angehdren sollte. Meist sprechen
wir von Eliten im Kompositum: Bildungselite, Wirtschaftselite, Sportelite,
Unterhaltungselite, Informationselite, etc. Der groRe Einfluss, den Eliten
auBerhalb der Bildungssphére, zum Beispiel im massenmedial aufbereiteten
Sport und in der so genannten Celebrity Culture der Unterhaltungsindustrie —
um nur zwei Beispiele zu nennen — auf gesellschaftliche Entscheidungsprozesse
ausuiben kodnnen, ist enorm und ware eine eigene Untersuchung wert. Diesen
Aspekt lasse ich hier und heute aber beiseite. In jedem Fall gibt es auf vielen
Gebieten und nicht zuletzt in Forschung und Wissenschaft eine grol3e Zahl
hochst qualifizierter und einflussreicher Personen und Gruppen, also Eliten, die
In dul3erst begrenzten Wissensgebieten tUber Expertisen verfligen und die aus der
Perspektive eines geisteswissenschaftlich profilierten Bildungsbegriffs
gleichwohl als ,,bildungsferne* Schichten bezeichnet werden mussten.

Das war nicht immer so. Fir einen Physiker gehorte noch zu Beginn des 20.
Jahrhunderts ebenso wie fir einen Philosophen oder Literaturwissenschaftler
selbstverstandlich eine fundierte literarische, historische und sogar artistische
(Hausmusik!) Bildung, gehorte Bildung allgemein zum wissenschaftlichen
Selbstverstandnis.

Uberhaupt scheint es aber schwierig zu sein, tiber Bildung nicht im Modus der
Vergangenheit nachzudenken, nicht dem Schema ,friher war es besser” zu
folgen. Bildung, so ist man geneigt anzunehmen, ist immer das, was frihere
Generationen mehr als die eigene charakterisierte, namlich die gelungene
Verbindung von Wissen, lebensweltlicher Orientierung und persoénlicher

Entfaltung, die nicht zuletzt auch geisteswissenschaftliche Inhalte implizierte.

3



Barbara Naumann

Bildung ist schon bei Nietzsche, wie auch heute, das, woran es prinzipiell
mangelt. Der Begriff Bildung ist so umfassend, dass mit ihm beinahe
automatisch ein immerwéhrender Mangel assoziiert ist. In der traditionellen
humanistischen Vorstellung strebte man idealiter nicht nur bei héheren Schul-
und Universitatsabschliissen nach Bildung, sondern man bildete sich und seine
Personlichkeit gewissermallen immer: durch Lektiire, durch die Bildungsanstalt
des burgerlichen Theaters, durch die Auseinandersetzung mit Kunst und nicht
zuletzt auch mit der Natur. Dies war schon im 19. Jahrhundert ein
Uberdimensioniertes Ziel, besser, ein ldeal, dessen Realisierung nicht nur am
praktischen Durchsetzungsvermogen krankte, sondern dessen Hypertrophie,
Totalitatsstreben und dessen in Deutschland sehr prégnante Verbindung mit
einem nationalstaatlichen Denken von vielen Seiten Widerspruch erfuhr.

Zumindest einige Punkte auf der positiven Seite eines Bildungsbegriffs, der das
fachliche Wissen mit literarischen und philosophischen Traditionen, mit den
Kinsten und dazu anspruchsvollen Personlichkeitsaspekten zusammengefiihrt
sehen wollte, sollen dennoch nicht unerwéhnt bleiben, da sie bis heute
zumindest zu den von Leistungstrdgern erwarteten F&higkeiten zéhlen: Bildung
aulRerte sich und war darstellbar unter anderem in performativen Vermdgen, also
in dem, was Nietzsche das ,,zur Bildung gehorige Handeln* nennt. Dazu gehorte
zum Beispiel, gut sprechen und stilistisch und grammatisch ansprechend
schreiben zu kénnen; dazu gehorte vielleicht sogar die F&higkeit zu musizieren
oder zu zeichnen oder Kunst zumindest beurteilen zu koénnen. Viele grole
Gelehrte des 19. und noch des 20. Jahrhunderts wirkten nicht allein als
spezialisierte Fachwissenschaftler. Sie verdankten vor allem auch ihre
wissenschaftlichen Erkenntnisse einem Bildungskonzept, das auf die Integration
geisteswissenschaftlicher und sogar musische Fahigkeiten setzte. Mit Namen
wie Hermann von Helmholtz, Werner Heisenberg oder Ludwig Fleck verbinden
sich nicht nur die Assoziationen ihrer Wissenschaftsgebiete, also

Thermodynamik, Atomphysik und die Theorie des Denkkollektivs, sondern
4



Bildung und Eliten

auch die Vorstellung von weithin gebildeten Mitmenschen, die nicht zuletzt
aufgrund ihrer Befassung mit Literatur und Kunst unter in der Lage waren,
jenseits ihrer szientifischen Formelsprache stilistisch anspruchsvolle Texte zu
verfassen. Fir Mediziner wie Sigmund Freud und Arthur Schnitzler galt in
herausragendem Malie, dass ihr Stilvermdgen und die genaue Kenntnis
literarischer Texte eine eigene fiktionale Textproduktion ermdglichte
(Schnitzler) oder sogar grundlegend zur Entwicklung der Theorie und klinischen
Praxis — im Falle Freuds der Psychoanalyse — beitrug. Und noch ein letztes
Beispiel: Der franzosische Verhaltensbiologe und Entomologe Jean-Henri Fabre
wird heute auch von Nicht-Biologen vor allem wegen seiner lebendigen und
anschaulichen Beschreibungskunst, also aufgrund der literarischen Aspekte
seines Werks gelesen, eines Werks des spéten 19. und friihen 20. Jahrhunderts,
das sich mihelos mit Goetheschen Vorstellungen von anschaulicher

Wissenschaft in Verbindung bringen liel3e.

Genug solcher Beispiele; so positiv oder bewundernswert sie auch sein mdgen,
sie standen auch in ihrer Zeit fur Ausnahmeerscheinungen in der
Wissenschaftswelt. Heute von einem  Naturwissenschaftler stilistisch
ansprechende und nicht formelhafte Darstellungen seiner Forschung zu
erwarten, ware selbstverstandlich ein Anachronismus: tempi passati. Zum
anderen galt, wie stellvertretend das zitierte Statement Nietzsches zeigen sollte,
auch schon im 19. Jahrhundert ein umfassendes Bildungsziel 1&ngst nicht fir
alle, die ambitioniert in Sachen Erziehung und Wissenschaft tatig waren, und
dies nicht allein aus 6konomischen Grinden. Auch zu Zeiten, da einseitiges
Spezialwissen als zu eingeschrankt empfunden wurde, artikulierte sich Skepsis
gegen einen auf die Totalitdt des Subjekts zielenden, klassisch-humanistischen

Bildungsbegriff, der zudem als ein typisch deutscher Begriff angesehen wurde.?

2 Wilhelm Vofdkamp: ,Ein anderes Selbst“. Bild und Bildung im deutschen Roman des 18.
und 19. Jahrhunderts. Gottingen (Wallstein) 2004, S. 20.
5



Barbara Naumann

— Die aktuellen Fragen nach mdoglichen oder gar wuinschbaren
Zusammenhangen zwischen Bildung und dem, was von Eliten in einem grofRen
européischen Kulturraum und im Kontext eines aus der Globalisierung
erwachsenden Konkurrenzdrucks zu erwarten ist, konnen selbstverstandlich
nicht mit einer Verklarung der Vergangenheit und daraus resultierenden
restaurativen Forderungen nach einem sich stets ganzheitlich reflektierenden
Subjekt beantwortet werden. Vielmehr stellt sich die Frage, wie wir mit der
zunehmenden Spezialisierung, mit der Umstrukturierung von Wissensstanden
umgehen wollen, die fast oder ganzlich ohne eine Verankerung in den Gebieten
auszukommen meinen, die man traditionell als Geisteswissenschaften und

moderner als kulturelles, literarisches und artistisches Wissen bezeichnen kann.

Ich lebe in der Schweiz, einem Land, das traditionell vor allem aus religidsen
und politischen Griinden wenig Vertrauen in die Elitebildung gesetzt hat. Bis
heute spirt man im Alltag eine protestantisch-egalitdre Grundhaltung. Dies
aulert sich nicht nur in den bekannten Modi der politischen
Volksabstimmungen, sondern im generellen kulturellen Klima. Ein eher
zuriickhaltender Diskussionsstil, bei dem man nicht durch laute Thesen auffallig
werden will, ist h&ufig anzutreffen und wird von damit nicht Vertrauten
zuweilen félschlich als Mangel an Konfliktfdhigkeit interpretiert. Ein Beispiel
fur  eine  gewisse  schweizerische  Resistenz  gegeniiber  elitéren
Bildungskonzepten ist auch die spate Griindung einer Studienstiftung nach
deutschem Vorbild, nach der Studienstiftung des deutschen Volkes. Das
schweizerische Pendant wurde erst zum Ende der 1990er Jahre ins Leben
gerufen und befindet sich immer noch in einer Auf- und Ausbauphase. Zugleich
aber hangt dem Land nach Auf’en hin das Image eines elitdren kleinen Landes
an. Ich beziehe mich hier auf das Modell eines mehrsprachigen Landes, eines
kleinen Staatsgebildes mit deutschen, franzdsischen, italienischen und

ratoromanischen Sprachanteilen. (Zum Glick ist hier das Thema nicht die Geld-
6



Bildung und Eliten

und Europapolitik, sondern es sind européische Perspektiven auf die Bildung.)
Konnte man die Schwierigkeiten und Chancen, die in der Schweiz in Bezug auf
das Modell der Mehrsprachigkeit diskutiert werden, zum Ausgangspunkt von

Uberlegungen zu einem Elitekonzept in européischen Rahmen nehmen?

Nun, man muss sehen, dass das Modell auch in der Schweiz nicht unumstritten
ist und dass in den einzelnen Landesteilen und Sprachgruppen die Mehrheit der
Menschen es nicht vermag, souverdn auch nur eine oder gar mehrere andere
Landessprachen zu beherrschen. Kirzlich wurde sogar in der deutschen Schweiz
das Franzosische als erste Fremdsprache zugunsten des Englisch aufgegeben.
Man setzt so stark auf diese neue Lingua franca, dass sogar in den Kindergarten
schon das so genannten ,,Friihenglisch® spielerisch erlernt werden soll. Generell
findet man aber tberall in der Schweiz einen hohen Grad von Sensibilisierung
fir Sprachprobleme und sprachliche Vielfalt, und die Entscheidung fir die
Dominanz des Englischen ist alles andere als unumstritten. Man passt sich dem
Zwang zum Globish, zum Global English zwar an, um in den Wissenschaften,
der Forschung und Okonomie weiterhin Spitzenplatze belegen zu kénnen, pflegt
aber die sprachliche und kulturelle Vielfalt durch einen im Grossen und Ganzen
immer noch umfassenden und differenzierten Sprachunterricht auf den
verschiedenen Schulniveaus. Die Dominanz des Englischen wird wohl
pragmatisch durchgefiinrt und ertragen, aber die kulturelle und emotionale
Situierung vollziehen die meisten Schweizerinnen und Schweizer Uber eine
innige Beziehung zum Dialekt und in der Auseinandersetzung mit der
jeweiligen offiziellen Hochsprache. Insofern ist die schweizerische
Sprachlandschaft topisch als eine mehrsprachige und zugleich als zwischen
Dialekt und Hochsprache gedoppelte zu verstehen. Wir finden hier Diversitat
und sprachliche Dichte auf kleinem Raum und daher mit einem grof3en Potential

fir die Sensibilisierung in sprachlichen Dingen. Die Schweiz ist, mit anderen



Barbara Naumann

Worten, in einem komplexen Sinne ,polyphon.*®

Dass Sprache mehr ist und
anderes verkorpert als ein Instrument des wirtschaftlichen, wissenschaftlichen
und touristischen Austauschs, dass sich mit der Sensibilisierung fiir Sprache und
Sprachen das Denken auch anderen als instrumentell-pragmatischen Aspekten
zuwenden kann, leuchtet in einer solchen Sprachsituation besonders gut ein.
Man wiirde sich in der Schweiz aus oben genannten Griinden duf3erst ungern als
ein sprachelitares Land bezeichnen. Doch der Blick von aullen zeigt, dass die
Situation der bewussten und gepflegten Mehrsprachigkeit auf breiter Basis eine
reflektierte Auseinandersetzung mit der eigenen und mit anderen Kulturen mit

sich bringt.

Wenn ich im Zusammenhang mit der Diskussion einer gefdrderten
Mehrsprachigkeit jetzt zogere, den Begriff des Elitdren ins Spiel zu bringen,
dann hat das mehrere Griinde. Zum einen wird es im Interesse einer vielsprachig
und kulturell differenziert gestalteten européischen Zukunft verstarkt darauf
ankommen, Mehrsprachigkeit zu fordern, und das nicht nur fir kleine Gruppen
besonders Sprachbegabter oder Sprachinteressierter. Das Schweizer Modell, das
auch noch in diesem Land noch eher als ausbaufahig denn als bereits erreicht
gilt, ware als ein Modell der Sprachsensibilisierung zu verstehen, das sich
gerade nicht durch elitdre Aspekte auszeichnet, sondern sensibel die kulturelle
Gegebenheit der Sprachenvielfalt reagiert. Dazu gehort neben dem
Sprachunterricht aber auch die Thematisierung der Mdoglichkeiten und vor allem
der Grenzen von Ubersetzung. Zu wissen, dass nicht alles in der Sprache einfach
zur Verfuigung steht, dass eine verlust- und grenzenlose Ubersetzung unmoglich
ist, und dass Sprache mit dem rhetischen und phatischen Gehalt auch stets den
kulturellen Kontext thematisiert, in dem sie steht —, all dies liefert Einsichten,

die durch keine andere Form der Information und des Wissens ersetzbar ist. —

3 S. dazu den Band: Mehrsprachiges Denken, Penser en langues, Thinking in Languages.
Hg.: Marco Baschera. Figuationen Heft 1&2, Kéln, Wien, Weimar: Béhlau, 2009.
8



Bildung und Eliten

Wenn eine hohe Durchlassigkeit von Bildungsmoglichkeiten garantiert wird,
wenn eine breite Basis daflr sorgt, dass besondere Interessen und
forderungswirdige  Neigungen sich auf einem generellen  hohen
Ausbildungsniveau abbilden kénnen, ist es wohl mdglich, als elitar geltende

Konzepte zu demokratisieren.

Des Weiteren mochte darauf hinweisen, dass in den letzten 20 Jahren der
gesellschaftliche Strukturwandel dazu gefihrt hat, den Elitebegriff selbst
auszudifferenzieren. Man spricht von Management und Fihrungsexpertise im
Zusammenhang mit anspruchsvollen Leitungsfunktionen, von Exzellenz im
Zusammenhang mit herausragenden Wissenschaftsleistungen, etc. Den
Komplex des Wandels von Eliten haben u.a.  Soziologen,
Kommunikationswissenschaftler,  Psychologen, ~Okonomen, Politologen,
Juristen genau beobachtet.” Festzustellen ist, dass Eliten einem starken Wandel
unterliegen. Deren Herausbildung wird generell als ein wichtiger dynamischer
Faktor der Wissensgesellschaft angesehen. Vor allem in jlingerer Zeit l&sst sich
beobachten, dass wissenschaftliche Eliten nicht allein durch Information und
Wissensvermittlung geférdert werden konnen, sondern vor allem abhéngig sind
von ihrem eigenen flexiblem Kommunikationsverhalten und von der Fahigkeit,
Netzwerke zu bilden.

An dieser Stelle mochte ich ansetzen, um noch einmal aus der Perspektive der
Literaturwissenschaft, also aus geisteswissenschaftlicher Perspektive zu fragen,
welche Chancen fir diese Disziplinen bestehen, um an einer sinnvollen
Elitebildung teilzunehmen und ggf. eigene hervorragende Aspekte -einer

breiteren Wahrnehmung zuganglich zu machen. Gegeniiber dem Netzwerk- und

* Hier sei stellvertretend die Studie genannt: Deutschlands Eliten im Wandel. Hg.
Herfried Miinkler, Grit Strafdenberger und Matthias Bohlender, Frankfurt/M.: Campus
Verlag, 2006.



Barbara Naumann

Kommunikationsenthusiasmus vieler Wissenschaften scheint die Kunst, scheint
in Sonderheit die Literatur ein langsames, ein zeitaufwandiges und ein einsames
Geschaft zu sein, denn heute wie vor 200 Jahren entsteht sie, entsteht dsthetisch
anspruchsvolle Schrift und Sprache meist als Leistung einzelner. Literatur ist
immer noch wesentlich ein Produkt der stillen Zurlickgezogenheit am
Schreibtisch. Daran konnten auch Versuche wie Netzwerkliteratur  und
Kettenromane und kdnnen selbst publikumswirksame Events wie Poetry Slams
oder Massenlesungen populérer Autoren nicht grundséatzlich etwas andern. Und
auch das Schreiben (ber Literatur ist trotz der Bedeutung von
Forschernetzwerken und Projektverbtinden mit viel scheinbar anachronistischer
Einzelarbeit verbunden.

Und noch etwas wird deutlich: Literatur verlangt Mule, verlangt zeitlich
extensive Hingabe. Dies ist in Zeiten des Internets und der standig
beschleunigten Wissensvermehrung fast schon ein provokanter Umstand. Aber
die Verwerfungen, die Probleme und Schéden, die aus der Beanspruchung des
einzelnen durch stdndige Kommunikationsbereitschaft, durch permanente
Anspannung entstehen, sind gesellschaftlich mehr als deutlich spirbar. Ich will
hier in aller Kiirze nur an die Erschopfungssyndrome, Depressionen, an den so
genannten Burnout erinnern, der Jahr fir Jahr mehr Probleme fur die
Arbeitswelt und die Gesundheitssysteme produziert. Zu einer Elite, die an sich
selbst den Anspruch stellt, gebildet und reflektierend zu sein, musste es also
gehoren, immer wieder einmal von den Erfordernissen der eigenen
Spezialisierung zurtickzutreten, von der Uberreizung durch Anforderungsprofile
und der taglichen Beanspruchungen durch permanente Kommunikation Abstand
zu gewinnen, und das zeitlich angespannte ,,processing of knowledge* mit einer
gewissen MuRe zu unterlaufen. Zu einem Denken in verantwortungsvoller und
weitsichtiger Weise geh6rt auch das Analysieren der Lebens- und
Kommunikationsformen, in denen man sich weitgehend bewegen muss. Dafur

halt das Studium der Literatur alle nur denkbaren Moglichkeiten bereit.
10



Bildung und Eliten

Bis vor nicht allzu langer Zeit war es offenbar mdglich, voller Selbstbewusstsein
die Unverzichtbarkeit des Faches Literatur ins Feld zu fiihren. Diesen Eindruck
gewinnt man jedenfalls, wenn man folgende Aussage von Roland Barthes aus
dem Jahre 1977 liest:

»Wenn durch irgendeinen Exzess an Sozialismus oder Barbarei alle Facher bis
auf eines aus unserem Unterricht vertrieben werden sollten, dann mdsste das
Fach Literatur gerettet werden, denn im literarischen Monument sind alle

Wissenschaften prasent.*”

Dies sagte Roland Barthes 1977 bei seiner Antrittsvorlesung am Collége de
France in Paris. Mit einem solchen Selbstbewusstsein in Bezug auf die Rolle der
Literatur und damit auf ihre eigene Funktion als Intellektuelle sind heute nur
noch wenige Literaturwissenschaftler gesegnet. Gleichwohl denke ich, dass
Roland Barthes in weiten Teilen Recht hat. Das inzwischen gewachsene Mal3 an
Selbstkritik der Geisteswissenschaftler ist vielleicht nicht nur von Nachteil,
zwingt es doch zu einer Prézisierung des Nachdenkens daruber, welche Rolle
die Geisteswissenschaften und in Sonderheit die Literaturwissenschaft in der
Wissenslandschaft spielt. Doch scheint es mir wieder an der Zeit, dass die

Geisteswissenschaften sich auf ihre unverzichtbaren Starken besinnen.

Zu diesem anderen, reflektierten Wissen und der anderen, ndmlich asthetischen
und lebendigen Form der Vermittlung dieses Wissens gehort auch, dass
Literatur den ganzen Komplex individueller und kollektiver Erinnerung zur
Sprache bringen kann. Nicht zu Ubersehen ist, dass die Literatur bei diesem
Unterfangen (ber eine Fulle anderer Register verfigt als etwa die
Historiographie oder andere rekonstruierende Diskurse. VVor allem teilt sich die
Literatur der Erinnerung Uber Bilder und Sprachbilder mit. Nicht zuféllig gilt
eine breite literaturwissenschaftliche Forschung, vor allem seit den 1990er

11



Barbara Naumann

Jahren, dem Komplex der Erinnerung und ihrer Entfaltungsmdglichkeit durch
die Literatur. Anders als alle Diskurse, die sich positive Aussagen uber
historische Ereignisse und (ber individuelle Erfahrungsweisen zur Aufgabe
machen, stellt die Literatur Erinnerung in ihrer ganzen Komplexitat, in ihrer
Erscheinungsweise als Bild und Narration oder auch als Unterbrechung und
Versagen, als Diskontinuitat von Bild und Narration dar. Erinnerung der
Literatur heil3t stets doppeldeutig, dass sich jemand im Medium der Literatur zu
erinnern bemiht, dass Erfahrungen mitgeteilt werden, und dass die Literatur als
Darstellungsform als Schrift, sich selbst in diesem Texten mit ihren
Maoglichkeiten und Grenzen begegnet. So wird nicht nur ein positives
historisches Wissen vermittelt, Uber dessen Nutzen und Nachtheil, wie schon
Nietzsche befand, erst einmal noch gar nichts entschieden ist. Literatur
verkorpert als  lebendig  mitgeteilte, aisthetisch  nachvollziehbare,
perspektivistisch aufgeschliisselte, subjektive Erfahrung die Moéglichkeit, auch
die Erfahrung selbst als eine solche wahrzunehmen, zu artikulieren, zu
reflektieren. In jeder Hinsicht geht Literatur in ihrer Art der Mitteilung Uber das
Bereitstellen von Informationen hinaus. Um sie addquat wahrnehmen zu
kénnen, um in einem komplexen Sinne LESEN zu kdnnen, bendtigt man ohne
Zweifel etwas, das heute eine Kostbarkeit geworden ist, ndmlich die Distanz zu
den Beanspruchungen der Arbeits- und Lebenswelt mit ihren permanenten
Kommunikations- und Verfugungsanspriichen. Man bendétigt, mit anderen
Worten, Mul3e. Dies aber ist in meinen Augen kein Anachronismus, sondern
gerade ein unverzichtbares Moment fir alle, die an sich den Anspruch stellen,
Urteile zu fallen und sich in weitreichende Entscheidungsprozesse einzubringen.
Die Verwerfungen und Probleme, die aus der beschleunigten Arbeits- und
Lebenswelt entspringen, sind mittlerweile so grundsatzlich und betreffen so
viele Menschen, dass die Suche nach Alternativen, nach Formen des Denkens,
das nicht den unmittelbaren instrumentellen Erfordernissen gehorcht, dringend

geboten scheint.
12



Bildung und Eliten

Maoglicherweise tendiert Literatur aufgrund ihrer Komplexitat, ihrer asthetischen
und poetologischen Anspriiche, der relativen Langsamkeit ihrer Vermittlung,
des Lesens, aufgrund ihrer vielfaltigen Darstellungsweisen und ihrer
Selbstbezuglichkeit selbst zu einer Art von elitarer Darstellungsform. Es ist in
diesem Sinne paradox, dass Literatur so zuganglich sein kann wie ein Lied, das
man im Vorbeigehen auf der StraRe hort, steht sie doch allen zu Verfiigung, die
zu lesen verstehen. lhre Stérke ruhrt aus dem, was sich bestimmten
instrumentellen, pragmatischen, auf immerwéhrende Beschleunigung und
Leistungsoptimierung gerichteten Zwecken widersetzt. Literatur unterbricht und
fordert Hingabe, MuRe. Das ist in der gegenwartigen Zeit unter ihren enorm
beschleunigten Verwertungs- und Kommunikationsbedingungen fast schon eine
ungeheuerliche Forderung. — und in dem sie diese Erfahrungen erlaubt, erlaubt
sie ein tempordres Zurticktreten von eben diesen Zwecken. Diese Erfahrung
oder besser: Erfahrungsmoglichkeit sollte nicht elitér sein, sondern nach wie vor
Bildungsziel in einem umfassenden Sinne. Aber der Hinweis scheint mir
dringend notwendig zu sein, dass es keine Eliten geben sollte, die dieses
Zurlcktreten, die Uberschau, die Distanzierung vom Verfahrenswissen, die
Gewinnung eines zweckfreien Raums der MulRe nicht fir sich nutzte. Die
Distanzierung, die Befassung mit dem langsamen Medium Literatur, erlaubt
einen Ubersprung, ohne den es keine wirkliche Orientierung geben kann. Denn
Eliten sollten nicht nur im Spezialgebiet Hochstes leisten, sondern auch wissen,
was Leistung ist. Das kulturelle Selbstverstandnis von Eliten kénnte darin eine
Chance sehen, Bildung neu zu entwerfen, gerade auch in einem Sinne und einer
Weise, die die breite demokratische Basis der Bildung und die Durchléssigkeit

der Systeme im Blick behalt.

Lassen Sie mich mit dem Autor schlielen, mit dem ich begonnen habe, mit dem

skeptischen, zuweilen hyperkritischen, in jedem Fall messerscharf

13



Barbara Naumann

analysierenden Friedrich Nietzsche, der schon zum Ende des 19. Jahrhunderts
versucht hat, in seinen Uberlegungen zur Zukunft deutscher Bildungsanstalten
Bildung aus den Begrenzungen einer positiven Wissensvermittlung mit
pragmatischen Zielen herauszulGsen, gerade weil er nicht im Interesse eines

lebensfernen Denkens argumentierte:

Nietzsche: Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten (1872), Vortrag IV:
»AlIso, meine Freunde, verwechselt mir diese Bildung, diese zartfiRige,
verwohnte, aetherische Gottin nicht mit jener nutzbaren Magd, die sich mitunter
auch ,,die Bildung* nennt, aber nur die intellektuelle Dienerin und Beraterin der
Lebensnot, des Erwerbs, der Bedurftigkeit ist. Jede Erziehung aber, welche an
das Ende ihrer Laufbahn ein Amt oder einen Brotgewinn in Aussicht stellt, ist
keine Erziehung zur Bildung, wie wir sie verstehen, sondern nur eine
Anweisung, auf welchem Wege man im Kampfe um das Dasein sein Subjekt
rette und schitze. Freilich ist eine solche Anweisung fir die allermeisten
Menschen von erster und nachster Wichtigkeit: und je schwieriger der Kampf
Ist, umso mehr muss der junge Mensch lernen, umso angespannter muss er seine
Krafte regen. Nur aber glaube Niemand, dass die Anstalten, die ihn zu diesem
Kampfe anspornen und befdhigen, irgendwie in ernstem Sinne als
Bildungsanstalten in Betracht kommen konnten. Es sind Institutionen zur
Uberwindung der Lebensnot, mogen sie nun versprechen Beamte oder Kaufleute
oder Offiziere oder GroRhandler oder Landwirte oder Arzte oder Techniker zu
bilden.*

14



