Verdrente Wege

Von
Marek A. Cichocki, Dariusz Gawin
Rzeczpospolita vom 4. November 2006

Die Aktivitdten Erika Steinbachs, sei es ihre Idee fur ein Zentrum gegen Vertreibungen,
sei es die Berliner Ausstellung ,, Erzwungene Wege” — kdnnen aus der Perspektive des
Erinnerns an die Zwangsaussiedlungen der Deutschen gesehen werden. In diesem Kon-
text taucht dann in der in Deutschland gefiihrten Debatte hdufig auch die in rhetorischem
Ton formulierte Frage auf, ob die deutschen Opfer der Zwangsaussiedlungen sechzig
Jahre nach Kriegsende nicht das Recht auf Erinnerung haben?

Diese Frage ist jedoch falsch gestellt. Die Ausgesiedelten haben das Recht auf das Ge-
denken, und niemand hat die Absicht, es ihnen streitig zu machen. Ja mehr noch, von
diesem Recht machten sie haufig in der Vergangenheit Gebrauch, wenn man alein an
zahlreiche Einrichtungen erinnert, die sich mit der Erforschung und Darstellung von
Schicksalen deutscher Ausgesiedelter aus der Kriegszeit beschaftigen. Der Widerspruch,
den die Ausstellung ,, Erzwungere Wege" hervorruft, bezieht sich nicht auf das Recht auf
Erinnern, sondern auf die Art und Weise, wie das Phanomen der Zwangsmigrationen im
zwanzigsten Jahrhundert sowie die sich hinter der Ausstellung verbergende Vision der
jingsten Geschichte dargestellt werden.

Unverstandlich ist die Logik, welcher die Autoren der Ausstellung ,, Erzwungene Wege”
folgen, ohne dabei einen Bezug auf frihere Diskussionen Uber Geschichte und Verart-
wortung der Deutschen im 20. Jahrhundert a1 nehmen, die von Wissenschaftlern und in
der Presse gefuihrt wurden. Hierbei geht esin erster Linie um den berihmten , Historiker-
streit” aus den 80er-Jahren (Historikerstreit. So6r o migjsce |11 Rzeszy w historii Niemiec,
Bd. in poln. Sprache, London: 1990). Man kann die These aufstellen, dass es heute weder
Steinbachs Ausstellung, noch die Idee fir die Errichtung eines Zentrums gegen Vertra-
bungen gébe, wére da nicht dieser Historikerstreit gewesen. Alle Elemente, die im Um-
feld von Steinbach die Auffassung zu den Aussiedlungen der Deuschen ausmachen,
konnen in Texten konservativer Revisionisten der deutschen Geschichte, wie z. B. Ard-
reas Hillgruber oder Ernst Nolte gefunden werden.

Erstens ein Bruch mit der Darstellung des Nationalsozialismus und seiner Folgen durch
das Prisma der, besonders in der 50er Jahren populéren, These vom totalitdren System
bzw. von totalitéren Systemen im 20. Jahrhundert (Hannah Arendt). Dadurch wurde die
Einzigartigkeit des Nationalsozialismus und der in seinem Namen begangenen Verbre-
chen relativiert, wodurch folglich auch dessen Folgen, z. B. die Aussiedlungen, anders
bewertet werden konnen. Zweitens ist es das Prinzip der Vergleichbarkeit: Wenn ndmlich
der Nationalsozialismus nichts AulRergewdhnliches war, so kann man ihn mit anderen
historischen Phénomenen verglechen (Historisierung des Nationalsozialismus). Die Fol-
gen dieser These werden in der Leichtigkeit sichtbar, mit der Steinbach und ihr Umfeld
die verschiedensten Félle erzwungener Aussiedlungen und Migrationen im 20. Jahrhun
dert aneinander reithen. ,,Mit der Massenvertreibung der Deutschen (...) war ein vorlaufi-
ger Endpunkt erreicht auf dem Wege, der mit der Verbreitung der Idee einer volkischen
Fed- und Flurbereinigung betreten worden war und in den Nationalitatenkampfen an der
Peripherie Europas wahrend des Ersten Weltkrieges und in dessen Folge in der Turkei



zum ersten Ma zu dem Genozid an den Armeniern und zu den Massenvertreibungen der
Griechen aus Kleinasien gefuhrt hatte” (Hillgruber). Als drittes Element ist die morali-
sche Universalisierung zu nennen — demnach sind der Nationalsozialismus und seine
Folgen keine Frage der spezifischen Evolution und somit der Verantwortung einer ke
stimmten nationalen oder kulturellen Gemeinschaft, z. B. der Deutschen, sondern werden
zu einem Phdnomen mit universaler, europdischer oder gar globaler Bedeutung, bei-
spielsweise aus der Perspektive der Menschenrechte. Hitler steckt in jedem von uns!
Verbrecher haben keine Nationalitét! — behaupten die Beflrworter einer solchen Sichi-
weise. Dies erlaubt heute unter anderem so unterschiedliche historische Ereignisse wie
die ethnischen Sauberungen im Kosovo und die Zwangsaussiedlungen aus den 40er-
Jahren auf eine moralische Ebene zu stellen. Dies macht auch die Frage der Aussiedlun-
gen fur die deutsche Linke interessant, die noch in den 80er-Jahren das Milieu der Aws-
gesiedelten fur reaktiondr hielt. Dies ermdglicht ebenso die Schliefiung der deutschen
Debatte um die Frage nach dem Fortbestand der deutschen kollektiven Verantwortung
und er6ffnet stattdessen die Moéglichkeit fir einen risikofreien und in allgemeine humane
Werte verpackten Hinweis auf das eigene Leiden. Ebenso Versuche, die zumindest in der
Rhetorik des Steinbachschen Umfeldes zu finden sind, den Holocaust und die Aussied-
lungen nebeneinander zu stellen, haben ihren Ursprung im Historikerstreit: ,,Der zweite
WEeltkrieg schliefdt zwel nationale Katastrophen ein, deren Nachwirkungen (...) aller B+
ropéer direkt oder indirekt zu tragen haben werden: den Mord an den Juden im Machtbe-
reich des nationalsozialistischen Deutschlands (...) und die unmittelbar folgende Vertra-
bung der Deutschen aus Ostmitteleuropa’. ,,(...)dass es sich nicht nur um eine jidische
und eine deutsche Katastrophe handelt, sondern dass ganz Europa, vor allem aber die im
Kriege zerbrochene euopéische Mitte, ihr Opfer wurde” (Hillgruber). Sogar die scho-
ckierende Behauptung Erika Steinbachs wahrend ihres Interviews im Deutschlandfunk
vom 5. September 2006, wonach Hitler zwar verantwortlich fir die Aussiedlung von Mil-
lionen von Deutschen aus Gebieten Mittelosteuropas sei, eigentlich jedoch die Polen
selbst dies immer angestrebt hatten, bedeutet im wesentlichen die Wiederholung der The-
se, welche in so manchen Texten deutscher revisionistisch geprégter Historiker zu finden
ist.

Steinbach und ihre Ausstellung sind demnach keine Randerscheinung, kein lokales Un-
terfangen oder das eines bestimmten Milieus — sie entspringendem Hauptstrom der V-
anderungen, die sich innerhalb der letzten drel Jahrzehnte im Verhétnis der Deutschen zu
ihrer eigenen Vergangenheit urd Identitdt vollziehen. Sie sind eine der unmittelbaren
Fric hte der deutschen |dentitatsdebatten, und nicht lediglich eine Frage des Erinnerns an
das aussterbende Milieu der ,, Veteranen®.

In Deutschland, manchmal auch in Polen (Adam Krzeminski), kann man der Ansicht
begegnen, dass sich die Polen, statt Steinbach sténdig in Frage zu stellen, selbst konstrik-
tiv in die Debatte um das Erinnern an die Aussiedlungen einbringen sollten. Die Ausstd-
lung ,, Erzwungene Wege" liefert jedoch Argumente fir die Gegenthese, dass zu den vor-
geschlagenen Bedingungen eine Teillnahme Polens an der Diskussion tber Aussiediungen
ganzlich unmdoglich ist. Dabei geht es nicht um Angste, verletzten Stolz oder verborgene
Gewissensbisse der Polen, sondern um den Mangel an Bereitschaft, sie as aktive Tell-
nehmer und als gleichberechtigte Partner der historischen Debatte zu behandeln.



Die Ausstellung erfillt alle Kriterien der political correctness. Dies betrifft vor alem h
ren ersten, geschichtlichen Tell, der in Form einer trockenen, sachlichen und lexikonarti-
gen Dokumentation aufbereitet wurde und zahlreiche Félle von Aussiedlungen und Ver-
folgung im zwanzigsten Jahrhundert in Europa und seiner unmittelbaren Nachbarschaft
schildert — angefangen bei der Vertreibung der Armenier und Griechen aus der Turkel bis
hin zu den ethnischen Sauberungen im Kosovo.

Selbstverstandlich kann man angesichts einer derartigen Faktensammlung und —
Beschreibung immer auch irgendwelche Kritikpunkte finden. Auffallend ist z. B. der
Kommentar zu den Ereignissen des Jahres 1941: , Der Uberfall der Wehrmacht auf Russ-
land brachte viel Leid Uber die dort lebenden Deutschen.” Genauso bezeichnend ist das
Fehlen einer Bezugnahme auf die Stalinistische Politik der Zwangsmigrationen als Be-
spiel fur eine totaitére Gesellschaftsmaschinerie. Die Liste mit @nlichen Beispielen
konnte erweitert werden. Eine solche Genauigkeit wére in diesem Fall jedoch zwecklos.
Jeder kritische Betrachter dieser Ausstellung, der beginnen wollte, die historischen De-
tails zu analysieren, die Vereinfachungen, Unklarheiten sowie irritierende gedankliche
Kirzungen in dieser Ausstellung zu nennen, wiirde sicherlich in eine Falle geraten, indem
er eine einzigartige Aufrechnung der Leiden und eine gegenseitige Uberbietung mit
Grausamkeiten in Gang setzte. Das Wesen des Problems liegt namlich im Sinne der Bat-
schaft und nicht in ihren Detalls.

Die enzyklopéadisch anmutende Auflistung von Fakten im ersten Tell der Ausstellung
erlaubt es, die Frage nach Ursachen und Folgen zu umgehen. Solch einer Auffassung
folgend ist die Geschichte kein Drama, dessen Protagonisten irgendeiner Vernunft fol-
gend sich entweder fir das Gute oder das Bose entscheiden, sondern eine emotionslose
Aufzeichnung von Fakten, die der Tiefe von Ursachen und Folgen beraubt sind. Die
deutsche Tragtdie der ,, Vertreilbungen* wird lediglich zu einem der Elemente eines hisio-
rischen Mosaiks. Form und Inhalt der Erzahlung verflechten sich zu einem Ganzen, das
hinter dem vermeintlichen Objektivismus die eigentliche Botschaft und die eigentliche
Absicht verbirgt. Erika Steinbach hat das Recht darauf, fur das deutsche Leiden einzutre-
ten, weil sie an alle anderen leidenden Volker erinnert. Dadurch kann die Ablehnung i+
rer Ausstellung as Ablehnung des Erinnerns nicht nur an die deutschen Opfer, sondern
auch an die Armenier, Ukrainer oder Polen verstanden werden. Und umgekehrt — erklért
man sich mit dem Erinnern an die ,Vertriebenen* im Allgemeinen einverstanden, somit
auch mit der Universalisierung des Problems, muss man dem Erinnern an die Erfahrung
der Deutschen zustimmen. Im 20. Jh. litten Menschen namlich a's solche, ihre konkrete
ethnische Zugehorigkeit ist im Verhdltnis zum priméaren Akt der Ungerechtigkeit sekun-
dér. Werden aber nicht auf diese Weise auch andere, Polen, Armenier, Ukrainer ganz
einfach zu Geiseln Steinbachs historischen Narration, die als Geiseln genommen wurden,
um endlich Uber die deutsche Erfahrung der Ausgesiedelten berichten zu kénnen?

Diese Zweifel werden im daraufhin folgenden Teil dieser Ausstellung noch verstérkt. In
jenem Saal, in welchem die Autoren den kulturellen Sinn der Heimat sowie die histori-
sche Bedeutung deren Verlustes fur das europaische Kulturerbe darstellen wollen, kommt
Polen Uberhaupt nicht vor. Die Erfahrung der ,Kresy“, der einstigen polnischen Ostge-
biete, ihre Kultur sowie deren Vernichtung finden noch nicht einmal Erwédhnung. Dies ist
umso bedeutender, als im letzten, dem Dialog gewidmeten Saal Polen geradezu tberrep-
résentiert ist, und zwar als Hauptadressat fir die Botschaft. Auf diese Art und Weise of-



fenbart sich die merkwurdige Konstruktion der Ausstellungsmacher ab: Im die Tatsachen
beschreibenden Teil tauchen die Polen as bemerkenswertes Alibi auf, as Bewels flr
Objektivitét. In dem Teil dagegen, welcher der Bedeutung des Heimatverlustes fur die
europaische Kultur gewidmet ig, gibt es Uberhaupt keine Polen, und im den Dialog
betreffenden Teil sind die Polen der Hauptbezugspunkt. An dieser Stelle muss gefragt
werden: Welchen Wert hat ein Dialog, der ohne die Absicht gefihrt wird, den Sinn der
historischen Erfahrung der anderen Seite sowie deren Kultur verstehen zu wollen?

Die Ausstellung ,, Erzwungene Wege” riickt ebenso ein anderes Problem ins Bewusstsein
— den aus polnischer Perspektive fundamentalen Unterschied im Umgang mit der Ge-
schichte des zwanzigsten Jahrhunderts. Indem Seinbach das Beispiel der Deutschen uni-
versalisiert, wird es vor dem Hintergrund der Geschichte des 20 Jh. zu einem typischen
und nicht zu einem ungewohnlichen Fall. Gleichzeitig beraubt sie nicht nur die Aussied-
lungen selbst ihrer Einzigartigkeit, sondernauch deren Ursachen. Sie suggeriert, dass der
Nationalsozialismus als eine der beiden totalitaren Ideologien des zwanzigsten Jahrhun-
derts kein auflRergewdhnliches Beispiel fir das radikale Bose war. Totalitdre Verbrechen
aneinander gereiht mit anderweitig enzuordnenden Verbrechen des vergangenen Jalr-
hunderts werden so zu ,,normalen” Kriegsverbrechen.

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass das zwanzigste Jahrhundert nicht
das der , Vertreibungen*, sondern das der Totalitarismen war. Der bislang tiefe Konsens
der westlichen Gesellschaften griindete sich auf der Uberzeugung, dass es zwar in der
ganzen Geschichte zahlreiche Verbrechen, Massenmorde und Verfolgungen gab, dass
dennoch der bewusste Genozid an ganzen V 6lkern und sozialen Schichten, die Politik der
Vernichtung und der Ausrottung — verfolgt vom Kommunismus und Nationalsozialismus
— ohne Beispiele in der Geschichte steht. Die massenhaften Aussiedlungen und Deporta-
tionen galten aus dieser Perspektive lediglich als eines der Elemente der totalitéren Ge-
sellschaftspolitik. Warum also wird das Problem der Einzigartigkeit des Totalitarismusin
der Steinbachschen Ausstellung diskret umgangen?

Ein fir das Verstdndnis dieses Problems unentbehrlicher Schitisselbegriff, welchen
Steinbach um jeden Preis unter dem Deckmantel der political correctness zu verbergen
versucht, ist der des ,, Totalen Krieges* im Osten Europas: Genau dort fand der Holocaust
statt, dort betrieben die Deutschen gegenliber den Polen die totalitare Politik (inklusive
Vernichtung), dort verlief auf einem riesigen Territorium der Krieg gegen die Sowjetuni-
on, der in seinem Ausmal3, im Hinblick auf die beiderseitigen Grausamkeiten, ales tber-
traf, was bis dahin in der Geschichte vorgefalen war. Dort kam es endlich 1944/45 zur
,Katastrophe des deutschen Ostens’, zu deren Symbol das damalige ostpreufdische
Nemmersdorf (das heutige Majakowskoje im Kaliningrader Gebiet) wurde — als erste
deutsche, von der Sowjetarmee am 21. Oktober 1944 eroberte Ortschaft. Zwel Tage da-
auf eroberten deutsche Truppen das Dorf zuriick und entdeckten die Leichen der ermor-
deten Zivilbevolkerung. Die Goebbelssche Propaganda machte dieses Kriegsverbrechen
zum Symbol fir die , asiatischbolschewistische Verwilderung und Verrohung“, welches
den Kampfeswillen der deutschen Nationverstérken sollte.

Heute, wo dieses Vorkommnis unter anderen von Bernhard Fisch und Gerd Uberschér
aufgeklart worden ist, ist bereits bekannt, dass die Zahl der Opfer und die Grausamkeit
der Tater durch die nationalsoziaistische Propaganda in bedeutendem Mal3e aufge-
bauscht wurde: Nemmersdorf war ein ,normales* Kriegsverbrechen, das an zwanzig 4-



vilisten begangen wurde. Und doch stellt genau dieser von Goebbels begriindete Mythos
vom unerhérten Verbrechen den Schitissel zum Verstandnis dessen dar, was gegen Ende
des Krieges im ,,deutschen Osten geschah.

Noch etliche Monate vor den Ereignissen in Nemmersdorf hatte Joseph Goebbels im Feb-
ruar 1943 in seiner beriihmten ,, Sportpalastrede” den Krieg im Osten als , totalen Krieg
bis zum Endsieg” deklariert, in dem es ncht um einen gewohnlichen militérischen Sieg
Deutschlands ging, sondern das blof3e Fortbestehen der européischen Zivilisation. Dies
geschah unmittelbar nach der Kapitulation der Paulus-Armee bei Stalingrad, nach der
Konferenz von Casablanca, auf der Roosevelt und Churchill vereinbart hatten, dass ihr
Ziel die bedingungslose K apitulation des Dritten Reiches sein sollte.

Den Deutschen wurde der Schrecken ihrer Lage bewusst, namlich der wirkliche Einsatz,
um den es bel diesem tédlichen Spiel ging. Als nun Goebbels dem sorgféltig auserkore-
nen Publikum im Berliner Sportpalast die verhangnisvolle Frage stellte: ,Wollt ihr den
totalen Krieg? Wollt ihr ihn, wenn nétig, totaler und radikaler, als wir ihn uns heute Uber-
haupt erst vorstellen kénnen?*, schallte ihm as Antwort, die an Millionen von Zuhdrern
vor den ,,Volksempféngern® Ubertragen wurde, der fanatische Schrei entgegen: ,Ja, Sieg
heil!”

Im Herbst 1944 schlug diese Schreckenswelle des im Osten erweckten radikalen Bosen
mit voller Wucht in Deutschland ein. Die unerbittlichen Kampfe der Wehrmacht gegen
die Rote Armee, die Vernichtung der Juden, die Ermordung und Verfolgung der Polen
und anderer Volker Mittel- und Osteuropas — all dies hatte sich bislang weit weg, -
gendwo weit ,,im Osten ereignet. Die Nachrichten drangen spéarlich durch und waren
nicht allgemein zuganglich. Und doch, irgendwo im Unterbewusstsein der Deutschen,
musste die Angst vor dem Ausmal’ dessen schiummern, was geschah, sowie vor der e-
ventuell auf sie zukommenden Verantwortung. Im Oktober 1944 stzte Goebbels den
Mythos von Nemmersdorf wie einen grof3en Bildschirm ein, auf den die Deutschen ihre
Angste und Ressentiments projizieren konnten — ein Geflecht von Komplexen, Gefiihlen,
Emotionen und bis in die entlegersten Gewissenswinkel verdréngten Vorahnungen. Im
Winter 1944/45 begann das schreckliche Spektakel der ,Katastrophe des deutschen Os-
tens*, bei dem die , Vertreibungen* lediglich den Schlussakt ausmachten. Das Chaos und
der Terror apokalyptischen Ausmalies begannen. Goebbels hatte sich ndmlich verrechnet
— dtatt in der Zivilbevolkerung den Willen zum Widerstand zu stérken, schirte er das
Gefuhl des Grauens und der Todesangst. Dieses war so grof3, dass vielerorts Mtter ihre
Kinder zunéchst erhéngten, bevor sie selbst Selbstmord begangen. Millionen von Men-
schen brachen zur chaotischen Flucht auf — allein von den Flichtlingen nur aus der Stadt
Bredau (Wroclaw) kamen viele Tausende im Frost ums Leben. Andere wiederum wu-
den bis zum letzten Moment in den Stadten aufgehalten, ohne ihnen den Aufbruch zur
Flucht zu erlauben — um die Untergangsstimmung nicht noch zu vertiefen, einfach nur
um sie der Holle der Belagerung und dann der Willkir der Sowjets preiszugeben. Ko-
nigsberg (Krélewiec), Danzig (Gdansk), Kolberg (Kolobrzeg), Bredau (Wroclaw) und
viele Dutzend Kleinstédte hatten dieses Schicksal zu teilen.

All dies findet in der Ausstellung Erika Steinbachs kaum Erwahnung, eingezwangt r-
gendwo zwischen der Aussiedlung der Deutschen aus der Tschechoslowakei, aus Jugos-
lawien und Ruménien und der Aussiedlung der Finnen aus Karelien oder der Italiener aus
Slowenien. Man kann jedoch nicht tber , Vertrelbungen® der Deutschen und Uber ded-



sche Opfer berichten, ohne sie in den Begriffskontext , Totaler Krieg des Dritten Re-
ches* zu setzen. Mehr noch: Im Osten des Kontinents wurde dieser Krieg von zwel totali-
téren Regimes gefuhrt.

Hitlerdeutschland kampfte diesen Krieg gegen Stalins Russland, und die ganze Last der
Verantwortung fir das radikale Bése —darunter auch — ja, dasist wahr —fir das von den
Sowijets angerichtete, wurde auf die Deutschen abgewdlzt. Wer dies so nicht schildert,
wer dies nicht betont, der verdreht den Sinn des ganzen Krieges und der Ordnung, die aus
ihm erwuchs;, wer den Kausalzusammenhang durchtrennt, in dem die Ideologien des
Kommunismus und des Nationalsozialismus zu einem grauenhaften Ganzen verknupft
wurden, der stellt die Einzigartigkeit des Totalitarismus in Frage und konsequenterweise
somit auch die Einzigartigkeit totalitdrer Verbrechen. Und dort, wo die Verbrechen ein-
zigartiger Natur waren, musste auch die Verantwortung einzigartig sein.

Betrachtet man die Steinbachsche Ausstellung aus diesem Blickwinkel, wird deutlich der
Rickschritt sichtbar, der sich in Deutschland im Denken Uber den Krieg und dessen Fol-
gen im Verlauf der letzten zwanzig Jahre seit dem Historikerstreit vollzogen hat. Vor
zwanzig Jahren schrieben Nolte, Hillgruber und Fest Uber diese unheilvolle gegenseitige
Abhangigkeit des Kommunismus und des Nationalsozialismus. Fur Hillgruber war
Nemmersdorf das Symbol fir eine tragische Falle, in welche Hitlers Schuld die Deu-
schen gegen Ende des Krieges fuhrte. In der Interpretation des Krieges, die Steinbach
vorschl&gt, verschwinden genau eben diese Nuancen. Weder der Totalitarismus ist ein
zentrales Problem, noch die Frage nach der Einzigartigkeit des Verbrechens bzw. nach
der damit verburdenen Einzigartigkeit der Schuld. Mehr noch — vor zwanzig Jahren
weckten die Thesen Noltes oder Hillgrubers, in sich nur as eine Art der intellektuellen
Provokation gemeint, heftige Proteste. Der heute von Erika Steinbach vorgeschlagene
Diskurs wird nicht mehr as Provokation wahrgenommen — er wird zu einem Teil des
offiziellen Diskurses im vereinten Deutschland. Die Tatsache, dass die Ausstellung im
Zentrum Berlins gezeigt wurde, im Kronprinzenpalais Unter den Linden, gegentiber dem
Deutschen Historischen Museum, einige Hundert Meter von der Museumsinsel gelegen,
zeugt davon, dass der Uber sie zu vermittelnde Inhat direkt inmitten al der Orte mit
Symbolcharakter fir Deutschland platziert wurde. Einem Polen drangt sich da sofort eine
Frage auf: Wortber werden wir denn in den néchsten zwanzig Jahren diskutieren?

Autoren:

Dr. Marek A. Cichocki, Politologe, Programmdirektor des Européischen Zentrums
Natolin

Dariusz Gawin, Historiker, stellvertretender Direktor des Museums des Warschauer Auf-
standes



