
Verdrehte Wege 
Von  

Marek A. Cichocki, Dariusz Gawin 
Rzeczpospolita vom 4. November 2006 

 
Die Aktivitäten Erika Steinbachs, sei es ihre Idee für ein Zentrum gegen Vertreibungen, 
sei es die Berliner Ausstellung „Erzwungene Wege” – können aus der Perspektive des 
Erinnerns an die Zwangsaussiedlungen der Deutschen gesehen werden. In diesem Kon-
text taucht dann in der in Deutschland geführten Debatte häufig auch die in rhetorischem 
Ton formulierte Frage auf, ob die deutschen Opfer der Zwangsaussiedlungen sechzig 
Jahre nach Kriegsende nicht das Recht auf Erinnerung haben? 

Diese Frage ist jedoch falsch gestellt. Die Ausgesiedelten haben das Recht auf das Ge-
denken, und niemand hat die Absicht, es ihnen streitig zu machen. Ja mehr noch, von 
diesem Recht machten sie häufig in der Vergangenheit Gebrauch, wenn man allein an 
zahlreiche Einrichtungen erinnert, die sich mit der Erforschung und Darstellung von 
Schicksalen deutscher Ausgesiedelter aus der Kriegszeit beschäftigen. Der Widerspruch, 
den die Ausstellung „Erzwungene Wege“ hervorruft, bezieht sich nicht auf das Recht auf  
Erinnern, sondern auf die Art und Weise, wie das Phänomen der Zwangsmigrationen im 
zwanzigsten Jahrhundert sowie die sich hinter der Ausstellung verbergende Vision der 
jüngsten Geschichte dargestellt werden. 

Unverständlich ist die Logik, welcher die Autoren der Ausstellung „Erzwungene Wege” 
folgen, ohne dabei einen Bezug auf frühere Diskussionen über Geschichte und Verant-
wortung der Deutschen im 20. Jahrhundert zu nehmen, die von Wissenschaftlern und in 
der Presse geführt wurden. Hierbei geht es in erster Linie um den berühmten „Historiker-
streit“ aus den 80er-Jahren (Historikerstreit. Spór o miejsce III Rzeszy w historii Niemiec, 
Bd. in poln. Sprache, London: 1990). Man kann die These aufstellen, dass es heute weder 
Steinbachs Ausstellung, noch die Idee für die Errichtung eines Zentrums gegen Vertrei-
bungen gäbe, wäre da nicht dieser Historikerstreit gewesen. Alle Elemente, die im Um-
feld von Steinbach die Auffassung zu den Aussiedlungen der Deutschen ausmachen, 
können in Texten konservativer Revisionisten der deutschen Geschichte, wie z. B.  And-
reas Hillgruber oder Ernst Nolte gefunden werden. 

Erstens ein Bruch mit der Darstellung des Nationalsozialismus und seiner Folgen durch 
das Prisma der, besonders in der 50er Jahren populären, These vom totalitären System-  
bzw. von totalitären Systemen im 20. Jahrhundert (Hannah Arendt). Dadurch wurde die 
Einzigartigkeit des Nationalsozialismus und der in seinem Namen begangenen Verbre-
chen relativiert, wodurch folglich auch dessen Folgen, z. B. die Aussiedlungen, anders 
bewertet werden können. Zweitens ist es das Prinzip der Vergleichbarkeit: Wenn nämlich 
der Nationalsozialismus nichts Außergewöhnliches war, so kann man ihn mit anderen 
historischen Phänomenen vergleichen (Historisierung des Nationalsozialismus). Die Fol-
gen dieser These werden in der Leichtigkeit sichtbar, mit der Steinbach und ihr Umfeld 
die verschiedensten Fälle erzwungener Aussiedlungen und Migrationen im 20. Jahrhun-
dert aneinander reihen. „Mit der Massenvertreibung der Deutschen (…) war ein vorläufi-
ger Endpunkt erreicht auf dem Wege, der mit der Verbreitung  der Idee einer vö lkischen 
Feld - und Flurbereinigung betreten worden war und in den Nationalitätenkämpfen an der 
Peripherie Europas während des Ersten Weltkrieges und in dessen Folge in der Türkei 



 2 

zum ersten Mal zu dem Genozid an den Armeniern und zu den Massenvertreibungen der 
Griechen aus Kleinasien geführt hatte” (Hillgruber). Als drittes Element ist die morali-
sche Universalisierung zu nennen – demnach sind der Nationalsozialismus und seine 
Folgen keine Frage der spezifischen Evolution und somit der Verantwortung einer be-
stimmten nationalen oder kulturellen Gemeinschaft, z. B. der Deutschen, sondern werden 
zu einem Phänomen mit universaler, europäischer oder gar globaler Bedeutung, bei-
spielsweise aus der Perspektive der Menschenrechte. Hitler steckt in jedem von uns! 
Verbrecher haben keine Nationalität! – behaupten die Befürworter einer solchen Sicht-
weise. Dies erlaubt heute unter anderem so unterschiedliche historische Ereignisse wie 
die ethnischen Säuberungen im Kosovo und die Zwangsaussiedlungen aus den 40er-
Jahren auf eine moralische Ebene zu stellen. Dies macht auch die Frage der Aussiedlun-
gen für die deutsche Linke interessant, die noch in den 80er-Jahren das Milieu der Aus-
gesiedelten für reaktionär hielt. Dies ermöglicht ebenso die Schließung der deutschen 
Debatte um die Frage nach dem Fortbestand der deutschen kollektiven Verantwortung 
und eröffnet stattdessen die Möglichkeit für einen risikofreien und in allgemeine humane 
Werte verpackten Hinweis auf das eigene Leiden. Ebenso Versuche, die zumindest in der 
Rhetorik des Steinbachschen Umfeldes zu finden sind, den Holocaust und die Aussied-
lungen nebeneinander zu stellen, haben ihren Ursprung im Historikerstreit: „Der zweite 
Weltkrieg schließt zwei nationale Katastrophen ein, deren Nachwirkungen (…) aller Eu-
ropäer direkt oder indirekt zu tragen haben werden: den Mord an den Juden im Machtbe-
reich des nationalsozialistischen Deutschlands (…) und die unmittelbar folgende Vertrei-
bung der Deutschen aus Ostmitteleuropa”. „(…)dass es sich nicht nur um eine jüdische 
und eine deutsche Katastrophe handelt, sondern dass ganz Europa, vor allem aber die im 
Kriege zerbrochene europäische Mitte, ihr Opfer wurde” (Hillgruber). Sogar die scho-
ckierende Behauptung Erika Steinbachs während ihres Interviews im Deutschlandfunk 
vom 5. September 2006, wonach Hitler zwar verantwortlich für die Aussiedlung von Mil-
lionen von Deutschen aus Gebieten Mittelosteuropas sei, eig entlich jedoch die Polen 
selbst dies immer angestrebt hätten, bedeutet im wesentlichen die Wiederholung der The-
se, welche in so manchen Texten deutscher revisionistisch geprägter Historiker zu finden 
ist. 

Steinbach und ihre Ausstellung sind demnach keine Randerscheinung, kein lokales Un-
terfangen oder das eines bestimmten Milieus – sie entspringen dem Hauptstrom der Ver-
änderungen, die sich innerhalb der letzten drei Jahrzehnte im Verhältnis der Deutschen zu 
ihrer eigenen Vergangenheit und Identität vollziehen. Sie sind eine der unmittelbaren 
Früc hte der deutschen Identitätsdebatten, und nicht lediglich eine Frage des Erinnerns an 
das aussterbende Milieu der „Veteranen“. 

In Deutschland, manchmal auch in Polen (Adam Krzeminski), kann man der Ansicht 
begegnen, dass sich die Polen, statt Steinbach ständig in Frage zu stellen, selbst konstruk-
tiv in die Debatte um das Erinnern an die Aussiedlungen einbringen sollten. Die Ausstel-
lung „Erzwungene Wege“ liefert jedoch Argumente für die Gegenthese, dass zu den vor-
geschlagenen Bedingungen eine Teilnahme Polens an der Diskussion über Aussiedlungen 
gänzlich unmöglich ist. Dabei geht es nicht um Ängste, verletzten Stolz oder verborgene 
Gewissensbisse der Polen, sondern um den Mangel an Bereitschaft, sie als aktive Teil-
nehmer und als gleichberechtigte Partner der historischen Debatte zu behandeln.  



 3 

Die Ausstellung erfüllt alle Kriterien der political correctness. Dies betrifft vor allem ih-
ren ersten, geschichtlichen Teil, der in Form einer trockenen, sachlichen und lexikonarti-
gen Dokumentation aufbereitet wurde und zahlreiche Fälle von Aussiedlungen und Ver-
folgung im zwanzigsten Jahrhundert in Europa und seiner unmittelbaren Nachbarschaft 
schildert – angefangen bei der Vertreibung der Armenier und Griechen aus der Türkei bis 
hin zu den ethnischen Säuberungen im Kosovo. 

Selbstverständlich kann man angesichts einer derartigen Faktensammlung und –
Beschreibung immer auch irgendwelche Kritikpunkte finden. Auffallend ist z. B. der 
Kommentar zu den Ereignissen des Jahres 1941: „Der Überfall der Wehrmacht auf Russ-
land brachte viel Leid über die dort lebenden Deutschen.“ Genauso bezeichnend ist das 
Fehlen einer Bezugnahme auf die Stalinistische Politik der Zwangsmigrationen als Bei-
spiel für eine totalitäre Gesellschaftsmaschinerie. Die Liste mit ähnlichen Beispielen 
könnte erweitert werden. Eine solche Genauigkeit wäre in diesem Fall jedoch zwecklos. 
Jeder kritische Betrachter dieser Ausstellung, der beginnen wollte, die historischen De-
tails zu analysieren, die Vereinfachungen, Unklarheiten sowie irritierende  gedankliche 
Kürzungen in dieser Ausstellung zu nennen, würde sicherlich in eine Falle geraten, indem 
er eine einzigartige Aufrechnung der Leiden und eine gegenseitige Überbietung mit 
Grausamkeiten in Gang setzte. Das Wesen des Problems liegt nämlich im Sinne der Bot-
schaft und nicht in ihren Details.     

Die enzyklopädisch anmutende Auflistung von Fakten im ersten Teil der Ausstellung 
erlaubt es, die Frage nach Ursachen und Folgen zu umgehen. Solch einer Auffassung 
folgend ist die Geschichte kein Drama, dessen Protagonisten irgendeiner Vernunft fol-
gend sich entweder für das Gute oder das Böse entscheiden, sondern eine emotionslose 
Aufzeichnung von Fakten, die der Tiefe von Ursachen und Folgen beraubt sind. Die 
deutsche Tragödie der „Vertreibungen“ wird lediglich zu einem der Elemente eines histo-
rischen Mosaiks. Form und Inhalt der Erzählung verflechten sich zu einem Ganzen, das 
hinter dem vermeintlichen Objektivismus die eigentliche Botschaft und die eigentliche 
Absicht verbirgt. Erika Steinbach hat das Recht darauf, für das deutsche Leiden einzutre-
ten, weil sie an alle anderen leidenden Völker erinnert. Dadurch kann die Ablehnung ih-
rer Ausstellung als Ablehnung des Erinnerns nicht nur an die deutschen Opfer, sondern 
auch an die Armenier, Ukrainer oder Polen verstanden werden. Und umgekehrt – erklärt 
man sich mit dem Erinnern an die „Vertriebenen“ im Allgemeinen einverstanden, somit 
auch mit der Universalisierung des Problems, muss man dem Erinnern an die Erfahrung 
der Deutschen zustimmen. Im 20. Jh. litten Menschen nämlich als solche, ihre konkrete 
ethnische Zugehörigkeit ist im Verhältnis zum primären Akt der Ungerechtigkeit sekun-
där. Werden aber nicht auf diese Weise auch andere, Polen, Armenier, Ukrainer ganz 
einfach zu Geiseln Steinbachs historischen Narration, die als Geiseln genommen wurden, 
um endlich über die deutsche Erfahrung der Ausgesiedelten berichten zu können? 

Diese Zweifel werden im daraufhin folgenden Teil dieser Ausstellung noch verstärkt. In 
jenem Saal, in welchem die Auto ren den kulturellen Sinn der Heimat sowie die histori-
sche Bedeutung deren Verlustes für das europäische Kulturerbe darstellen wollen, kommt 
Polen überhaupt nicht vor. Die Erfahrung der „Kresy“, der einstigen polnischen Ostge-
biete, ihre Kultur sowie deren Vernichtung finden noch nicht einmal Erwähnung. Dies ist 
umso bedeutender, als im letzten, dem Dialog gewidmeten Saal Polen geradezu überrep-
räsentiert ist, und zwar als Hauptadressat für die Botschaft. Auf diese Art und Weise of-



 4 

fenbart sich die merkwürdige Konstruktion der Ausstellungsmacher ab: Im die Tatsachen 
beschreibenden Teil tauchen die Polen als bemerkenswertes Alibi auf, als Beweis für 
Objektivität. In dem Teil dagegen, welcher der Bedeutung des Heimatverlustes für die 
europäische Kultur gewidmet ist, gibt es überhaupt keine Polen, und im den Dialog 
betreffenden Teil sind die Polen der Hauptbezugspunkt. An dieser Stelle muss gefragt 
werden: Welchen Wert hat ein Dialog, der ohne die Absicht geführt wird, den Sinn der 
historischen Erfahrung der anderen Seite sowie deren Kultur verstehen zu wollen?  

Die Ausstellung „Erzwungene Wege” rückt ebenso ein anderes Problem ins Bewusstsein 
– den aus polnischer Perspektive fundamentalen Unterschied im Umgang mit der Ge-
schichte des zwanzigsten Jahrhunderts. Indem Steinbach das Beispiel der Deutschen uni-
versalisiert, wird es vor dem Hintergrund der Geschichte des 20 Jh. zu einem typischen  
und nicht zu einem ungewöhnlichen Fall. Gleichzeitig beraubt sie nicht nur die Aussied-
lungen selbst ihrer Einzigartigkeit, sondern auch deren Ursachen. Sie suggeriert, dass der 
Nationalsozialismus als eine der beiden totalitären Ideologien des zwanzigsten Jahrhun-
derts kein außergewöhnliches Beispiel für das radikale Böse war. Totalitäre Verbrechen 
aneinander gereiht mit anderweitig einzuordnenden Verbrechen des vergangenen Jahr-
hunderts werden so zu „normalen“ Kriegsverbrechen.  

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass das zwanzigste Jahrhundert nicht 
das der „Vertreibungen“, sondern das der Totalitarismen war. Der bislang tiefe Konsens 
der westlichen Gesellschaften gründete sich auf der Überzeugung, dass es zwar in der 
ganzen Geschichte zahlreiche Verbrechen, Massenmorde und Verfolgungen gab, dass 
dennoch der bewusste Genozid an ganzen Völkern und sozialen Schichten, die Politik der 
Vernichtung und der Ausrottung – verfolgt vom Kommunismus und Nationalsozialismus 
– ohne Beispiele in der Geschichte steht. Die massenhaften Aussiedlungen und Deporta-
tionen galten aus dieser Perspektive lediglich als eines der Elemente der totalitären Ge-
sellschaftspolitik. Warum also wird das Problem der Einzigartigkeit des Totalitarismus in 
der Steinbachschen Ausstellung diskret umgangen? 

Ein für das Verständnis dieses Problems unentbehrlicher Schlüsselbegriff, welchen 
Steinbach um jeden Preis unter dem Deckmantel der political correctness zu verbergen 
versucht, ist der des „Totalen Krieges“ im Osten Europas: Genau dort fand der Holocaust 
statt, dort betrieben die Deutschen gegenüber den Polen die totalitäre Politik (inklusive 
Vernichtung), dort verlief auf einem riesigen Territorium der Krieg gegen die Sowjetuni-
on, der in seinem Ausmaß, im Hinblick auf die beiderseitigen Grausamkeiten, alles über-
traf, was bis dahin in der Geschichte vorgefallen war. Dort kam es endlich 1944/45 zur 
„Katastrophe des deutschen Ostens“, zu deren Symbol das damalige ostpreußische 
Nemmersdorf (das heutige Majakowskoje im Kaliningrader Gebiet) wurde – als erste 
deutsche, von der Sowjetarmee am 21. Oktober 1944 eroberte Ortschaft. Zwei Tage dar-
auf eroberten deutsche Truppen das Dorf zurück und entdeckten die Leichen der ermor-
deten Zivilbevölkerung. Die Goebbelssche Propaganda machte dieses Kriegsverbrechen 
zum Symbol für die „asiatisch-bolschewistische Verwilderung und Verrohung“, welches 
den Kampfeswillen der deutschen Nation verstärken sollte. 

Heute, wo dieses Vorkommnis unter anderen von Bernhard Fisch und Gerd Überschär 
aufgeklärt worden ist, ist bereits bekannt, dass die Zahl der Opfer und die Grausamkeit 
der Täter durch die nationalsozialistische Propaganda in bedeutendem Maße aufge-
bauscht wurde: Nemmersdorf war ein „normales“ Kriegsverbrechen, das an zwanzig Zi-



 5 

vilisten begangen wurde. Und doch stellt genau dieser von Goebbels begründete Mythos 
vom unerhörten Verbrechen den Schlüssel zum Verständnis dessen dar, was gegen Ende 
des Krieges im „deutschen Osten“ geschah.  

Noch etliche Monate vor den Ereignissen in Nemmersdorf hatte Joseph Goebbels im Feb-
ruar 1943 in seiner berühmten „Sportpalastrede” den Krieg im Osten als „totalen Krieg 
bis zum Endsieg“ deklariert, in dem es nicht um einen gewöhnlichen militärischen Sieg 
Deutschlands ging, sondern das bloße Fortbestehen der europäischen Zivilisation. Dies 
geschah unmittelbar nach der Kapitulation der Paulus-Armee bei Stalingrad, nach der 
Konferenz von Casablanca, auf der Roosevelt und Churchill vereinbart hatten, dass ihr 
Ziel die bedingungslose Kapitulation des Dritten Reiches sein sollte. 

Den Deutschen wurde der Schrecken ihrer Lage bewusst, nämlich der wirkliche Einsatz, 
um den es bei diesem tödlichen Spiel ging. Als nun Goebbels dem sorgfältig auserkore-
nen Publikum im Berliner Sportpalast die verhängnisvolle Frage stellte: „Wollt ihr den 
totalen Krieg? Wollt ihr ihn, wenn nötig, totaler und radikaler, als wir ihn uns heute über-
haupt erst vorstellen können?“, schallte ihm als Antwort, die an Millionen von Zuhörern 
vor den „Volksempfängern“ übertragen wurde, der fanatische Schrei entgegen: „Ja, Sieg 
heil!” 

Im Herbst 1944 schlug diese Schreckenswelle des im Osten erweckten radikalen Bösen 
mit voller Wucht in Deutschland ein. Die unerbittlichen Kämpfe der Wehrmacht gegen 
die Rote Armee, die Vernichtung der Juden, die Ermordung und Verfolgung der Polen 
und anderer Völker Mittel- und Osteuropas – all dies hatte sich bislang weit weg, ir-
gendwo weit „im Osten“ ereignet. Die Nachrichten drangen spärlich durch und waren 
nicht allgemein zugänglich. Und doch, irgendwo im Unterbewusstsein der Deutschen, 
musste die Angst vor dem Ausmaß dessen schlummern, was geschah, sowie vor der e-
ventuell auf sie zukommenden Verantwortung. Im Oktober 1944 setzte Goebbels den 
Mythos von Nemmersdorf wie einen großen Bildschirm ein, auf den die Deutschen ihre 
Ängste und Ressentiments projizieren konnten – ein Geflecht von Komplexen, Gefühlen, 
Emotionen und bis in die entlegensten Gewissenswinkel verdrängten Vorahnungen. Im 
Winter 1944/45 begann das schreckliche Spektakel der „Katastrophe des deutschen Os-
tens“, bei dem die „Vertreibungen“ lediglich den Schlussakt ausmachten. Das Chaos und 
der Terror apokalyptischen Ausmaßes begannen. Goebbels hatte sich nämlich verrechnet 
– statt in der Zivilbevölkerung den Willen zum Widerstand zu stärken, schürte er das 
Gefühl des Grauens und der Todesangst. Dieses war so groß, dass vielerorts Mütter ihre 
Kinder zunächst erhängten, bevor sie selbst Selbstmord begangen. Millionen von Men-
schen brachen zur chaotischen Flucht auf – allein von den Flüchtlingen nur aus der Stadt 
Breslau (Wroclaw) kamen viele Tausende im Frost ums Leben. Andere wiederum wur-
den bis zum letzten Moment in den Städten aufgehalten, ohne ihnen den Aufbruch zur 
Flucht zu erlauben – um die Untergangsstimmung nicht noch zu vertiefen, einfach nur 
um sie der Hölle der Belagerung und dann der Willkür der Sowjets preiszugeben. Kö-
nigsberg (Królewiec), Danzig (Gdansk), Kolberg (Kolobrzeg), Breslau (Wroclaw) und  
viele Dutzend Kleinstädte hatten dieses Schicksal zu teilen.  

All dies findet in der Ausstellung Erika Steinbachs kaum Erwähnung, eingezwängt ir-
gendwo zwischen der Aussiedlung der Deutschen aus der Tschechoslowakei, aus Jugos-
lawien und Rumänien und der Aussiedlung der Finnen aus Karelien oder der Italiener aus 
Slowenien. Man kann jedoch nicht über „Vertreibungen“ der Deutschen und über deut-



 6 

sche Opfer berichten, ohne sie in den Begriffskontext „Totaler Krieg des Dritten Rei-
ches“ zu setzen. Mehr noch: Im Osten des Kontinents wurde dieser Krieg von zwei totali-
tären Regimes geführt.   

Hitlerdeutschland kämpfte diesen Krieg gegen Stalins Russland, und die ganze Last der 
Verantwortung für das radikale Böse – darunter auch – ja,  das ist wahr – für das von den 
Sowjets angerichtete, wurde auf die Deutschen abgewälzt. Wer dies so nicht schildert, 
wer dies nicht betont, der verdreht den Sinn des ganzen Krieges und der Ordnung, die aus 
ihm erwuchs; wer den Kausalzusammenhang durchtrennt, in dem die Ideologien des 
Kommunismus und des Nationalsozialismus zu einem grauenhaften Ganzen verknüpft 
wurden, der stellt die Einzigartigkeit des Totalitarismus in Frage und konsequenterweise 
somit auch die Einzigartigkeit totalitärer Verbrechen. Und dort, wo die Verbrechen ein-
zigartiger Natur waren, musste auch die Verantwortung einzigartig sein. 

Betrachtet man die Steinbachsche Ausstellung aus diesem Blickwinkel, wird deutlich der 
Rückschritt sichtbar, der sich in Deutschland im Denken über den Krieg und dessen Fol-
gen im Verlauf der letzten zwanzig Jahre seit dem Historikerstreit vollzogen hat. Vor 
zwanzig Jahren schrieben Nolte, Hillgruber und Fest über diese unheilvolle gegenseitige 
Abhängigkeit des Kommunismus und des Nationalsozialismus. Für Hillgruber war 
Nemmersdorf das Symbol für eine tragische Falle, in welche Hitlers Schuld die Deut-
schen gegen Ende des Krieges führte. In der Interpretation des Krieges, die Steinbach 
vorschlägt, verschwinden genau eben diese Nuancen. Weder der Totalitarismus ist ein 
zentrales Problem, noch die Frage nach der Einzigartigkeit des Verbrechens bzw. nach 
der damit verbundenen Einzigartigkeit der Schuld. Mehr noch – vor zwanzig Jahren 
weckten die Thesen Noltes oder Hillgrubers, in sich nur als eine Art der intellektuellen 
Provokation gemeint, heftige Proteste. Der heute von Erika Steinbach vorgeschlagene 
Diskurs wird nicht mehr als Provokation wahrgenommen – er wird zu einem Teil des 
offiziellen Diskurses im vereinten Deutschland. Die Tatsache, dass die Ausstellung im 
Zentrum Berlins gezeigt wurde, im Kronprinzenpalais Unter den Linden, gegenüber dem 
Deutschen Historischen Museum, einige Hundert Meter von der Museumsinsel gelegen, 
zeugt davon, dass der über sie zu vermittelnde Inhalt direkt inmitten all der Orte mit 
Symbolcharakter für Deutschland platziert wurde. Einem Polen drängt sich da sofort eine 
Frage auf: Worüber werden wir denn in den nächsten zwanzig Jahren diskutieren?     

 
 
Autoren: 

Dr. Marek A. Cichocki, Politologe, Programmdirektor des Europäischen Zentrums  
Natolin 

Dariusz Gawin, Historiker, stellvertretender Direktor des Museums des Warschauer Auf-
standes 

 


