
Lexikalik, wurde die „Entschlüsselung“
als erstes Großereignis des neuen Jahrtau-
sends gefeiert. Das auf Visionen und Zu-
kunftsblickrichtungen gewandte öffentli-
che Bewusstsein nach der Jahrhundert-
wende schien sein Thema gefunden zu
haben. Wichtige Aufgaben der Gen-Ana-
lyse laufen aber schon seit Jahren im in-
ternationalen Human-Genom-Projekt,
wenn auch mit weniger öffentlicher Be-
achtung.

In Deutschland kam zeitgleich der An-
trag des Bonner Neuropathologen Brüstle
auf Forschungsmittel bei der DFG hinzu,
der für die Forschung an embryonalen
Stammzellen eigene Stammzelllinien ent-
wickeln möchte, um den Import der mit
verschiedenen Patenten belegten, bei da-
mals drei Unternehmen angebotenen
Stammzelllinien zu umgehen. Diese so
genannte verbrauchende Embryonenfor-
schung ist durch das deutsche Embryo-
nenschutzgesetz von 1990 verboten. Die
DFG war also aktuell gefragt.

Hintergrund dieser Forschung sind
große Erwartungen, die in die Heilungs-
möglichkeiten durch Stammzellen für
neurologische Erkrankungen gesetzt
werden. Obwohl praktische Anwendun-
gen in weiter Ferne liegen und durch erste
experimentelle Erfahrungen stark ge-
dämpft wurden, werden in diese thera-
peutischen Verfahren größte Hoffnungen
gesetzt. Dies allerdings mehr in den poli-
tischen und publizistischen Kommenta-
ren als unter Forschern, die mehr und
mehr zu Behutsamkeit in den Erfolgser-
wartungen mahnen und sich argumenta-

Die Debatte um Fragen der genetischen
Manipulation menschlicher Embryonen
wirkte bis zu deren Überlagerung durch
die Ereignisse des 11. September etwas
künstlich und aufgeregt, wurde aber im
Vergleich zu anderen Mediendebatten in
den großen Zeitungen erstaunlich ni-
veauvoll mit gewichtigen und auch län-
geren Beiträgen geführt. Das Thema
gehört zu den wenigen, die nicht in Talk-
show-Kurzstatements von allkompeten-
ten Politikern abgehandelt werden müs-
sen, sondern zu dem Fachleute verschie-
dener Richtungen für ein breites Publi-
kum zu schreiben bereit waren und sind.

Etwas künstlich wirkt die Debatte, weil
die Fragen keineswegs erst seit dem ver-
gangenen Jahr bekannt sind. Eine große
Welle von Diskussionen um Klonierung,
Leihmutterschaft und Samenspende ent-
stand Mitte der achtziger Jahre, als sich
die In-vitro-Fertilisation durchzusetzen
begann. Die Enquetekommission des
Bundestages etwa existiert schon seit
über fünfzehn Jahren und hat gute Arbeit
geleistet.

Die große Debatte
Der Anlass war die extrem große Medien-
beachtung der so genannten Entschlüsse-
lung des menschlichen Genoms durch
den auf private Geldgeber angewiesenen
Forschungsunternehmer Craig Venter im
Sommer 2000. Obwohl es sich nur um die
Darlegung der Buchstabenfolge eines
Textes handelt, dessen Wort- und Satzab-
grenzungen weitestgehend unbekannt
sind, geschweige denn Grammatik und

Seite 31Nr. 384 · November 2001

Zur Rolle der katholischen
Kirche in einer aktuellen

Auseinandersetzung

Sind menschliche 
Embryonen Objekte 
der „Biopolitik“?
Thomas Sternberg



tiv auf die Erfordernisse einer „freien“
Grundlagenforschung beschränken, in
der die Arbeit nicht nur an adulten, son-
dern auch an embryonalen Stammzellen
nötig sei. Die öffentliche Diskussion ver-
schärfte sich, als in England im Februar
die Forschung an Embryonen bis zum 14.
Tag nach der Verschmelzung von Ei- und
Samenzelle zugelassen wurde. Dort
wurde die Frage zur politischen „Chef-
sache“: Premierminister Tony Blair ent-
wickelte öffentlich Visionen von umfas-
senden Heilungsmöglichkeiten und dem
führenden Biotechnologiestandort Groß-
britannien. In Deutschland griff Bundes-
kanzler Schröder das Thema auf und for-
derte eine Debatte „ohne Scheuklappen“
– was immer darunter zu verstehen ist.

Die Vorgänge in England im Jahre 2000
waren keineswegs unumstritten: Der re-
lativ knappe Beschluss kam zu Stande
nicht zuletzt durch das Mitleid mit einer
an der Parkinsonschen Krankheit leiden-
den Frau. Das Mitleid, verbunden mit der
vagen Hoffnung auf die Heilungsmög-
lichkeiten eines neuen Verfahrens, führte
zur Zustimmung auch im Oberhaus im
Februar 2001. Alle Religionsgemeinschaf-
ten Großbritanniens von den Anglika-
nern bis zu Muslimen protestierten gegen
die Eile dieses Beschlusses, baten um Ge-
duld und forderten zunächst eine inten-
sive öffentliche Diskussion der ethischen
Fragen.

Die Stellungnahmen 
der katholischen Kirche
In Deutschland hatte sich der unter der
Leitung des Autors stehende Arbeitskreis
IV des Zentralkomitees der deutschen
Katholiken (ZdK) seit Ende 1999 ausführ-
lich mit Fragen der Bioethik befasst und
ein Papier erarbeitet, das „Orientierun-
gen im Zeitalter der Biomedizin“, Fragen
und Forderungen formulierte. Der sehr
breit und allgemein angelegte Diskussi-
onsanstoß wurde durch die sich zuspit-
zende Debatte um die verbrauchende

Embryonenforschung und die Erlaubnis
einer Präimplantationsdiagnostik (PID)
mit dem Ziel einer Selektion vor der Nida-
tion des Embryos höchst aktuell. Am 1.
März 2001 wurde der Diskussionsanstoß
unter dem Titel „Der biomedizinische
Fortschritt als Herausforderung für das
christliche Menschenbild“ in Berlin im
Rahmen einer kontrovers besetzten
Runde der Öffentlichkeit vorgestellt. Die
Presseresonanz war sehr gut; weite Teile
wurden in Tageszeitungen und in Fach-
zeitschriften wie dem Deutschen Ärzteblatt
im Wortlaut zitiert.

Die „Orientierungen“ gehen von der
Würde des Menschen als Ebenbild Gottes
aus, was zur Folge hat, dass mensch-
liches Leben prinzipiell der Verfügbarkeit
entzogen ist. Menschliches Leben ent-
wickele sich nicht zum Menschen, son-
dern als Mensch von Beginn an. Das Pa-
pier fordert eine öffentliche Auseinander-
setzung mit den anstehenden Fragen, wo-
bei die Lösungen nicht in fachinternen
Diskursen bleiben dürften. Ethik und Mo-
raltheologie müssten sich den Erkennt-
nissen der Naturwissenschaften stellen.
Andererseits könne die Biomedizin keine
Handlungsorientierungen hervorbrin-
gen, sondern benötige solche.

Auch katholische Verbände veröffent-
lichten Erklärungen unterschiedlichen
Umfangs. Im Januar erschien zum Bei-
spiel eine Schrift des Kolpingwerks
Deutschland „Bioethik. Ethische Pro-
bleme im Bereich von Biotechnik, Gen-
technik und Medizin“ als Informations-
und Positionsbroschüre. Mit öffentlichen
Aktionen, mit Unterschriftensammlun-
gen und Veranstaltungen schalteten sich
andere Verbände ein.

Die Deutsche Bischofskonferenz
(DBK) befasste sich seit Ende 2000 mit der
Erarbeitung einer Stellungnahme. Der
Text sollte zunächst in der Frühjahrsvoll-
versammlung vom 5. bis 7. März in erster
Lesung beraten und im Herbst verab-
schiedet werden. In den Monaten zuvor

Seite 32 Die politische Meinung

Thomas Sternberg



hatte es Abstimmungen zwischen ZdK
und DBK gegeben. Durch die sich über-
schlagenden Ereignisse, insbesondere
auch durch die Einladung des Bundes-
kanzlers zu einer Runde mit dem Ziel
Gründung eines „Nationalen Ethikrates“
nach französischem Vorbild (dort aller-
dings beim Staatspräsidenten angesie-
delt!) am 8. März, veränderte die Konfe-
renz ihre Tagesordnung, beriet das Papier
ausführlich und fasste einen Beschluss.
Die Erklärung „Der Mensch: sein eigener
Schöpfer? Zu Fragen von Gentechnik und
Biomedizin“ liegt seit dem 7. März vor. In
ihrer Anlage ist sie als Hirtenwort anders
gehalten als der Diskussionsanstoß des
ZdK, in den Beurteilungen stimmen die
Papiere überein.

Ohne dass es eine allgemeine Er-
klärung der EKD zu dieser Frage gibt –
allein die Vereinigung der evangelisch-
lutherischen Kirchen in Deutschland
(VELKD) hat eine Stellungnahme verfasst
– betonte die evangelische Kirche immer
ihre Übereinstimmung in den Fragen des
Lebensschutzes des Embryos, der mit der
Verschmelzung von Ei- und Samenzelle
einsetzen müsse. In dem zwischenzeitlich
gegründeten „Nationalen Ethikrat“ sind
die Kirchen mit den Bischöfen Huber
(EKD) und Fürst (DBK) sowie Moraltheo-
logen wie dem Freiburger Theologen
Schockenhoff vertreten.

Die Stellungnahmen der katholischen
Kirche betonen übereinstimmend die Zu-
erkennung der Menschenwürde für
menschliches Leben ab dem Zeitpunkt,
von dem an sich das Leben nicht zum
Menschen, sondern als Mensch ent-
wickele. Alle anderen Grenzziehungen
für die Zuerkennung von Menschen-
würde sind willkürlich. Aus christlichem
Menschenbild verbieten sich alle Versu-
che zur Züchtung, Vernutzung oder Se-
lektion menschlichen Lebens in allen sei-
nen Stadien.

In diesem Sinne äußerte sich das ZdK
nochmals im Mai in seiner Vollversamm-

lung, wo die Delegierten einstimmig ei-
nen Beschluss fassten. Dieser lehnt unter
Anerkennung der Forschungsfreiheit
und der Notwendigkeit von medizini-
scher Forschung die „verbrauchende“
Embryonenforschung, die Präimplanta-
tionsdiagnostik und die Klonierung ab
und thematisiert die noch etwas im Hin-
tergrund der Debatten stehende geneti-
sche Diagnostik und fordert dazu unter
anderem ein „Recht auf Nichtwissen“.

Die Herbsttagung der Bischofskonfe-
renz in Fulda befasste sich erneut mit dem
Thema, und der Vorsitzende Kardinal
Lehmann legte noch einmal die Begrün-
dung für die Überzeugung dar, dass
menschliches Leben in allen seinen Sta-
dien unter dem Schutz der Menschen-
würde stehe.

Leidvermeidung und 
Wirtschaftspotenzial
Im Zentrum der Auseinandersetzung
scheint das Argument der Leidvermei-
dung zu stehen. Selbstverständlich sind
die Forschungen zur Vermeidung und
Heilung von Krankheiten nicht nur zuläs-
sig, sondern geboten. Eine andere Frage
ist jedoch, ob man mit diesem Argument
jede Grenze überschreiten darf. Dieser
Diskurs ist nicht nur ein grundsätzlich
akademischer, sondern er enthält Impli-
kationen für die Vorstellung einer gerech-
ten Gesellschaft und eines geglückten Le-
bens. Welchen Illusionen einer leidfreien
Gesellschaft jagt man nach? Ist alles
Machbare auch wünschbar? Welche Ta-
bus werden eingerissen, ohne die eine Ge-
sellschaft nicht existieren kann? Welche
Konsequenzen hat das Streben nach
Machbarkeit des Lebens für diejenigen,
die selbst mit Krankheit oder Behinde-
rung leben – vor allem in ihrer gesell-
schaftlichen Akzeptanz? Wird man sich
künftig für ein behindertes Kind verant-
worten müssen, statt die Solidarität aller
zu finden? Der christliche Glaube stellt
Menschen mit Behinderungen, Krankhei-

Seite 33Die politische Meinung

Sind menschliche Embryonen Objekte der „Biopolitik“?



ten und Benachteiligungen in den Mittel-
punkt: Leid ist eine Dimension menschli-
chen Lebens, die nicht durch Technik aus-
gerottet werden kann. Die Vermeidung
und Verhinderung von Leid findet ihre
Grenze in den Schutzrechten anderer.

Die momentane Rechtslage hat eine er-
hebliche Schlagseite. Der Schutz des Em-
bryos ist nach geltendem Recht höher als
der des entwickelten Fötus – wie nicht zu-
letzt der öffentliche Skandal der Spätab-
treibungen bei Behinderungsdiagnose
belegt, wo sogar Kinder in einem lebens-
fähigen Alter (nach der 23. Schwanger-
schaftswoche) getötet werden, ohne dass
dies einen Rechtsverstoß darstellt. Die In-
kohärenz dieser Rechtslage wird, so hat
es den Anschein, zunehmend bewusst.
Allerdings besteht ein gravierender Un-
terschied in der Frage der Vernichtung ei-
nes Embryos außerhalb und innerhalb
des Uterus: Erst dann, wenn sich der Em-
bryo im Mutterleib befindet, ist die Lage
der Mutter auf das Engste mit dem
Schicksal des Embryos verbunden.

Immer wieder wird das Argument der
Grundlagenforschung ins Feld geführt.
Für diese Forschung benötige man Em-
bryonen, die schließlich in ausreichender
Zahl zur Verfügung stünden. Nach dem
in Deutschland geltenden Embryonen-
schutzgesetz, das die Implantation aller
Embryonen bei In-vitro-Fertilisation for-
dert, dürften kaum Embryonen vorhan-
den sein. Eine partielle Freigabe solcher
Embryonen zu Forschungszwecken
scheint jedoch kaum auf Dauer eingrenz-
bar zu sein. Das problematische Argu-
ment eines „Dammbruchs“ ist hier wohl
nicht von der Hand zu weisen. Zudem
wäre die Frage zu beantworten, ob
tatsächlich für die – unproblematische –
Forschung mit adulten Stammzellen
wirklich die parallelen Untersuchungen
mit embryonalen menschlichen Stamm-
zellen erforderlich sind.

Das Argument, die Lage des Biotech-
nologie- und Forschungsstandortes

Deutschland verlange bereits aus wirt-
schaftlicher Notwendigkeit eine Freigabe
der Vernichtung von Embryonen, kann
im Blick auf die hohe Dynamik dieses
Wirtschaftszweiges in Deutschland unter
dem geltenden, restriktiven Embryonen-
schutzgesetz kaum tragen. In der alterna-
tiven Forschung an adulten Stammzellen
dürfte genügend wirtschaftliches Poten-
zial liegen.

Eine entscheidende und von Ethikern
nicht zu beantwortende Frage liegt in der
Feststellung des Lebensbeginns. Die klas-
sische Moraltheologie hat sich hier immer
wieder auf den Stand des biologischen
Wissens bezogen. Erst seit man die Exis-
tenz eines eigenen Blutkreislaufs des Fö-
tus außerhalb des der Mutter erkannte,
erst seit man die Funktion der Eizelle ge-
nauer beschreiben konnte, erst seit man
die Zellstadien genauer erfassen kann,
konnten immer präzisere Angaben zum
Beginn des Lebens und damit zu dem
Zeitpunkt gemacht werden, ab dem der
allem menschlichen Leben eigene Schutz
die Tötung verbietet. Nach der christli-
chen Theologie existiert die Seele nicht
vor dem konkreten Menschen – aber ab
dem Stadium, ab dem er Mensch ist.
Neuere und genauere Forschungen zum
Lebensbeginn werden auch von der Ethik
zur Kenntnis genommen werden müssen.
Bislang gibt es jedoch noch keine andere
wirklich schlüssige Definition des Le-
bensbeginns als die des Moments der
Verschmelzung von Ei- und Samenzelle.
Davon gehen alle aktuellen kirchlichen
Stellungnahmen aus.

Menschenwürde als 
Gruppenmoral?
Die Kirchen wurden und werden in der
Debatte gelegentlich in eine Ecke gestellt: 
ihre moralischen Vorstellungen gälten
nur für sie selbst. Insbesondere die Posi-
tion der katholischen Kirche wird damit
als eine Gruppenmoral aufgefasst, die mit
dem Transplantationsverbot bei Sekten

Thomas Sternberg

Seite 34 Die politische Meinung



durchaus verglichen werden könnte. Sol-
che Versuche, aus dem Bemühen um eine
einigende Wertegrundlage, die Voraus-
setzung des demokratischen Pluralismus
ist, eine Sektoralmoral zu machen, ver-
langen eine genaue Beobachtung und 
Gegenwehr. Seit vielen Jahren sprechen
die Erklärungen zu sozialen Fragen der 
Päpste in ihrer Anrede neben den Chris-
ten auch „alle Menschen guten Willens“
als Adressaten an. Das meint, dass die
kirchliche Position nicht an die jeweilige,
private Glaubensüberzeugung gebunden
ist, sondern auf der Grundlage von allge-
mein getroffenen Grundentscheidungen
für die Vernunft nachvollziehbar ist.
Durch die Abdrängung der aus christli-
chen Vorstellungen getroffenen Urteile in
eine Gruppenmoral wird die Frage nach
der Wahrheit ausgeklammert und in das
Belieben und die jeweils eigenen Plausibi-
litäten gestellt.

Diese Infragestellung nach der Gel-
tung christlicher Argumentationen ist
keineswegs neu. Die Tradition der philo-
sophischen Aufklärung hat die Objekti-
vierbarkeit moralischer Urteile, unabhän-
gig von der nur im Glauben verstehbaren
Weisung, zum Thema gemacht. Insofern
gehören heute der Vergleich und die Ab-
stimmung der Argumentation mit allge-
meiner philosophischer Ethik zu den Vor-
aussetzungen christlicher, moralischer
Argumentation. Ethische Stellungnah-
men der Kirche zu gesellschaftlichen Fra-
gen sind unterschieden von den Weisun-
gen für das Verhalten der jeweiligen
Gläubigen, die durchaus weiter gehen
können.

Dass sich hier aber auch die Frage nach
der Rolle einer den Staat tragenden Kul-
tur stellt, ist offensichtlich. In Debatten-
beiträgen wie den hier angeschnittenen
zeigt sich der Wandel im ethischen Selbst-
verständnis einer Gesellschaft. Was ist die
einigende Klammer einer sich multikul-
turell begreifenden Gesellschaft, die die
Frage nach der Wahrheit individualisiert

und zur Sache des jeweils Einzelnen
macht? Könnte es bald nur noch die
Klammer der Ökonomie mit der gemein-
samen Rechengröße des Geldes sein?

Der Bezug auf das Grundgesetz und
das Bundesverfassungsgericht kann zwar
im Blick auf akute Gesetzesvorhaben hilf-
reich sein, ist aber für die grundsätzliche
Frage nach der Tragfähigkeit moralischer
Überzeugungen in einer Gesellschaft
kaum von Relevanz, weil auch die Richter
in der Auslegung eines Gesetzesartikels
von den allgemein herrschenden Über-
zeugungen abhängig sind.

Ist das Postulat einer allgemein gelten-
den Menschenwürde überhaupt außer-
religiös oder außerchristlich begründbar?
Und wo laufen hier Grenzlinien zwischen
verschiedenen Religionen? Gelegentlich
wird behauptet, dass zum Beispiel Juden
kein Problem mit der verbrauchenden
Embryonenforschung hätten, weil sie
dem Menschen erst ab seiner Geburt die
Menschenwürde zuerkennen würden.
Allerdings wird auch innerjüdisch diese
Frage keineswegs einheitlich beantwor-
tet; die Grundlage der Menschenwürde-
konzeption ist der Christen und Juden ge-
meinsame erste Teil der Bibel. Andere re-
aktivieren die aristotelischen Vorstellun-
gen von der Sukzessivbeseelung, nach
der die Seele erst am vierzigsten oder
sechzigsten Tag in den Embryo gelange.
Solche Theorien wurden gerade deshalb
überwunden, weil man neue biologische
Forschungen zur Kenntnis nahm. Zudem
sind solche überraschenden Rückversi-
cherungen unredlich, da sie aus einem
fast beliebigen Kanon sich das Passende
heraussuchen.

Für den Gläubigen ist die Menschen-
würde formuliert im Tagesgebet der
Weihnachtsmesse: „Gott, du hast den
Menschen in seiner Würde erschaffen
und noch wunderbarer erneuert.“ Die
Würde ergibt sich also aus dem Schöp-
fungscharakter des Menschen und seiner
Gottebenbildlichkeit, der als solcher rein

Seite 35Die politische Meinung

Sind menschliche Embryonen Objekte der „Biopolitik“?



willkürlichem Handeln entzogen ist. Das
Thema der Menschenwürde ist damit
aber noch längst nicht geklärt. Was heißt
„Gottebenbildlichkeit“? In der Tradition
wurde sie verstanden als die Möglichkeit
des Menschen, vernunftgemäß handeln
zu können – sie hat also gerade mit dem
Gebrauch der Vernunft in den grundle-
genden Fragen des Menschseins zu tun
und ist kein Akt der intellektuellen
Selbstbeschränkung. Auch über die
Theologie und die christliche Philoso-
phie hinaus ist die Frage nach der Be-
gründung der Menschenwürde weiter-
gedacht worden.

Blickt man einmal auf den Philosophen
Immanuel Kant, so findet sich bei ihm
eine Charakterisierung der Würde, die
für unsere Debatte von Bedeutung sein
kann: In der Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten schreibt er: „Im Reich der
Zwecke hat alles entweder einen Preis
oder eine Würde. Was einen Preis hat, an
dessen Stelle kann auch etwas anderes,
als Äquivalent, gesetzt werden; was da-
gegen über allen Preis erhaben ist, mithin
kein Äquivalent verstattet, das hat eine
Würde.“ Im zweiten Teil der Metaphysik
der Sitten (Paragrafen 37f) wird er noch
deutlicher: „Die Achtung, die ich für an-
dere trage oder die ein anderer von mir
fordern kann, ist also die Anerkennung
einer Würde an anderen Menschen, d. i.
eines Werts, der keinen Preis hat, kein
Äquivalent, wogegen das Objekt der
Wertschätzung ausgetauscht werden
könnte . . . Die Menschheit selbst ist eine
Würde; denn er kann von keinem Men-
schen (weder von anderen noch sogar
von sich selbst) bloß als Mittel, sondern
muss jederzeit zugleich als Zweck ge-
braucht werden, und darin besteht eben
seine Würde (die Persönlichkeit), da-
durch er sich über alle anderen Weltwe-
sen, die nicht Menschen sind und doch

gebraucht werden können, mithin über
alle Sachen erhebt.“

Wenn es so ist, dann kann man Men-
schenwürde nicht jemandem zu- oder ab-
sprechen, sondern dann hat er sie bereits,
insofern er Mensch ist. Die Frage kann
dann also nicht lauten: Wem schreibe ich
Menschenwürde zu? – denn damit erhebe
ich mich bereits über andere und behan-
dele sie wie Sachen, sondern nur: Was ist,
ab wann – und auch bis wann – ist der
Mensch? Die Kirchen haben aus dem Feh-
len einer schlüssigen anderen Stufe die
Verschmelzung von Ei- und Samenzelle
als Lebensbeginn definiert.

Wenn es in der Diskussion um eine
Forschung, die embryonale Stammzellen
vernichtet, um nicht zuletzt wirtschaft-
liche Interessen geht, gilt dann nicht ge-
rade die Unterscheidung von Preis und
Würde? Medizinische und pharmazeuti-
sche Forschung darf durchaus an wirt-
schaftlichen Interessen orientiert sein,
aber gibt es nicht Grenzen, die der wirt-
schaftlichen Verwertung gezogen bleiben
müssen? Das menschliche Leben selbst
darf nicht zum Handelsgut verkommen.
Das Leben selbst setzt der Marktförmig-
keit der Welt ihre Grenzen. Menschliches
Leben ist mehr als das Objekt einer „Bio-
politik“, in der wirtschaftliche Argu-
mente grundsätzliche Rechtsfragen zu
überlagern drohen.

Christen werden sich auf der Grund-
lage ihrer Überzeugungen in die gegen-
wärtigen Debatten weiter einschalten mit
einer doppelten Zielsetzung: die gesetzli-
chen Regelungen über die dafür zustän-
digen Parlamente mitzubestimmen und
in der Gesellschaft ihre Gedanken und
Vorstellungen argumentativ zu vertreten
und für sie zu werben. Sie werden sich
nicht als Vertreter einer Sondermoral mit
irgendwelchen „ideologischen Scheu-
klappen“ abwerten lassen.

Thomas Sternberg

Seite 36 Die politische Meinung


	Inhalt PM: 


