
kann. Verkürzt gesagt, geht es in der Poli-
tikwissenschaft um die Frage, wie das Zu-
sammenleben von Menschen so organi-
siert werden kann, dass es friedlich und
einigermaßen gerecht zugeht. Und wenn
irgend möglich, stützt man sich dabei in-
zwischen auf gesichertes, empirisch über-
prüfbares Wissen. Dennoch hat die Be-
schäftigung mit den weltanschaulichen
Grundlagen politischer Ordnung wieder
Auftrieb bekommen. Das vor allem gilt
für die internationale Politik wie auch im
innerstaatlichen Bereich. 

Neu ist der Faktor Religion in der Po-
litik nicht. Über viele Jahrhunderte hin-
weg gab es den Konflikt zwischen sä-
kularen und geistlichen Herrschaftsan-
sprüchen. Bis zum Ausgang des Mittelal-
ters war der christlich-transzendenta-
le Gottesglaube die „lebensbestimmende
Macht“ und der fraglose Bezugsrahmen
privater Lebensgestaltung ebenso wie po-
litischen Denkens (Ernst-Wolfgang Bö-
ckenförde). Das hat sich im Zuge des neu-
zeitlichen Staatsdenkens, nicht zuletzt be-
günstigt durch die hellenistisch-christ-
liche Idee der menschlichen Individua-
lität, grundlegend geändert. Das Denken
über Staat und Politik „löst(e) sich von ei-
ner genuin christlichen Durchformung
ab“ (Böckenförde), und der vernunft-
mächtige Mensch selbst wurde zum zen-
tralen Bezugspunkt. Dieser Paradigmen-
wechsel ist für das abendländische Poli-
tikverständnis auch heute noch bestim-
mend.

Aber warum verdienen Fragen des
Glaubens und der Religion in der moder-

„Gebete wirken Wunder.“ Diese Rede-
wendung ist heute kaum noch Ausdruck
gelebter Volksfrömmigkeit. In einem
zunehmend verweltlichten Umfeld mu-
tet der Spruch geradezu abergläubisch an.
Dennoch: Die Formel „Gebete wirken
Wunder“ gehört nach wie vor zum ver-
breiteten Sprachgebrauch, bei der älteren
Generation gewiss mehr als bei der jün-
geren. Eine schwere Prüfung steht bevor,
ein naher Angehöriger ist lebensbedroh-
lich erkrankt, man weiß nicht ein noch aus.
In einer solchen Situation mag „Jetzt hilft
nur noch beten“ eine rhetorische Verle-
genheitsfloskel sein. Vielleicht aber auch
Ausdruck der Hoffnung auf die rettende
Hand einer höheren Gewalt oder schlicht
ein Verzweiflungsruf. Allerdings, so ganz
auf Wunder will man sich dann doch nicht
verlassen. Das verbindet wiederum Gläu-
bige und Ungläubige. Den Gang zum Arzt
erspart man sich deshalb nicht. Gebete ge-
hören nicht zum Leistungskatalog, für den
die Krankenkassen bezahlen. Gebete scha-
den nicht. Aber wie sie wirken und ob 
sie überhaupt wirken, das ist mit den 
üblichen Mitteln wissenschaftlicher Er-
kenntnis nicht zu ermitteln. Man kann es
glauben oder auch nicht, und manchmal
versetzt Glaube Berge, so die hoffnungs-
frohe Erwartung derer, die auf die Kraft
einer transzendentalen Macht vertrauen. 

Nun stehen in der Politikwissenschaft
Glaubensfragen nicht im Mittelpunkt von
Lehre und Forschung. Uns interessieren
aber Glaubens- und Religionsprobleme
als soziales Phänomen, als ein Faktor, der
Politik und Gesellschaft beeinflussen

Seite 25Nr. 461 · April 2008

Zum Verhältnis von Glaube,
Vertrauen und Wissen

Politik und Religion in der
freiheitlichen Demokratie
Ulrich Sarcinelli

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 25



nen Gesellschaft heute sozial- und poli-
tikwissenschaftliches Interesse? – Trotz
weitgehender Entkirchlichung und Glau-
bensverlust nimmt die „Vielfalt der An-
gebote auf den religiösen Weltanschau-
ungs- und Sinnstiftungsmärkten der Mo-
derne“ (Friedrich Wilhelm Graf) zu. Weil
die Pluralisierung unserer Gesellschaft
vielfach „geistige Desorientierung“ zur
Folge hat, können sich neue „Märkte“ für
Religionen, Moralverständnisse und Le-
bensstile (Klaus Berger) entwickeln. Was
der Religionswissenschaftler Friedrich
Wilhelm Graf plakativ als „die Wieder-
kehr der Götter“ bezeichnet, signalisiert
jedenfalls eine Rückkehr des Religiösen in
den öffentlichen Raum. Auch aus demos-
kopischen Erhebungen wissen wir: Es
gibt eine „neue Anziehungskraft der Reli-
gion“ (Renate Köcher). 

In einer zunehmend globalisierten
Welt mit intensivem Personen-, Ideen-
und Warenaustausch und höchst un-
terschiedlichen Sinnentwürfen wird die
Frage nach den normativen Fundamen-
ten von Gesellschaften neu gestellt. Da-
ran gewöhnt, dass Glaube und Religion
seit der Aufklärung in Mitteleuropa 
als politischer Faktor relativiert und zum
Teil marginalisiert wurden, sehen sich
europäische Gesellschaften damit kon-
frontiert, dass Glaubensfragen, aus der
Privatsphäre gehoben, auch im politi-
schen Alltag Wirkung entfalten. Die Kon-
frontation der westlichen Welt mit dem
Islam als Religion und als allumfassender
Rahmen persönlicher und gesellschaft-
licher Lebensführung zwingt zur Re-
flexion darüber, wer wir eigentlich sind 
und was unsere moderne Gesellschaft im
Innersten zusammenhält. Religiöser Fun-
damentalismus vor allem in der islami-
schen Welt, aber auch in Teilen des Chris-
tentums, vor allem im amerikanischen
Protestantismus sowie in den stark wach-
senden Pfingstkirchen fordern die Mo-
derne heraus. Wir haben also allen An-
lass, über den Zusammenhang von Reli-

gion und Politik und über die Bedeutung
von Glaube, Vertrauen und Wissen nach-
zudenken.

Jetzt zeigt sich: Der lange im Westen zu
beobachtende Säkularisierungstrend ist
kein universales Modell, an dem sich an-
dere Kontinente in einem Prozess nach-
holender Modernisierung orientieren.
Die im Namen von Aufklärung, säkularer
Staatlichkeit und Kultur weit voran-
geschrittene Entleerung des öffentlichen
Raumes von allem Religiösen erscheint in
globaler Perspektive eher als ein „euro-
päischer Sonderweg“ (Ernst Nolte). Ein
Blick auf die Vereinigten Staaten oder auf
zahlreiche Staaten des Vorderen Orients
und Asiens zeigt es: In Sachen Kirchlich-
keit und Religion ist Europa mehr ein
Sonder- als ein Normalfall gesellschaft-
licher und politischer Modernisierung.

Kraft des Gebetes 
Insofern mag Unsicherheit aufkommen,
ob die Meldung auf der ersten Seite einer
meinungsführenden Tageszeitung ernst
gemeint war oder lediglich zum Schmun-
zeln Anlass geben sollte. Der Artikel trug
die Überschrift „Beten hilft nicht immer“
(Süddeutsche Zeitung). Darin geht es um
eine Studie der renommierten Harvard
Medical School. Herausgefunden werden
sollte, ob die Fürbitten fremder Leute
Herzkranken helfen können. Über 1800
Bypass-Patienten haben im Verlaufe von
zehn Jahren an der Untersuchung teilge-
nommen. Was fand die Studie heraus,
breit angelegt und nach allen Regeln der
Kunst mit Untersuchungsgruppen und
Kontrollgruppen, informierten Patienten
und solchen, die nichts wussten, Mön-
chen, Nonnen und Laien, die die Fürbit-
ten sprachen? Das Ergebnis war ernüch-
ternd: Patienten, für die gebetet wurde,
hatten genauso viele Komplikationen wie
solche, für die nicht gebetet wurde. 

Eine solche Untersuchung über die
Wirksamkeit einer Art „Therapie der
gefalteten Hände“ hätte in Deutschland

Seite 26 Nr. 461 · April 2008

Ulrich Sarcinelli

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 26



keine öffentlichen Fördergelder bekom-
men. Wissenschaftlich stellt sich die Fra-
ge, ob Gott sich überhaupt auf irgend-
eine Weise zum Objekt menschlicher
Planung und Untersuchung machen
lässt. Kann es nicht vielmehr ein Ergeb-
nis gelungenen Gebetes sein, dass Pa-
tienten negativen Entwicklungen im
Krankheitsverlauf oder gar mit der Aus-
sicht auf den eigenen Tod gefestigter
begegnen? Schließlich ist es Bestandteil
aller religiösen Traditionen, nicht von
Widrigkeiten befreit werden zu wollen,
sondern sie auf rechte Weise zu tragen.
Insofern kann es im Zusammenhang mit
religiösen Handlungen eigentlich nicht
um wissenschaftliche Kontrolle, um em-
pirische Beweise für die Steuerung be-
stimmter Prozesse gehen, sondern um
spirituell gefundene Ergebenheit in ein
als unausweichlich begriffenes Schicksal.

Civil Religion in Amerika 
Immerhin, der amerikanischen Regie-
rung war die Suche nach Beweisen für die
Kraft des Gebetes einige Millionen Dollar
wert. Das wundert vielleicht in einem
Land, in dem es eine strikte Trennung
zwischen Kirche und Staat gibt, in dem
aber auch religiöse Elemente wie in keiner
anderen liberalen Demokratie Bestandteil
des zivilen Lebens sind. Keine größere
Ansprache eines amerikanischen Präsi-
denten oder eines Vertreters des öffent-
lichen Lebens kommt ohne die Anrufung
Gottes aus, ohne das „God bless Ame-
rica“. Bei keinem feierlichen Staatsakt
wird auf Elemente des Gebets verzichtet,
und schließlich ziert amerikanische Mün-
zen und Geldscheine die berühmte For-
mel „In God We Trust“. Demokratisches
Sendungsbewusstsein verbindet sich mit
messianischer Selbstgewissheit. Für Eu-
ropa ist das eher befremdend; vor allem,
wenn bei der Bekämpfung des Bösen in
der Welt die eigenen Maßstäbe relativiert
oder über Bord geworfen werden; wenn
unter der Fahne der Terrorismusbekämp-

fung rechtsstaatliche Grundsätze und ele-
mentare Menschenrechte mit Füßen ge-
treten werden. Politisch-messianischer
Eifer der Bush-Administration hat die
transatlantische Entfremdung beschleu-
nigt. Darüber wird allerdings auch in den
Vereinigten Staaten selbst sehr heftig ge-
stritten. 

Dennoch – das alles zeugt von einer
ungebrochenen Bedeutung von Religion
und Glauben in den USA. Zugleich sind
die Vereinigten Staaten weltweit Vorrei-
ter, wenn es um wissenschaftlichen Fort-
schritt geht. Es spricht viel dafür, dass re-
ligiös-weltanschauliche Pluralität und
Wettbewerb in der amerikanischen Ge-
sellschaft nach wie vor einen guten Nähr-
boden für die ungebrochene Dynamik
dieses Landes abgeben, im Guten wie im
Schlechten.

Erfolg und Glaube
Max Weber, einer der Gründerväter der
modernen Sozialwissenschaften, hat sich
vor mehr als einhundert Jahren mit dem
Zusammenhang von Religion und Politik
im Vergleich verschiedener Kulturen be-
schäftigt. Er suchte nach den Antriebs-
kräften, die Erfolg und Misserfolg der
großen Kulturkreise erklären können.
Dabei wollte er eine Antwort auf die
Frage geben: Warum ist der moderne Ra-
tionalismus in Europa und Nordamerika
so erfolgreich? Warum ist er anderen Kul-
turen gegenüber überlegen? Seine Ant-
wort – vor mehr als einhundert Jahren –
war: Es ist der „Geist des Kapitalismus“.
Weber nannte es die „protestantische
Ethik“. Damit meinte er eine bestimmte
Art der Lebensführung, die sich ganz auf
diese Welt einlässt. Wissen, Fortschritt,
Erfolg würden als Ausdruck eines gottge-
fälligen Lebens angesehen. Und das gehe
nur unter Verzicht und mit Askese, also
„durch eine in denkbar weitem Maße in
alle Sphären des häuslichen und öffent-
lichen Lebens eindringende […] Regle-
mentierung der ganzen Lebensführung“.

Seite 27Nr. 461 · April 2008

Politik und Religion in der freiheitlichen Demokratie

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 27



Max Weber entdeckte diesen Einfluss in
weiten Teilen der protestantischen, vor
allem calvinistisch geprägten Welt. Damit
war zugleich auch ein enger Zusammen-
hang zwischen Wissen, Streben nach
wirtschaftlichem Erfolg und Glauben be-
hauptet und für die Zeit des neunzehnten
und beginnenden zwanzigsten Jahrhun-
derts sicher auch plausibel begründet
worden. 

Fehlen diese aus dem Glauben kom-
menden Antriebskräfte in der westlichen
Moderne gegenwärtig? Umgekehrt ge-
fragt: Bedarf es überhaupt noch solcher
Antriebskräfte? Sind sie nicht eher ein
Störfaktor in der verwissenschaftlichten
Welt? Sind Kategorien wie Glaube und
Vertrauen noch gesellschaftlich und poli-
tisch zeitgemäß? Umgekehrt gefragt: Ist
nicht der Glaube an die Wissenschaft zur
herrschenden Religion der Gegenwart ge-
worden?

Grenzen menschlicher Erkenntnis
Glaube, Vertrauen und Wissen, das sind
unterschiedliche Welten. Aber sie sind
Teil einer Wirklichkeit, mit der sich Men-
schen auseinandersetzen müssen. Der
verstorbene Physiker und Philosoph Carl
Friedrich von Weizsäcker hat es einmal so
formuliert: Glaube sei kein intellektueller
Akt, sondern eine Weise zu leben. An et-
was glauben heiße, sich in jeder Lage so
zu verhalten, wie man sich verhalten
muss, wenn es das, woran man glaubt,
wirklich gibt. Dabei sei das Fürwahrhal-
ten nur die der Reflexion zugängliche in-
tellektuelle Spitze des glaubenden Ver-
haltens. Oder, in den Worten des Rats-
vorsitzenden der EKD, Bischof Huber:
„[…] der Glaube ist […] nicht nur eine im
Wissen beheimatete Gewißheit, sondern
er ist eine umfassende Daseinsgewißheit.
Zu ihr gehört das Vertrauen in die Ge-
genwartsmächtigkeit Gottes ebenso hin-
zu wie die innere Zustimmung dazu, sich
im eigenen Leben von der Gewißheit Got-
tes bestimmen zu lassen.“

Übertragen wir diese Überlegungen
auf Staat und Politik! Auch in der Politik
gibt es einen sichtbaren und einen nicht
sichtbaren Teil. Zunächst ist der moderne
Staat mehr denn je auf die Wissenschaft
angewiesen, wenn es um die Lösung po-
litischer Aufgaben geht, im Bereich von
Gesundheit, Umwelt, Energie, Sicherheit
im Innern und nach außen. Dazu brau-
chen Regierungen und Parlamente, brau-
chen Parteien und andere gesellschaft-
liche Kräfte gesicherte Erkenntnisse. Ge-
fragt sind Experten, wissenschaftliche
Berater und nicht etwa „Beter“. Dass es
Beamte und Angestellte des öffentlichen
Dienstes mit der Zuständigkeit für Glau-
bensfragen oder für sittliche Lebensfüh-
rung geben könnte, ist im weltanschau-
lich neutralen Staat undenkbar. In theo-
kratischen Systemen wie dem Iran und
einigen islamischen Ländern ist es aller-
dings gängige Praxis. 

Mit Glaube, Liebe und Hoffnung ver-
schwindet kein Ozonloch, können Ren-
ten nicht gesichert oder steigende Ge-
sundheitskosten eingedämmt werden.
Ohne wissenschaftliche Erkenntnisse sind
die Funktionssysteme einer zunehmend
komplexer werdenden Welt nicht in der
Lage, ihre Leistungen zu erbringen. Aber
reicht das? Was wäre das für eine Welt, in
der es nur auf Wissen ankommt? Es gehört
nicht viel Fantasie dazu, sich vorzustellen,
dass dies eine kalte Welt wäre; fortschritt-
lich, aber nicht unbedingt menschlich; 
eine Welt, in der politisch nur noch gilt,
was nützt, was bestimmten Leistungs-
standards genügt; in der allein die Ver-
nunft regiert und die gerade deshalb nicht
unbedingt vernünftig ist!

Effizienz, Rationalität und Wissen-
schaft sind nicht alles. Wer wollte in ei-
nem Gemeinwesen leben, in dem nur die
messbare Leistung und der überprüfbare
Nutzen zählen? Was vernünftig ist, wie
eine gerechte politische Ordnung ausse-
hen soll, wie menschenwürdige Verhält-
nisse geschaffen werden können, kann

Ulrich Sarcinelli

Seite 28 Nr. 461 · April 2008

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 28



man nicht allein mit Mitteln der Erfah-
rungswissenschaften entscheiden. Über
Werte kann man forschen. Man kann
untersuchen, wie sich die Einstellungen
der Menschen etwa zu einem Wert wie
Solidarität oder Gerechtigkeit verändert
haben. Man kann der Frage nachgehen,
warum die Wertschätzung von Ehe und
Familie nach wie vor hoch, der Kin-
derwunsch aber trotzdem dramatisch 
zurückgegangen ist. Aber dass Partner-
schaft, Ehe und Familie und dass Kinder
sowie das Miteinander der Generationen
ein Wert an sich sind und dass es eine Ver-
antwortung für zukünftige Generationen
gibt, über solche Fragen kann wissen-
schaftlich nicht entschieden werden. –
Oder, um ein weiteres Beispiel für die
Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis
zu bemühen: Warum verdient das Le-
ben am Anfang und am Ende besonderen
Schutz? Warum tragen wir für Kranke,
behinderte oder pflegebedürftige Men-
schen eine besondere Verantwortung?
Wie weit vorgeburtliche Diagnostik ge-
hen soll; ob der Staat wie etwa in der
Schweiz oder in Holland aktive Sterbe-
hilfe gesetzlich ermöglichen darf oder
nicht – mit den Erkenntnissen der Medi-
zin, der Psychologie oder der Sozialwis-
senschaften kann dies nicht begründet
werden. Wissenschaftliche Erkenntnis
kann die Rationalität politischer Entschei-
dungen erhöhen. Und die Politik sollte
deshalb zur Vorbereitung von Entschei-
dungen über fundamentale Fragen der
Ethik Diskursräume schaffen, Räume, in
denen über die Wertefundamente einer
Gesellschaft verhandelt werden kann.

Wahrheiten und Mehrheiten
Aber ist tatsächlich alles verhandelbar?
Wo politisch entschieden wird, geht es
nicht um letzte Wahrheiten, sondern um
Mehrheiten. Wenn über das, was „rich-
tig“ ist, kein Konsens hergestellt werden
kann, muss mehrheitlich darüber befun-
den werden, was rechtlich für alle ver-

bindlich werden soll, wohl wissend, dass
Mehrheiten blind und ungerecht sein
können. Um eine „Tyrannei der Mehr-
heit“ (Alexis de Tocqueville) zu vermei-
den, dürfen auch demokratische Mehr-
heiten nicht alles. Sie stehen in der Pflicht,
so zu entscheiden, dass es einen schonen-
den Ausgleich zwischen unterschied-
lichen elementaren Grundwerten und 
-rechten gibt. Umgekehrt darf die Mehr-
heitsgesellschaft nicht von einer Minder-
heit „tyrannisiert“ werden. Dies betrifft
vor allem existenzielle Fragen, in denen
die Verfassung besondere Schutzrechte
vorsieht. Dabei lässt sich das Spannungs-
verhältnis zwischen Universalismus und
Partikularismus nicht völlig auflösen.

Vorpolitische Maßstäbe
Auch der freiheitliche Staat braucht vor-
politische Maßstäbe. Ohne einen Basis-
oder Minimalkonsens etwa darüber, dass
wir überhaupt Unterschiede akzeptieren,
und darüber, dass alle über die gleichen
Rechte verfügen, fehlt jede Grundlage für
eine friedliche Streitkultur. Solche Maß-
stäbe müssen nicht religiöser Natur sein.
Sie können auch einer rein humanisti-
schen Grundhaltung entspringen. Ob für
Gläubige oder Nichtgläubige: Es geht um
ein der Gattung Mensch zukommendes
verantwortliches Verhalten. Der Reli-
gionsphilosoph Hans Jonas formulierte es
in seinem Buch Prinzip Verantwortung
so: „[…] die Auszeichnung des Men-
schen, dass nur er allein Verantwortung
haben kann, bedeutet zugleich, dass er sie
für andere seinesgleichen […] auch haben
muss und im einen oder anderen Verhält-
nis immer schon hat.“ 

Das gilt für alle Lebensbereiche, auch
für die Politik. Die Verankerung des de-
mokratischen Systems in einem vorpoli-
tischen Wertehorizont wird mit einer ge-
radezu religiösen Formel im ersten Satz
der Präambel des Grundgesetzes zum
Ausdruck gebracht: „Im Bewusstsein 
seiner Verantwortung vor Gott und den

Seite 29Nr. 461 · April 2008

Politik und Religion in der freiheitlichen Demokratie

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 29



Menschen […].“ (GG, Präambel) Damit
wollte man nicht das politische Gemein-
wesen theologisch überhöhen. Vielmehr
geht es um eine Abkehr von einem
Rechtspositivismus, der für recht und ge-
recht befindet, was als Recht gesetzt ist.
Gerade die NS-Politik hat überdeutlich
gemacht, dass es geben kann, was Gus-
tav Radbruch einmal als „gesetzliches
Unrecht“ bezeichnet hat und übergesetz-
lichen Gerechtigkeitsprinzipien Hohn
spricht. Der Gottesbezug in der Präambel
des Grundgesetzes steht gegen Staatsall-
machtsvorstellungen. Der demokratische
Verfassungsstaat ist nur zuständig für
die vorletzten Dinge. Die Väter und 
Mütter der Verfassung wollten zum Aus-
druck bringen: „Bedenkt, bei allem, was
politisch entschieden wird: Es gibt etwas,
das dem Staat vorgeht. Bei allem, was ihr
tut, seid euch bewusst, dass ihr euch ver-
antworten müsst.“ Gläubige nennen
diese höhere Instanz Gott, für andere ist
es das Gewissen. – Es geht um politische
Moral und um den vorpolitischen Be-
zugsrahmen von Politik, um die Meta-
physik des Politischen. 

Der Verfassungsrechtler Ernst Wolf-
gang Böckenförde hat diesen Gedanken
in die viel zitierte Formel gebracht: „Der
freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von
Voraussetzungen, die er selbst nicht ga-
rantieren kann. Das ist das große Wagnis,
das er um der Freiheit willen eingegangen
ist.“ Politische Freiheit und Demokratie,
das ist mehr als ein Ensemble von Regu-
larien, Institutionen und Kompetenzen.
Der freiheitliche und pluralistische Staat
braucht Werte. Er kann aber seine Werte-
grundlagen nicht selbst schaffen. Er kann
sie nicht mit „den Mitteln des Rechts-
zwanges und autoritativen Gebots […] zu
garantieren versuchen, ohne seine Frei-
heitlichkeit aufzugeben“. Die Geschichte
und die Gegenwart zeigen: Normativ-
politische Totalitätsansprüche führen ge-
radewegs in konfessionelle Bürgerkriege.
Der Staat muss seine moralischen Grund-

lagen schützen. Er kann, er sollte die
Pflege von Werten in seinem Erziehungs-
und Bildungssystem fördern. Aber schaf-
fen kann der Staat seine Wertebasis nicht.

Konkret bedeutet das dann aber auch:
Staat und Politik sind nicht nur auf Wis-
sen, auf wissenschaftliches Wissen ange-
wiesen. Sie brauchen auch Kraftquellen,
die aus dem kommen, was religiös ge-
bundene Menschen als Glauben bezeich-
nen und was für nicht religiöse Menschen
Vertrauen sein kann. Damit soll nicht 
einer Theokratie, einer gottesstaatlichen
Herrschaft das Wort geredet werden.
Denn es bleibt eine große historische Leis-
tung christlich-abendländischen Den-
kens, dass die Religion für die Begrün-
dung politischer Herrschaft an Bedeu-
tung verloren hat. Im demokratischen
Verfassungsstaat sind Glaubensfragen im
Verlaufe der letzten Jahrhunderte mehr
und mehr aus der Sphäre des Öffent-
lichen verdrängt worden. Religion wurde
Privatsache, aber eine Privatsache mit öf-
fentlicher Verantwortung. Das ist und
bleibt eine große friedensstiftende Leis-
tung, nicht nur in der frühen Neuzeit mit
ihren zahlreichen religiös motivierten,
christlich-konfessionellen Bürgerkriegen,
sondern auch in der Gegenwart.

An Werte gebunden
Eine aus dem Glauben und den heiligen
Schriften heraus begründete politische
Ordnung, das wäre das Gegenmodell zu
einer von der Aufklärungstradition ge-
läuterten Auffassung, die auf der Tren-
nung zwischen „Herrschaft und Heil“
(Jan Assmann) besteht. Das ändert nichts
daran, dass die Alltagsmoral, dass die
Vorstellungen von einem guten Leben
und einer gerechten Ordnung an Werte
gebunden sind. Sie fußen auf einem kul-
turellen Fundament, das seine Wurzeln in
der jüdisch-christlichen Tradition hat.
Dieses Denken geht vom Individuum
und seiner Einzigartigkeit aus; in der reli-
giösen Sprache ausgedrückt: von der Got-

Ulrich Sarcinelli

Seite 30 Nr. 461 · April 2008

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 30



tesebenbildlichkeit des Menschen. Jedem
Menschen wird Freiheit zugesprochen
und zugleich zugemutet. Alle sind mit
den gleichen Rechten und mit der glei-
chen Würde ausgestattet. Im Grundge-
setz für die Bundesrepublik Deutschland
wird dieses zivilreligiöse Fundament
gleich im ersten Satz prägnant zum Aus-
druck gebracht: „Die Würde des Men-
schen ist unantastbar. Sie zu achten und
zu schützen ist Aufgabe aller staatlichen
Gewalt.“ (Artikel 1,1 GG)

„Sozialkapital“ Vertrauen
Der Rekurs auf die Menschenwürde als
Ausgangs- und Bezugspunkt allen Rechts
macht deutlich: Der liberale und de-
mokratische Verfassungsstaat ist welt-
anschaulich neutral. Aber er ist nicht 
wertneutral. Für seinen Zusammenhalt
braucht er mehr als funktionierende Ins-
titutionen, gute Wirtschaftsdaten oder
außenpolitische Erfolge. Der „Kitt“, der
ein freiheitliches Gemeinwesen im Inners-
ten zusammenhält, das sind nicht Wis-
senschaft und Technik, nicht Recht und
Zwang, sondern vor allem Bürgertugen-
den, die eine Vertrauensgrundlage schaf-
fen. Auch und gerade in der Moderne ist
deshalb Vertrauen eine unverzichtbare so-
ziale und politische Ressource. Es ist un-
ser „Sozialkapital“, das dort entsteht, wo
es in der Zivilgesellschaft Netze sozialer
Beziehungen gibt, die Menschen durch
Kennen und Anerkennen miteinander
verbindet (Robert D. Putnam). So wie Fi-
nanzkapital für die Aufrechterhaltung 
des Wirtschaftskreislaufes unverzichtbar
ist, so braucht die Gesellschaft auch sozi-
ales Kapital, aus dem sie schöpfen kann.
Je unübersichtlicher und komplizierter 
die Verhältnisse werden, je weniger Ge-
wohnheit, Tradition oder Pflicht das Ver-
halten der Menschen bestimmen, desto
mehr ist das Gemeinwesen auf das soziale
Kapital des Vertrauens angewiesen. 

Wo aber wird dieses soziale Kapital ge-
bildet? Wo entstehen die Werte, die Ein-

stellungen und Haltungen, die dann zur
Grundlage des Vertrauens werden? Sie
entstehen nicht in erster Linie in den Hör-
sälen der Universitäten oder in den Labo-
ren der Industrie. Sie entstehen auch nicht
einfach im Kopf jedes Einzelnen. Ver-
trauen entsteht dort, wo Menschen so-
ziale Beziehungen pflegen können, wo sie
sich freiwillig zusammenschließen, wo
Gemeinschaft erlebt wird. Wertebildung
findet statt, wo nicht nur eigene Interes-
sen verfolgt, sondern auch Verpflichtun-
gen für andere übernommen werden. Sie
entsteht dort, wo das Gesellschaftliche in
Gemeinschaftliches umschlägt, wo ver-
mittelt und eingeübt werden kann, dass
Freiheit immer auch Freiheit in Verant-
wortung für andere heißt.

Quellen der Kraft
Es gibt viele Gruppen, Organisationen und
Einrichtungen, in denen Vergemeinschaf-
tung stattfindet, in denen Werte und Nor-
men vermittelt und gelebt werden können,
die für eine gute und gerechte Ordnung
wichtig sind; soziale Kontexte also, in de-
nen Vertrauen erfahren, gelernt und ge-
schenkt wird, Familien, Partnerschaften,
Vereine, Verbände, Gewerkschaften und
andere Zusammenschlüsse, lockere und
engere Verbindungen und nicht zuletzt
die Kirchen. Dass alle diese Organisatio-
nen an Bindekraft verlieren, ist inzwischen
in den Sozialwissenschaften ein gut be-
legter Befund schon seit vielen Jahren.
Umso mehr verdienen die Kirchen Auf-
merksamkeit. Ihnen kommt mehr noch als
anderen gesellschaftlichen Institutionen
die Aufgabe zu, eine Quelle bei der Er-
zeugung von Werten und bei der Ein-
übung von Vertrauen zu sein. Das macht
den besonderen Wert von Religion auch
in einer säkularisierten Welt aus, trotz Kir-
chenaustritten, trotz geringer Kirchenbin-
dung, trotz mäßigen Kirchgangs. Deshalb
hat Religion und haben Glaubensgemein-
schaften gerade in einer durchrationali-
sierten und verwissenschaftlichten Welt

Seite 31Nr. 461 · April 2008

Politik und Religion in der freiheitlichen Demokratie

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 31



eine bleibende Aufgabe. Sie sind Kraft-
quellen für die Erzeugung von Werten.
Und sie sind Mahner, die daran erinnern,
dass Markt, dass Macht und dass bloße
Vernunft nicht alles sind; dass der Mensch
nicht alles darf, was er kann. „Sie produ-
zieren die Letztüberzeugungen, auf denen
Staatsbürgermoral und sittliche Haltung
aufbauen. Zumindest sollten sie dies tun,
damit dem säkularen Staat nicht die Basis
für bürgerliches und soziales Engage-
ment wegbricht.“ (Winfried Brugger) Der 
Staat verletzt deshalb nicht das Prinzip 
der Trennung zwischen „Herrschaft und
Heil“ (Jan Assmann), wenn er das religi-
öse Bekenntnis nicht nur als negative Frei-
heit begreift, sondern auch als Ressource
positiver Freiheit aktiv fördert. 

Im sorgenden Umgang mit Fragen 
des Glaubens und der Religion, sagt Jür-
gen Habermas, schützt der liberale Staat 
die „vorpolitischen Quellen“ der freiheit-
lichen und wertgebundenen Ordnung. Es
liege im eigenen Interesse des Verfas-
sungsstaates, mit den kulturellen Quellen
schonend umzugehen, aus denen sich das
Normbewusstsein und die Solidarität von
Bürgern speist. Denn Zweifel seien an-
gebracht, „ob sich eine ambivalente Mo-
derne allein aus säkularen Kräften einer
kommunikativen Vernunft stabilisieren
wird“. Jürgen Habermas empfiehlt, die-
se Frage „nicht vernunftkritisch auf die
Spitze zu treiben, sondern undramatisch
als eine offene empirische Frage zu be-
handeln“. Hier trifft sich der in religiösen
Dingen eher „unmusikalische“ Denker
Habermas mit Papst Benedikt XVI., der –
seinerzeit noch als Kardinal und oberster
Glaubenshüter der Katholischen Kirche –
für eine (wörtlich) „Korrelationalität von
Vernunft und Glaube, Vernunft und Reli-
gion“ plädierte, „die zu gegenseitiger Rei-
nigung und Heilung berufen sind und die
sich gegenseitig brauchen und das gegen-
seitig anerkennen müssen“ (Joseph Rat-

zinger). In der Einschätzung der Notwen-
digkeit steter Lernbereitschaft und Selbst-
begrenzung nach beiden Seiten hin, mit-
hin also in der Möglichkeit, den „Patholo-
gien in der Religion“ und den „Patholo-
gien der Vernunft“ entgegenzuwirken,
besteht Übereinstimmung zwischen dem
Kirchenführer und dem kirchenfernen
Sozialphilosophen. 

Religion und Politik, Glauben und
Wissen bleiben deshalb auch im säkula-
ren Gemeinwesen in einem unauflös-
lichen Spannungsverhältnis. Die Alterna-
tiven wären ein „Gottesstaat“, ein theo-
kratisches Regime oder eine Herrschaft
ohne „Gott“, das heißt eine politische
Ordnung, die sich der Selbstbeschrän-
kung durch vorpolitische Prinzipien 
entzieht. Die Vernunft, die Wissenschaft
braucht das Korrektiv von Glaubens-
überzeugungen und Werthaltungen, die
nicht einfach überstimmt werden kön-
nen. Aber auch der Glaube, die Religion
braucht das Korrektiv der Vernunft,
braucht die Auseinandersetzung im wis-
senschaftlichen Diskurs. Der Ratsvorsit-
zende der EKD, Bischof Wolfgang Huber,
drückt es so aus: „Eine nicht durch den
Glauben aufgeklärte Vernunft bleibt un-
erfahren und unaufgeklärt, weil sie sich
keine Rechenschaft über ihre Grenzen ab-
legt. Sie verkennt ihren Charakter als
endliche Vernunft, dem Menschen anver-
traut, damit er mit seiner endlichen Frei-
heit umzugehen lerne. Ein nicht durch
die Vernunft aufgehellter Glaube aber
trägt die Gefahr in sich, barbarisch und
gewalttätig zu werden. Stattdessen ist es
nötig, die wechselseitige Verwiesenheit
von Vernunft und Glaube immer wieder
neu zu entfalten“. Nur so kann einer Poli-
tisierung der Religion entgegengewirkt
werden. Und nur so kann Religion als
Quelle freiheitlicher Existenz im moder-
nen Staat ein ihr gebührender Platz zu-
kommen.

Ulrich Sarcinelli

Seite 32 Nr. 461 · April 2008

461_25_32_Sarcinelli  28.03.2008  7:38 Uhr  Seite 32


	Schaltfläche1: 


