>> Die Politische Meinung

Zum Verhaltnis von Glaube, POlitik und Religion in der

Vertrauen und Wissen

freiheitlichen Demokratie

Ulrich Sarcinelli

,Gebete wirken Wunder.” Diese Rede-
wendung ist heute kaum noch Ausdruck
gelebter Volksfrommigkeit. In einem
zunehmend verweltlichten Umfeld mu-
tetder Spruch geradezu aberglaubisch an.
Dennoch: Die Formel ,Gebete wirken
Wunder” gehort nach wie vor zum ver-
breiteten Sprachgebrauch, bei der dlteren
Generation gewiss mehr als bei der jiin-
geren. Eine schwere Priifung steht bevor,
ein naher Angehoriger ist lebensbedroh-
lich erkrankt, man weifsnichteinnoch aus.
In einer solchen Situation mag , Jetzt hilft
nur noch beten” eine rhetorische Verle-
genheitsfloskel sein. Vielleicht aber auch
Ausdruck der Hoffnung auf die rettende
Hand einer hoheren Gewalt oder schlicht
ein Verzweiflungsruf. Allerdings, so ganz
auf Wunder will man sich dann doch nicht
verlassen. Das verbindet wiederum Gladu-
bige und Ungldubige. Den Gang zum Arzt
erspart man sich deshalb nicht. Gebete ge-
horennichtzum Leistungskatalog, fiir den
dieKrankenkassenbezahlen. Gebetescha-
den nicht. Aber wie sie wirken und ob
sie iiberhaupt wirken, das ist mit den
ublichen Mitteln wissenschaftlicher Er-
kenntnis nicht zu ermitteln. Man kann es
glauben oder auch nicht, und manchmal
versetzt Glaube Berge, so die hoffnungs-
frohe Erwartung derer, die auf die Kraft
einer transzendentalen Macht vertrauen.

Nun stehen in der Politikwissenschaft
Glaubensfragen nicht im Mittelpunkt von
Lehre und Forschung. Uns interessieren
aber Glaubens- und Religionsprobleme
als soziales Phanomen, als ein Faktor, der
Politik und Gesellschaft beeinflussen

kann. Verkiirzt gesagt, geht es in der Poli-
tikwissenschaft um die Frage, wie das Zu-
sammenleben von Menschen so organi-
siert werden kann, dass es friedlich und
einigermaflen gerecht zugeht. Und wenn
irgend moglich, stiitzt man sich dabei in-
zwischen auf gesichertes, empirisch iiber-
priifbares Wissen. Dennoch hat die Be-
schaftigung mit den weltanschaulichen
Grundlagen politischer Ordnung wieder
Auftrieb bekommen. Das vor allem gilt
fiir die internationale Politik wie auch im
innerstaatlichen Bereich.

Neu ist der Faktor Religion in der Po-
litik nicht. Uber viele Jahrhunderte hin-
weg gab es den Konflikt zwischen sa-
kularen und geistlichen Herrschaftsan-
spriichen. Bis zum Ausgang des Mittelal-
ters war der christlich-transzendenta-
le Gottesglaube die , lebensbestimmende
Macht” und der fraglose Bezugsrahmen
privater Lebensgestaltung ebenso wie po-
litischen Denkens (Ernst-Wolfgang Bo-
ckenforde). Das hat sich im Zuge des neu-
zeitlichen Staatsdenkens, nicht zuletzt be-
glinstigt durch die hellenistisch-christ-
liche Idee der menschlichen Individua-
litat, grundlegend gedndert. Das Denken
uber Staat und Politik , 16st(e) sich von ei-
ner genuin christlichen Durchformung
ab” (Bockenforde), und der vernunft-
maéchtige Mensch selbst wurde zum zen-
tralen Bezugspunkt. Dieser Paradigmen-
wechsel ist fiir das abendlandische Poli-
tikverstindnis auch heute noch bestim-
mend.

Aber warum verdienen Fragen des
Glaubens und der Religion in der moder-

Nr. 461 - April 2008

Seite 25



Seite 26

Ulrich Sarcinelli

nen Gesellschaft heute sozial- und poli-
tikwissenschaftliches Interesse? — Trotz
weitgehender Entkirchlichung und Glau-
bensverlust nimmt die , Vielfalt der An-
gebote auf den religiosen Weltanschau-
ungs- und Sinnstiftungsméarkten der Mo-
derne” (Friedrich Wilhelm Graf) zu. Weil
die Pluralisierung unserer Gesellschaft
vielfach ,geistige Desorientierung” zur
Folge hat, konnen sich neue ,Markte” fiir
Religionen, Moralverstandnisse und Le-
bensstile (Klaus Berger) entwickeln. Was
der Religionswissenschaftler Friedrich
Wilhelm Graf plakativ als ,die Wieder-
kehr der Gotter” bezeichnet, signalisiert
jedenfalls eine Riickkehr des Religiosen in
den 6ffentlichen Raum. Auch aus demos-
kopischen Erhebungen wissen wir: Es
gibt eine , neue Anziehungskraft der Reli-
gion” (Renate Kocher).

In einer zunehmend globalisierten
Welt mit intensivem Personen-, Ideen-
und Warenaustausch und hochst un-
terschiedlichen Sinnentwiirfen wird die
Frage nach den normativen Fundamen-
ten von Gesellschaften neu gestellt. Da-
ran gewohnt, dass Glaube und Religion
seit der Aufklarung in Mitteleuropa
als politischer Faktor relativiert und zum
Teil marginalisiert wurden, sehen sich
europdische Gesellschaften damit kon-
frontiert, dass Glaubensfragen, aus der
Privatsphédre gehoben, auch im politi-
schen Alltag Wirkung entfalten. Die Kon-
frontation der westlichen Welt mit dem
Islam als Religion und als allumfassender
Rahmen personlicher und gesellschaft-
licher Lebensfiihrung zwingt zur Re-
flexion dartiber, wer wir eigentlich sind
und was unsere moderne Gesellschaft im
Innersten zusammenhalt. Religioser Fun-
damentalismus vor allem in der islami-
schen Welt, aber auch in Teilen des Chris-
tentums, vor allem im amerikanischen
Protestantismus sowie in den stark wach-
senden Pfingstkirchen fordern die Mo-
derne heraus. Wir haben also allen An-
lass, iiber den Zusammenhang von Reli-

Nr. 461 - April 2008

gion und Politik und tiber die Bedeutung
von Glaube, Vertrauen und Wissen nach-
zudenken.

Jetzt zeigt sich: Der lange im Westen zu
beobachtende Sédkularisierungstrend ist
kein universales Modell, an dem sich an-
dere Kontinente in einem Prozess nach-
holender Modernisierung orientieren.
Dieim Namen von Aufklarung, sdkularer
Staatlichkeit und Kultur weit voran-
geschrittene Entleerung des offentlichen
Raumes von allem Religidsen erscheint in
globaler Perspektive eher als ein ,euro-
péaischer Sonderweg” (Ernst Nolte). Ein
Blick auf die Vereinigten Staaten oder auf
zahlreiche Staaten des Vorderen Orients
und Asiens zeigt es: In Sachen Kirchlich-
keit und Religion ist Europa mehr ein
Sonder- als ein Normalfall gesellschaft-
licher und politischer Modernisierung.

Kraft des Gebetes

Insofern mag Unsicherheit aufkommen,
ob die Meldung auf der ersten Seite einer
meinungsfithrenden Tageszeitung ernst
gemeint war oder lediglich zum Schmun-
zeln Anlass geben sollte. Der Artikel trug
die Uberschrift ,Beten hilft nicht immer”
(Siiddeutsche Zeitung). Darin geht es um
eine Studie der renommierten Harvard
Medical School. Herausgefunden werden
sollte, ob die Fiirbitten fremder Leute
Herzkranken helfen kénnen. Uber 1800
Bypass-Patienten haben im Verlaufe von
zehn Jahren an der Untersuchung teilge-
nommen. Was fand die Studie heraus,
breit angelegt und nach allen Regeln der
Kunst mit Untersuchungsgruppen und
Kontrollgruppen, informierten Patienten
und solchen, die nichts wussten, Mon-
chen, Nonnen und Laien, die die Fiirbit-
ten sprachen? Das Ergebnis war erntich-
ternd: Patienten, fiir die gebetet wurde,
hatten genauso viele Komplikationen wie
solche, fiir die nicht gebetet wurde.

Eine solche Untersuchung {iber die
Wirksamkeit einer Art ,Therapie der
gefalteten Hande” hatte in Deutschland



Politik und Religion in der freiheitlichen Demokratie

keine offentlichen Fordergelder bekom-
men. Wissenschaftlich stellt sich die Fra-
ge, ob Gott sich tiberhaupt auf irgend-
eine Weise zum Objekt menschlicher
Planung und Untersuchung machen
lasst. Kann es nicht vielmehr ein Ergeb-
nis gelungenen Gebetes sein, dass Pa-
tienten negativen Entwicklungen im
Krankheitsverlauf oder gar mit der Aus-
sicht auf den eigenen Tod gefestigter
begegnen? Schliefilich ist es Bestandteil
aller religiosen Traditionen, nicht von
Widrigkeiten befreit werden zu wollen,
sondern sie auf rechte Weise zu tragen.
Insofern kann es im Zusammenhang mit
religiosen Handlungen eigentlich nicht
um wissenschaftliche Kontrolle, um em-
pirische Beweise fiir die Steuerung be-
stimmter Prozesse gehen, sondern um
spirituell gefundene Ergebenheit in ein
als unausweichlich begriffenes Schicksal.

Civil Religion in Amerika

Immerhin, der amerikanischen Regie-
rung war die Suche nach Beweisen fiir die
Kraft des Gebetes einige Millionen Dollar
wert. Das wundert vielleicht in einem
Land, in dem es eine strikte Trennung
zwischen Kirche und Staat gibt, in dem
aber auch religiose Elemente wie in keiner
anderen liberalen Demokratie Bestandteil
des zivilen Lebens sind. Keine groflere
Ansprache eines amerikanischen Prési-
denten oder eines Vertreters des offent-
lichen Lebens kommt ohne die Anrufung
Gottes aus, ohne das , God bless Ame-
rica”. Bei keinem feierlichen Staatsakt
wird auf Elemente des Gebets verzichtet,
und schlief$lich ziert amerikanische Miin-
zen und Geldscheine die beriihmte For-
mel ,,In God We Trust”. Demokratisches
Sendungsbewusstsein verbindet sich mit
messianischer Selbstgewissheit. Fiir Eu-
ropa ist das eher befremdend; vor allem,
wenn bei der Bekimpfung des Bosen in
der Welt die eigenen MafSstdbe relativiert
oder iiber Bord geworfen werden; wenn
unter der Fahne der Terrorismusbekdmp-

fung rechtsstaatliche Grundsatze und ele-
mentare Menschenrechte mit Fiifien ge-
treten werden. Politisch-messianischer
Eifer der Bush-Administration hat die
transatlantische Entfremdung beschleu-
nigt. Dariiber wird allerdings auch in den
Vereinigten Staaten selbst sehr heftig ge-
stritten.

Dennoch — das alles zeugt von einer
ungebrochenen Bedeutung von Religion
und Glauben in den USA. Zugleich sind
die Vereinigten Staaten weltweit Vorrei-
ter, wenn es um wissenschaftlichen Fort-
schritt geht. Es spricht viel dafiir, dass re-
ligios-weltanschauliche Pluralitit und
Wettbewerb in der amerikanischen Ge-
sellschaft nach wie vor einen guten Nahr-
boden fiir die ungebrochene Dynamik
dieses Landes abgeben, im Guten wie im
Schlechten.

Erfolg und Glaube

Max Weber, einer der Griinderviter der
modernen Sozialwissenschaften, hat sich
vor mehr als einhundert Jahren mit dem
Zusammenhang von Religion und Politik
im Vergleich verschiedener Kulturen be-
schaftigt. Er suchte nach den Antriebs-
kréften, die Erfolg und Misserfolg der
groflen Kulturkreise erkldren koénnen.
Dabei wollte er eine Antwort auf die
Frage geben: Warum ist der moderne Ra-
tionalismus in Europa und Nordamerika
so erfolgreich? Warum ist er anderen Kul-
turen gegeniiber {iberlegen? Seine Ant-
wort — vor mehr als einhundert Jahren —
war: Es ist der ,Geist des Kapitalismus”.
Weber nannte es die ,protestantische
Ethik”. Damit meinte er eine bestimmte
Art der Lebensfiihrung, die sich ganz auf
diese Welt einldsst. Wissen, Fortschritt,
Erfolg wiirden als Ausdruck eines gottge-
félligen Lebens angesehen. Und das gehe
nur unter Verzicht und mit Askese, also
,durch eine in denkbar weitem Mafe in
alle Sphéren des héuslichen und offent-
lichen Lebens eindringende [...] Regle-
mentierung der ganzen Lebensfiihrung”.

Nr. 461 - April 2008

Seite 27



Seite 28

Ulrich Sarcinelli

Max Weber entdeckte diesen Einfluss in
weiten Teilen der protestantischen, vor
allem calvinistisch gepragten Welt. Damit
war zugleich auch ein enger Zusammen-
hang zwischen Wissen, Streben nach
wirtschaftlichem Erfolg und Glauben be-
hauptet und fiir die Zeit des neunzehnten
und beginnenden zwanzigsten Jahrhun-
derts sicher auch plausibel begriindet
worden.

Fehlen diese aus dem Glauben kom-
menden Antriebskréfte in der westlichen
Moderne gegenwartig? Umgekehrt ge-
fragt: Bedarf es tiberhaupt noch solcher
Antriebskréfte? Sind sie nicht eher ein
Storfaktor in der verwissenschaftlichten
Welt? Sind Kategorien wie Glaube und
Vertrauen noch gesellschaftlich und poli-
tisch zeitgemdfl? Umgekehrt gefragt: Ist
nicht der Glaube an die Wissenschaft zur
herrschenden Religion der Gegenwart ge-
worden?

Grenzen menschlicher Erkenntnis

Glaube, Vertrauen und Wissen, das sind
unterschiedliche Welten. Aber sie sind
Teil einer Wirklichkeit, mit der sich Men-
schen auseinandersetzen miissen. Der
verstorbene Physiker und Philosoph Carl
Friedrich von Weizsacker hat es einmal so
formuliert: Glaube sei kein intellektueller
Akt, sondern eine Weise zu leben. An et-
was glauben heifle, sich in jeder Lage so
zu verhalten, wie man sich verhalten
muss, wenn es das, woran man glaubt,
wirklich gibt. Dabei sei das Fiirwahrhal-
ten nur die der Reflexion zugangliche in-
tellektuelle Spitze des glaubenden Ver-
haltens. Oder, in den Worten des Rats-
vorsitzenden der EKD, Bischof Huber:
,[...] der Glaube ist [...] nicht nur eine im
Wissen beheimatete Gewif$heit, sondern
er ist eine umfassende Daseinsgewifsheit.
Zu ihr gehort das Vertrauen in die Ge-
genwartsméchtigkeit Gottes ebenso hin-
zu wie die innere Zustimmung dazu, sich
im eigenen Leben von der GewifSheit Got-
tes bestimmen zu lassen.”

Nr. 461 - April 2008

Ubertragen wir diese Uberlegungen
auf Staat und Politik! Auch in der Politik
gibt es einen sichtbaren und einen nicht
sichtbaren Teil. Zunéichst ist der moderne
Staat mehr denn je auf die Wissenschaft
angewiesen, wenn es um die Losung po-
litischer Aufgaben geht, im Bereich von
Gesundheit, Umwelt, Energie, Sicherheit
im Innern und nach auflen. Dazu brau-
chen Regierungen und Parlamente, brau-
chen Parteien und andere gesellschaft-
liche Kréfte gesicherte Erkenntnisse. Ge-
fragt sind Experten, wissenschaftliche
Berater und nicht etwa , Beter”. Dass es
Beamte und Angestellte des 6ffentlichen
Dienstes mit der Zustandigkeit fiir Glau-
bensfragen oder fiir sittliche Lebensfiih-
rung geben koénnte, ist im weltanschau-
lich neutralen Staat undenkbar. In theo-
kratischen Systemen wie dem Iran und
einigen islamischen Landern ist es aller-
dings gdngige Praxis.

Mit Glaube, Liebe und Hoffnung ver-
schwindet kein Ozonloch, konnen Ren-
ten nicht gesichert oder steigende Ge-
sundheitskosten eingeddmmt werden.
Ohne wissenschaftliche Erkenntnisse sind
die Funktionssysteme einer zunehmend
komplexer werdenden Welt nicht in der
Lage, ihre Leistungen zu erbringen. Aber
reicht das? Was waire das fiir eine Welt, in
deresnurauf Wissenankommt? Es gehort
nichtviel Fantasie dazu, sich vorzustellen,
dass dies eine kalte Welt wire; fortschritt-
lich, aber nicht unbedingt menschlich;
eine Welt, in der politisch nur noch gilt,
was niitzt, was bestimmten Leistungs-
standards gentigt; in der allein die Ver-
nunftregiert und die gerade deshalb nicht
unbedingt verniinftig ist!

Effizienz, Rationalitit und Wissen-
schaft sind nicht alles. Wer wollte in ei-
nem Gemeinwesen leben, in dem nur die
messbare Leistung und der iiberpriifbare
Nutzen zdhlen? Was verniinftig ist, wie
eine gerechte politische Ordnung ausse-
hen soll, wie menschenwiirdige Verhalt-
nisse geschaffen werden konnen, kann



Politik und Religion in der freiheitlichen Demokratie

man nicht allein mit Mitteln der Erfah-
rungswissenschaften entscheiden. Uber
Werte kann man forschen. Man kann
untersuchen, wie sich die Einstellungen
der Menschen etwa zu einem Wert wie
Solidaritdat oder Gerechtigkeit verandert
haben. Man kann der Frage nachgehen,
warum die Wertschidtzung von Ehe und
Familie nach wie vor hoch, der Kin-
derwunsch aber trotzdem dramatisch
zuriickgegangen ist. Aber dass Partner-
schaft, Ehe und Familie und dass Kinder
sowie das Miteinander der Generationen
ein Wert an sich sind und dass es eine Ver-
antwortung fiir zukiinftige Generationen
gibt, iiber solche Fragen kann wissen-
schaftlich nicht entschieden werden. —
Oder, um ein weiteres Beispiel fiir die
Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis
zu bemiihen: Warum verdient das Le-
ben am Anfang und am Ende besonderen
Schutz? Warum tragen wir fiir Kranke,
behinderte oder pflegebediirftige Men-
schen eine besondere Verantwortung?
Wie weit vorgeburtliche Diagnostik ge-
hen soll; ob der Staat wie etwa in der
Schweiz oder in Holland aktive Sterbe-
hilfe gesetzlich ermdoglichen darf oder
nicht — mit den Erkenntnissen der Medi-
zin, der Psychologie oder der Sozialwis-
senschaften kann dies nicht begriindet
werden. Wissenschaftliche Erkenntnis
kann die Rationalitét politischer Entschei-
dungen erhohen. Und die Politik sollte
deshalb zur Vorbereitung von Entschei-
dungen tiber fundamentale Fragen der
Ethik Diskursraume schaffen, Raume, in
denen iiber die Wertefundamente einer
Gesellschaft verhandelt werden kann.

Wahrheiten und Mehrheiten

Aber ist tatsdchlich alles verhandelbar?
Wo politisch entschieden wird, geht es
nicht um letzte Wahrheiten, sondern um
Mehrheiten. Wenn tber das, was , rich-
tig” ist, kein Konsens hergestellt werden
kann, muss mehrheitlich dariiber befun-
den werden, was rechtlich fiir alle ver-

bindlich werden soll, wohl wissend, dass
Mehrheiten blind und ungerecht sein
kénnen. Um eine ,Tyrannei der Mehr-
heit” (Alexis de Tocqueville) zu vermei-
den, diirfen auch demokratische Mehr-
heiten nicht alles. Sie stehen in der Pflicht,
so zu entscheiden, dass es einen schonen-
den Ausgleich zwischen unterschied-
lichen elementaren Grundwerten und
-rechten gibt. Umgekehrt darf die Mehr-
heitsgesellschaft nicht von einer Minder-
heit ,tyrannisiert” werden. Dies betrifft
vor allem existenzielle Fragen, in denen
die Verfassung besondere Schutzrechte
vorsieht. Dabei ladsst sich das Spannungs-
verhaltnis zwischen Universalismus und
Partikularismus nicht v6llig aufldsen.

Vorpolitische MaBstdbe

Auch der freiheitliche Staat braucht vor-
politische Mafistdbe. Ohne einen Basis-
oder Minimalkonsens etwa dartiiber, dass
wir tiberhaupt Unterschiede akzeptieren,
und dartiber, dass alle iiber die gleichen
Rechte verfiigen, fehlt jede Grundlage fiir
eine friedliche Streitkultur. Solche Maf-
stdbe miissen nicht religioser Natur sein.
Sie kénnen auch einer rein humanisti-
schen Grundhaltung entspringen. Ob fiir
Glaubige oder Nichtglaubige: Es geht um
ein der Gattung Mensch zukommendes
verantwortliches Verhalten. Der Reli-
gionsphilosoph Hans Jonas formulierte es
in seinem Buch Prinzip Verantwortung
so: ,[...] die Auszeichnung des Men-
schen, dass nur er allein Verantwortung
haben kann, bedeutet zugleich, dass er sie
fiir andere seinesgleichen[...] auch haben
muss und im einen oder anderen Verhalt-
nis immer schon hat.”

Das gilt fiir alle Lebensbereiche, auch
fiir die Politik. Die Verankerung des de-
mokratischen Systems in einem vorpoli-
tischen Wertehorizont wird mit einer ge-
radezu religiosen Formel im ersten Satz
der Prdaambel des Grundgesetzes zum
Ausdruck gebracht: ,Im Bewusstsein
seiner Verantwortung vor Gott und den

Nr. 461 - April 2008

Seite 29



Seite 30

Ulrich Sarcinelli

Menschen [...].“ (GG, Praambel) Damit
wollte man nicht das politische Gemein-
wesen theologisch {iberhchen. Vielmehr
geht es um eine Abkehr von einem
Rechtspositivismus, der fiir recht und ge-
recht befindet, was als Recht gesetzt ist.
Gerade die NS-Politik hat {iberdeutlich
gemacht, dass es geben kann, was Gus-
tav Radbruch einmal als ,gesetzliches
Unrecht” bezeichnet hat und {ibergesetz-
lichen Gerechtigkeitsprinzipien Hohn
spricht. Der Gottesbezug in der Praambel
des Grundgesetzes steht gegen Staatsall-
machtsvorstellungen. Der demokratische
Verfassungsstaat ist nur zustindig fiir
die vorletzten Dinge. Die Viter und
Miitter der Verfassung wollten zum Aus-
druck bringen: , Bedenkt, bei allem, was
politisch entschieden wird: Es gibt etwas,
das dem Staat vorgeht. Bei allem, was ihr
tut, seid euch bewusst, dass ihr euch ver-
antworten miisst.” Gldubige nennen
diese hohere Instanz Gott, fiir andere ist
es das Gewissen. — Es geht um politische
Moral und um den vorpolitischen Be-
zugsrahmen von Politik, um die Meta-
physik des Politischen.

Der Verfassungsrechtler Ernst Wolf-
gang Bockenforde hat diesen Gedanken
in die viel zitierte Formel gebracht: , Der
freiheitliche, sdkularisierte Staat lebt von
Voraussetzungen, die er selbst nicht ga-
rantieren kann. Das ist das grofie Wagnis,
das er um der Freiheit willen eingegangen
ist.” Politische Freiheit und Demokratie,
das ist mehr als ein Ensemble von Regu-
larien, Institutionen und Kompetenzen.
Der freiheitliche und pluralistische Staat
braucht Werte. Er kann aber seine Werte-
grundlagen nicht selbst schaffen. Er kann
sie nicht mit ,,den Mitteln des Rechts-
zwanges und autoritativen Gebots [...] zu
garantieren versuchen, ohne seine Frei-
heitlichkeit aufzugeben”. Die Geschichte
und die Gegenwart zeigen: Normativ-
politische Totalitdtsanspriiche fithren ge-
radewegs in konfessionelle Biirgerkriege.
Der Staat muss seine moralischen Grund-

Nr. 461 - April 2008

lagen schiitzen. Er kann, er sollte die
Pflege von Werten in seinem Erziehungs-
und Bildungssystem fordern. Aber schaf-
fen kann der Staat seine Wertebasis nicht.

Konkret bedeutet das dann aber auch:
Staat und Politik sind nicht nur auf Wis-
sen, auf wissenschaftliches Wissen ange-
wiesen. Sie brauchen auch Kraftquellen,
die aus dem kommen, was religios ge-
bundene Menschen als Glauben bezeich-
nen und was fiir nicht religiése Menschen
Vertrauen sein kann. Damit soll nicht
einer Theokratie, einer gottesstaatlichen
Herrschaft das Wort geredet werden.
Denn es bleibt eine grofie historische Leis-
tung christlich-abendldndischen Den-
kens, dass die Religion fiir die Begriin-
dung politischer Herrschaft an Bedeu-
tung verloren hat. Im demokratischen
Verfassungsstaat sind Glaubensfragenim
Verlaufe der letzten Jahrhunderte mehr
und mehr aus der Sphire des Offent-
lichen verdrangt worden. Religion wurde
Privatsache, aber eine Privatsache mit 6f-
fentlicher Verantwortung. Das ist und
bleibt eine grofie friedensstiftende Leis-
tung, nicht nur in der frithen Neuzeit mit
ihren zahlreichen religids motivierten,
christlich-konfessionellen Biirgerkriegen,
sondern auch in der Gegenwart.

An Werte gebunden

Eine aus dem Glauben und den heiligen
Schriften heraus begriindete politische
Ordnung, das wére das Gegenmodell zu
einer von der Aufkldrungstradition ge-
lauterten Auffassung, die auf der Tren-
nung zwischen ,Herrschaft und Heil”
(Jan Assmann) besteht. Das dndert nichts
daran, dass die Alltagsmoral, dass die
Vorstellungen von einem guten Leben
und einer gerechten Ordnung an Werte
gebunden sind. Sie fuien auf einem kul-
turellen Fundament, das seine Wurzeln in
der jlidisch-christlichen Tradition hat.
Dieses Denken geht vom Individuum
und seiner Einzigartigkeit aus; in der reli-
gitsen Sprache ausgedriickt: von der Got-



Politik und Religion in der freiheitlichen Demokratie

tesebenbildlichkeit des Menschen. Jedem
Menschen wird Freiheit zugesprochen
und zugleich zugemutet. Alle sind mit
den gleichen Rechten und mit der glei-
chen Wiirde ausgestattet. Im Grundge-
setz fiir die Bundesrepublik Deutschland
wird dieses zivilreligiose Fundament
gleich im ersten Satz pragnant zum Aus-
druck gebracht: ,Die Wiirde des Men-
schen ist unantastbar. Sie zu achten und
zu schiitzen ist Aufgabe aller staatlichen
Gewalt.” (Artikel 1,1 GG)

.Sozialkapital” Vertrauen

Der Rekurs auf die Menschenwiirde als
Ausgangs- und Bezugspunkt allen Rechts
macht deutlich: Der liberale und de-
mokratische Verfassungsstaat ist welt-
anschaulich neutral. Aber er ist nicht
wertneutral. Fur seinen Zusammenhalt
braucht er mehr als funktionierende Ins-
titutionen, gute Wirtschaftsdaten oder
auflenpolitische Erfolge. Der ,Kitt”, der
ein freiheitliches Gemeinwesenim Inners-
ten zusammenhalt, das sind nicht Wis-
senschaft und Technik, nicht Recht und
Zwang, sondern vor allem Biirgertugen-
den, die eine Vertrauensgrundlage schaf-
fen. Auch und gerade in der Moderne ist
deshalb Vertrauen eineunverzichtbareso-
ziale und politische Ressource. Es ist un-
ser ,Sozialkapital”, das dort entsteht, wo
es in der Zivilgesellschaft Netze sozialer
Beziehungen gibt, die Menschen durch
Kennen und Anerkennen miteinander
verbindet (Robert D. Putnam). So wie Fi-
nanzkapital fiir die Aufrechterhaltung
des Wirtschaftskreislaufes unverzichtbar
ist, so braucht die Gesellschaft auch sozi-
ales Kapital, aus dem sie schopfen kann.
Je uniibersichtlicher und komplizierter
die Verhéltnisse werden, je weniger Ge-
wohnheit, Tradition oder Pflicht das Ver-
halten der Menschen bestimmen, desto
mehr ist das Gemeinwesen auf das soziale
Kapital des Vertrauens angewiesen.

Wo aber wird dieses soziale Kapital ge-
bildet? Wo entstehen die Werte, die Ein-

stellungen und Haltungen, die dann zur
Grundlage des Vertrauens werden? Sie
entstehen nicht in erster Linie in den Hor-
sdlen der Universitiaten oder in den Labo-
ren der Industrie. Sie entstehen auch nicht
einfach im Kopf jedes Einzelnen. Ver-
trauen entsteht dort, wo Menschen so-
ziale Beziehungen pflegen konnen, wo sie
sich freiwillig zusammenschlieien, wo
Gemeinschaft erlebt wird. Wertebildung
findet statt, wo nicht nur eigene Interes-
sen verfolgt, sondern auch Verpflichtun-
gen filir andere iibernommen werden. Sie
entsteht dort, wo das Gesellschaftliche in
Gemeinschaftliches umschlagt, wo ver-
mittelt und eingeiibt werden kann, dass
Freiheit immer auch Freiheit in Verant-
wortung fiir andere heifst.

Quellen der Kraft

EsgibtvieleGruppen,Organisationenund
Einrichtungen, in denen Vergemeinschaf-
tung stattfindet, in denen Werte und Nor-
menvermitteltund gelebtwerdenkonnen,
die fiir eine gute und gerechte Ordnung
wichtig sind; soziale Kontexte also, in de-
nen Vertrauen erfahren, gelernt und ge-
schenkt wird, Familien, Partnerschaften,
Vereine, Verbande, Gewerkschaften und
andere Zusammenschliisse, lockere und
engere Verbindungen und nicht zuletzt
die Kirchen. Dass alle diese Organisatio-
nenanBindekraftverlieren,istinzwischen
in den Sozialwissenschaften ein gut be-
legter Befund schon seit vielen Jahren.
Umso mehr verdienen die Kirchen Auf-
merksamkeit. ]hnen kommtmehrnochals
anderen gesellschaftlichen Institutionen
die Aufgabe zu, eine Quelle bei der Er-
zeugung von Werten und bei der Ein-
iibung von Vertrauen zu sein. Das macht
den besonderen Wert von Religion auch
ineiner sakularisierten Weltaus, trotz Kir-
chenaustritten, trotz geringer Kirchenbin-
dung, trotz méfiigen Kirchgangs. Deshalb
hat Religion und haben Glaubensgemein-
schaften gerade in einer durchrationali-
sierten und verwissenschaftlichten Welt

Nr. 461 - April 2008

Seite 31



Seite 32

Ulrich Sarcinelli

eine bleibende Aufgabe. Sie sind Kraft-
quellen fiir die Erzeugung von Werten.
Und sie sind Mahner, die daran erinnern,
dass Markt, dass Macht und dass blofSe
Vernunftnichtalles sind; dass der Mensch
nicht alles darf, was er kann. ,Sie produ-
zierendie Letztliberzeugungen,aufdenen
Staatsbiirgermoral und sittliche Haltung
aufbauen. Zumindest sollten sie dies tun,
damit dem sdkularen Staat nicht die Basis
fiir biirgerliches und soziales Engage-
ment wegbricht.” (Winfried Brugger) Der
Staat verletzt deshalb nicht das Prinzip
der Trennung zwischen ,Herrschaft und
Heil” (Jan Assmann), wenn er das religi-
Ose Bekenntnis nicht nur als negative Frei-
heit begreift, sondern auch als Ressource
positiver Freiheit aktiv fordert.

Im sorgenden Umgang mit Fragen
des Glaubens und der Religion, sagt Jiir-
gen Habermas, schiitzt der liberale Staat
die ,vorpolitischen Quellen” der freiheit-
lichen und wertgebundenen Ordnung. Es
liege im eigenen Interesse des Verfas-
sungsstaates, mit den kulturellen Quellen
schonend umzugehen, aus denen sich das
Normbewusstsein und die Solidaritat von
Biirgern speist. Denn Zweifel seien an-
gebracht, ,,0b sich eine ambivalente Mo-
derne allein aus sidkularen Kriften einer
kommunikativen Vernunft stabilisieren
wird”. Jiirgen Habermas empfiehlt, die-
se Frage ,nicht vernunftkritisch auf die
Spitze zu treiben, sondern undramatisch
als eine offene empirische Frage zu be-
handeln”. Hier trifft sich der in religiosen
Dingen eher , unmusikalische” Denker
Habermas mit Papst Benedikt XVI., der —
seinerzeit noch als Kardinal und oberster
Glaubenshiiter der Katholischen Kirche —
fiir eine (wortlich) , Korrelationalitdt von
Vernunft und Glaube, Vernunft und Reli-
gion” pladierte, ,die zu gegenseitiger Rei-
nigung und Heilung berufen sind und die
sich gegenseitig brauchen und das gegen-
seitig anerkennen miissen” (Joseph Rat-

Nr. 461 - April 2008

zinger). In der Einschitzung der Notwen-
digkeit steter Lernbereitschaft und Selbst-
begrenzung nach beiden Seiten hin, mit-
hin also in der Méglichkeit, den ,,Patholo-
gien in der Religion” und den , Patholo-
gien der Vernunft” entgegenzuwirken,
besteht Ubereinstimmung zwischen dem
Kirchenfithrer und dem kirchenfernen
Sozialphilosophen.

Religion und Politik, Glauben und
Wissen bleiben deshalb auch im sidkula-
ren Gemeinwesen in einem unauflos-
lichen Spannungsverhéltnis. Die Alterna-
tiven wéren ein ,,Gottesstaat”, ein theo-
kratisches Regime oder eine Herrschaft
ohne ,Gott”, das heifst eine politische
Ordnung, die sich der Selbstbeschran-
kung durch vorpolitische Prinzipien
entzieht. Die Vernunft, die Wissenschaft
braucht das Korrektiv von Glaubens-
tiberzeugungen und Werthaltungen, die
nicht einfach tiberstimmt werden kon-
nen. Aber auch der Glaube, die Religion
braucht das Korrektiv der Vernunft,
braucht die Auseinandersetzung im wis-
senschaftlichen Diskurs. Der Ratsvorsit-
zende der EKD, Bischof Wolfgang Huber,
driickt es so aus: ,Eine nicht durch den
Glauben aufgeklédrte Vernunft bleibt un-
erfahren und unaufgeklart, weil sie sich
keine Rechenschaft tiber ihre Grenzen ab-
legt. Sie verkennt ihren Charakter als
endliche Vernunft, dem Menschen anver-
traut, damit er mit seiner endlichen Frei-
heit umzugehen lerne. Ein nicht durch
die Vernunft aufgehellter Glaube aber
tragt die Gefahr in sich, barbarisch und
gewalttitig zu werden. Stattdessen ist es
notig, die wechselseitige Verwiesenheit
von Vernunft und Glaube immer wieder
neu zu entfalten”. Nur so kann einer Poli-
tisierung der Religion entgegengewirkt
werden. Und nur so kann Religion als
Quelle freiheitlicher Existenz im moder-
nen Staat ein ihr gebiihrender Platz zu-
kommen.



	Schaltfläche1: 


