
von Arnold Gehlen und vielen anderen
entwickelt worden ist. Gemäß dieser Vor-
stellung braucht der Mensch, anders als
die hoch entwickelten Säugetiere, Orien-
tierungen, die es ihm erlauben, ein ge-
meinschaftsfähiges Wesen zu werden.
Nach dieser Vorstellung stehen beim
Menschen Normen und Werte in dersel-
ben Funktion, die die Instinkte bei den
Tieren übernehmen.

Üblicherweise denkt man, wenn man
von Normen und Werten spricht, an die
Sphäre des Rechtes auf der einen und die
der Religion beziehungsweise der Sitt-
lichkeit auf der anderen Seite. Wenn das
Thema der Kultur im Spannungsfeld von
Uniformität und Individualität erörtert
wird, ist zunächst darauf hinzuweisen,
dass auch Kulturen als codifizierte Ver-
haltensmuster normorientiert sind. Diese
Normen unterscheiden sich allerdings
von heteronom gesetzten und von meta-
physisch verankerten beziehungsweise
geoffenbarten dadurch, dass es dem Ein-
zelnen weitgehend freigestellt ist, ob er
eine solche verhaltenskodierende Norm
befolgen möchte oder nicht. Der Witz von
dem jüdischen Jungen in der katholischen
Messe macht auf erheiternde Weise deut-
lich, dass vor der Entscheidung, einer
Verhaltenscodifizierung zu folgen, sich
also einer Kultur anzuschließen, zunächst
die Frage steht, ob man das Verhalten
überhaupt richtig versteht. Witze und
Komödien ziehen sehr häufig ihren
Unterhaltungswert genau aus dem Aus-
einanderfallen von dem Anspruch, Teil
einer Kultur zu sein, und dem für den Be-

Ein jüdischer Junge gerät in eine katholi-
sche Kirche, in der gerade eine Messe be-
ginnt, und berichtet am Abend seinem
Vater, was er dort erlebt hat: „Ein Mann
kam herein, gefolgt von einem Jungen.
Der Mann gab dem Jungen seinen Hut.
Der Junge hat den Hut versteckt. Dann
sagte der Mann zur Gemeinde: Wo ist
mein Hut? Und die Gemeinde antwor-
tete: Wir wissen es nicht. Daraufhin
wurde Geld eingesammelt, um dem
Mann einen neuen Hut zu kaufen. Am
Ende hat der Junge dem Mann seinen Hut
wiedergegeben. Aber das Geld haben sie
nicht wieder herausgerückt.“

Die Komik des Witzes liegt erkennbar
darin, dass ein beobachtetes Verhalten
vom Beobachter in einer Art und Weise
interpretiert wird, die mit der wahren Be-
deutung dessen, was er erlebt, nichts zu
tun hat. Im Falle der katholischen Liturgie
wird besonders deutlich, dass bestimmte
Handlungen, die vollzogen, mitvollzo-
gen und beobachtet werden, eine be-
stimmte, über das tatsächliche Geschehen
hinausgehende Bedeutung haben. Ver-
halten und Handlungsweisen sind mithin
wie eine Sprache, die man lernen und
sprechen können muss. Diese Sprache
des Verhaltens möchte ich Kultur nennen.
Kulturen definieren sich mithin über Ver-
haltensnormen, die diejenigen einhalten,
die sich der jeweiligen Kultur zugehörig
fühlen.

Hinter diesem Konzept von Kultur
steht, wenn Sie so wollen, die anthropolo-
gische Vorstellung vom Menschen als ei-
nem instinktunsicheren Wesen, wie sie

Seite 77Nr. 399 · Februar 2003

Im Spannungsfeld
von Uniformität

und Individualität

Europäische Kultur – 
Orientierung und Freiheit
Hellmut Seemann

399_77_82_Seemann  31.01.2003  14:17 Uhr  Seite 77



trachter beziehungsweise Hörer erkenn-
baren Mangel an kultureller Kompetenz.
Molières Stück vom Bürger als Edelmann
ist ein Klassiker dieses Genres.

Wenn man in diesem Sinne von Kultu-
ren spricht, bedeutet dies, dass einerseits
normierte Verhaltenscodes, denen vom
Einzelnen zu folgen ist, zum anderen aber
auch die Wählbarkeit solcher Codes ge-
meint sind. Kulturen konstituieren sich
nicht über den Zwang, wie etwa Staaten,
sondern über die Bereitschaft Einzelner
und Gruppen, sich ein bestimmtes Ver-
haltensrepertoire zu Eigen zu machen.
Kultur ist mithin keineswegs normfrei,
der Zwang indessen, dem auch Kulturen
ihre Existenz verdanken, ist der Zwang,
den sich Einzelne und Gruppen selbst
auferlegen.

Kulturen entstehen durch die Bereit-
schaft und die Fähigkeit Einzelner und
Gruppen, Verhaltenscodices freiwillig
für verbindlich anzusehen. Sie ver-
schwinden, wenn diese Bereitschaft
schwindet. Hierin liegt begründet, dass
Kulturen einem sehr viel stärkeren Wan-
del unterliegen, als dies für staatliche und
religiöse Normsysteme gilt. Wenn ich
mich etwa an meine Kindheit in den 50er
und 60er Jahren erinnere, kann ich fest-
stellen, dass es in vielen Lebensbereichen
Kulturen gab, die sich von denen dieser
Tage stark unterscheiden. Das gilt zum
Beispiel in hohem Maße für die Esskultur.
So kann ich mich sehr genau an die
abendlichen Einladungen in meinem El-
ternhaus erinnern, die gewissen Mustern
folgten, die, wenn ich sie heute meinen
Gästen gegenüber praktizieren würde,
großes Erstaunen hervorrufen würden.
Dasselbe gilt für so gut wie alle Bereiche
des täglichen und zivilen Lebens. Gerade
die stark codifizierten Verhaltensbereiche
einer Kultur, also etwa die Verhaltens-
normen im Bereich der Geschlechterbe-
ziehungen, haben sich besonders stark
verändert. Es ist deshalb gewiss nicht
übertrieben, in den 60er und 70er Jahren

so etwas wie eine Kulturrevolution in der
damaligen Bundesrepublik zu konstatie-
ren.

Freiheit und Selbstbild
Wenn es also richtig ist, dass auch Kultu-
ren Normen folgen, die allerdings freiwil-
lig eingehalten werden, so ist der eigentli-
che Sinn kultureller Orientierung des Ein-
zelnen und von Gruppen darin zu sehen,
dass eine Kultur es dem Einzelnen er-
laubt, ein Bild von sich selbst zu entfalten,
das seinem Leben Kontinuität, indivi-
duelle Ausprägung und dadurch Sinn
verleiht. In einer Kultur findet der Ein-
zelne so viel Orientierung und zugleich
Freiheit, dass er sich mit sich selbst ver-
ständigen kann. Wenn wir etwa die be-
sonders rasch wechselnden Jugendkultu-
ren anschauen, werden wir feststellen,
dass gerade für den Heranwachsenden
diese freiwillige Orientierung an Nor-
men, die er mit anderen, nämlich Gleich-
altrigen, teilt, besonders wichtig ist, um in
diesem Rahmen, den ihm eine Jugendkul-
tur bietet, das auszuprägen, was wir Indi-
vidualität oder Identität nennen können.

Es liegt auf der Hand, dass dieser Pro-
zess gerade für den Heranwachsenden,
der sich von vorgegebenen Kulturen sei-
ner Eltern und Lehrer ablösen will, be-
sonders wichtig ist; es liegt ebenfalls auf
der Hand, dass solche Jugendkulturen ei-
nem besonders raschen Wechsel unterzo-
gen sind, weil eben bereits für die nächste
nachwachsende Generation das Muster,
das sie vorfindet, genau für diesen
Zweck, nämlich ein eigenes, von Vorgän-
gern abgegrenztes Selbstbild zu entwi-
ckeln, nicht mehr tauglich ist. Man kann
dies durchaus verallgemeinern: Kultur
hat, anders etwa als der Staat, letztlich
einen normativen Aspekt immer nur in
dem finalen Sinn, dem Einzelnen die Er-
fahrung seiner Freiheit zu ermöglichen.
Ist die normative Qualität einer Kultur zu
schwach, erfährt der Einzelne in ihr keine
Orientierung, die es ihm erlaubt, das, was

Seite 78 Die politische Meinung

Hellmut Seemann

399_77_82_Seemann  31.01.2003  14:17 Uhr  Seite 78



ihn ausmacht, seinen Sinn des Lebens,
seine Freiheit zu erfahren; ist eine Kultur
normativ zu stark, wird sie den Einzel-
nen, anstatt ihn zur Selbstbestimmung zu
befähigen, gerade um diese betrügen, sie
wird sich an die Stelle derselben setzen.
Große Kulturen nennen wir deshalb die-
jenigen historischen Epochen, die einer-
seits eine starke Formung ermöglichten,
andererseits den Einzelnen aber befähig-
ten, von seiner Selbstbestimmung in einer
Weise Gebrauch zu machen, die über
seine Person im historischen Sinne hin-
ausragte. Die Renaissance, um ein Bei-
spiel zu nennen, ermöglichte es den in ihr
lebenden Zeitgenossen, einerseits einen
plausiblen, sinnstiftenden Orientierungs-
zusammenhang zu entwickeln, anderer-
seits befähigte sie Einzelne, diesen kollek-
tiven kulturspezifischen Orientierungs-
rahmen weit zu überschreiten und zu
Selbstdefinitionen vorzudringen, die in
der Gestalt von Kunstwerken so etwas
wie eine über die Zeiten hinaus gültige
Objektivität des Menschen verwirklicht
haben.

Reduktion und Globalisierung
Wenn man diese Grundannahmen auf die
gegenwärtige Situation zu übertragen
versucht, so kann man, die Parallele zwi-
schen Sprache und Kultur noch einmal
aufgreifend, im Bereich der Sprache zu-
nächst folgende Beobachtung beschrei-
ben: Wir erleben derzeit eine rasante, sich
allerdings schon seit Jahrhunderten ten-
denziell ereignende Reduktion von
sprachlicher Vielfalt rund um die Erde.
Auf der gesamten Erde werden derzeit
zirka 6000 Sprachen gesprochen, in Eu-
ropa zwischen dem Ural und dem Atlan-
tik zirka 125. Dabei ist ein kontinuier-
licher Prozess der Verdrängung zu beob-
achten, der sich in den kommenden Jah-
ren und Jahrzehnten deutlich verstärken
wird. Dieser Prozess läuft synchron in al-
len Erdteilen ab, er scheint sich in vielen
Bereichen der Erde zu beschleunigen. Da

neue Sprachen nicht entstehen, könnte
man sich diese Entwicklung ad infinitum
als eine vorstellen, die zu einer einzigen
Sprache führt, die von allen Menschen ge-
sprochen wird. Ein ähnlicher Prozess
läuft in den Kulturen ab. Auch hier beob-
achten wir, dass Verhaltenscodices globa-
lisiert werden und nationale, regionale
und lokale zunächst überlagern, mögli-
cherweise bald aber auch verdrängen
werden.

In einem Gespräch über diesen Tatbe-
stand mit einem amerikanischen Mathe-
matiker, zeigte der sich erstaunt darüber,
dass man diesen Prozess mit Sorge und
Kummer beobachte. Er bewertete ihn
nämlich genau umgekehrt, also als eine
Reduktion von möglichen Konfliktpoten-
zialen überall auf der Erde. Dies scheint
auf den ersten Blick plausibel. Wenn wir
globale Probleme miteinander verhan-
deln müssen, scheint es zunächst plausi-
bel, dass eine solche Verhandlung leichter
fallen wird, wenn sie sprachliche und ins-
besondere auch kulturelle Barrieren nicht
erst überwinden muss. Hinter einer sol-
chen Erwägung steht selbstverständlich
auch die amerikanische Erfahrung, dass
es – bei allen Problemen, die zu überwin-
den waren und heute noch zu überwin-
den sind – in Amerika in einer so in der
Weltgeschichte zuvor nicht zu beobach-
tenden Weise gelungen ist, eine Vielzahl
von Menschen unterschiedlichster Her-
kunft und Sprache zu einer Kultur, der
Kultur des American Way of Life, zu ver-
schmelzen.

Diese Debatte wird mit einem Schlag-
wort als Globalisierung beschrieben. Hin-
ter einer Argumentation, die dafür plä-
diert, eine Weltkultur und möglichst auch
eine Weltsprache zu entwickeln, um die
objektiv globalen Fragen und Probleme
der Gattung Mensch zu lösen, steht die
amerikanische Erfahrung, dass es dort
möglich gewesen ist, eine unterschied-
lichste Herkunftsformen überwindende,
wirtschaftlich außerordentlich erfolgrei-

Seite 79Die politische Meinung

Europäische Kultur – Orientierung und Freiheit

399_77_82_Seemann  31.01.2003  14:17 Uhr  Seite 79



che Kultur in den vergangenen zweihun-
dert Jahren zu entwickeln. Die Opfer und
die Verluste dieses Prozesses sollen hier
nicht aufgezählt werden, weil dies von
der eigentlichen Frage, ob dieser amerika-
nische Prozess globalisierbar sein könnte,
nur wegführt. Hingewiesen werden muss
allerdings darauf, dass die amerikanische
Geschichte auf objektiven Voraussetzun-
gen beruht, die – insbesondere wegen ih-
rer geopolitischen Bedingungen – völlig
singulär in der Geschichte der Mensch-
heit gewesen sind. Dies wird insbeson-
dere dann deutlich, wenn wir den Prozess
der europäischen Einigung mit der ame-
rikanischen Entwicklung vergleichen. Es
kann gar kein Zweifel daran bestehen,
dass ein wesentlicher Impuls für diese
europäische Einigung vom Erfolg des
amerikanischen Konzeptes inspiriert ge-
wesen ist. 

Erst durch die verheerenden Katastro-
phen, die im zwanzigsten Jahrhundert
von Europa und dann von Deutschland
für Europa und die ganze Welt ausgegan-
gen sind, wurde es plausibel, nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges die euro-
päische Einigung in den Blick zu fassen.
Amerika als der strahlende Sieger des
Zweiten Weltkrieges wurde nicht nur zur
Hegemonialmacht zunächst der west-
lichen, schließlich der ganzen Welt, viel-
mehr verstanden die Europäer im Ange-
sicht des Vorbildes Amerika schlicht ihre
eigene Geschichte nicht mehr, sie er-
schien ihnen auf einmal unnötig kompli-
ziert, mangelhaft effektiv, vor allem aber
wegen der ständigen kriegerischen Aus-
einandersetzungen äußerst verlustreich.
Die Erfahrungen der kurzen Epoche zwi-
schen 1914 und 1945 machten es den Eu-
ropäern schlechthin unmöglich, an die
europäischen Kulturen und Mentalitäten
der Epoche vor 1914 anzuknüpfen. Die
einzige Perspektive, die den tief verunsi-
cherten nationalen Kulturen Europas
blieb, war die gesamte europäische. Zu-
nächst konnte diese praktisch nur in

Westeuropa konkret verfolgt werden, seit
dem Zusammenbruch der russischen He-
gemonialmacht hat sich dieser Prozess
auf die osteuropäischen Nationen über-
tragen.

Dieser Prozess der europäischen Eini-
gung, in den die osteuropäischen Staaten
im Grunde seit 1989 einbezogen sind und
ab 2004 auch formell einbezogen sein
werden, ist in erster Linie gewiss ein öko-
nomischer Prozess, in dem der Versuch
gemacht wird, innerhalb der kommenden
Jahrzehnte nicht nur eine Wirtschaftsein-
heit Europa, sondern auch eine möglichst
weit gehende Angleichung der wirt-
schaftlichen Standards und des Wohl-
standes zwischen Portugal und den balti-
schen Staaten zu erreichen. Dies ist ver-
bunden mit einem äußerst komplizierten
Prozess der Entwicklung einer europä-
ischen Verfassung und europäischer In-
stitutionen, der nach und nach die Souve-
ränität der Einzelstaaten infrage stellen
wird beziehungsweise bereits infrage
stellt. Schließlich wird dieser Prozess zu
einer militärischen Allianz innerhalb Eu-
ropas führen müssen, sei es unter europä-
ischem Kommando, sei es im Rahmen des
Nordatlantikpaktes.

Gefahr kultureller Verarmung
Bei all diesen tatsächlich in der Geschichte
Europas noch nie da gewesenen Entwick-
lungen, deren Ausgang und deren End-
ziel noch ganz ungewiss sind, die aber
zugleich in einem geradezu naturwüchsi-
gen Sinne als unumkehrbar gelten müs-
sen, erstaunt es immer wieder aufs Neue,
eine wie geringe Rolle in diesem gewalti-
gen und hoffentlich gewaltfrei bleiben-
den Prozess Fragen der Kultur zugemes-
sen wird. Der Verdacht liegt nahe, dass
die Protagonisten dieses großen histori-
schen Prozesses der europäischen Eini-
gung, also im Wesentlichen die Politiker
und Wirtschaftsführer Europas, der Mei-
nung sind, dass die Frage nach einer eu-
ropäischen Kultur letztlich müßig ist. Da-

Hellmut Seemann

Seite 80 Die politische Meinung

399_77_82_Seemann  31.01.2003  14:17 Uhr  Seite 80



bei sind zwei unterschiedliche Positionen
zu unterscheiden: Die einen glauben, dass
wir auf dem Weg in eine globale Kultur
sind, bei dem es darum geht, Europa
durch politische Einigung und wirt-
schaftliche Stärkung einen wesentlichen
Part zu sichern. Eine andere Auffassung
kommt in der Einschätzung zum Tragen,
es werde sich eine europäische Kultur, so-
zusagen ein europäischer Way of Life,
selbstwüchsig entwickeln, wenn es nur
gelinge, die politischen und ökonomi-
schen Bedingungen eines vereinigten Eu-
ropas herzustellen. Beide Auffassungen
vereint die Überzeugung, dass es jeden-
falls nicht die Aufgabe europäischer Insti-
tutionen sein könne, kulturpolitische Ini-
tiativen zu ergreifen und dadurch den
Prozess der europäischen Kultur zu steu-
ern. Dies führt dazu, dass lediglich 0,05
Prozent des gewaltigen europäischen
Haushalts für kulturelle Zwecke aufge-
wendet wird.

Diese Zurückhaltung Europas in kul-
turellen Angelegenheiten ist mit Sicher-
heit ein Fehler, der entweder tatsächlich
zu einer kulturellen Indifferenz in Europa
oder, was schlimmer wäre, zu einer wirk-
lichen Gefährdung des europäischen
Einigungsprozesses führen wird. Anders
nämlich als in Amerika begeben sich die
europäischen Völker nicht vorausset-
zungslos in den Aufbau eines politisch
und wirtschaftlich geeinten Europas, son-
dern alle miteinander tragen sie eine
unterschiedliche Kulturgeschichte und
unterschiedliche Konzepte davon, was
Europa in kultureller Hinsicht sein
könnte und sollte, in diesen Prozess der
europäischen Einigung hinein.

Am schlagendsten wird auch dieser
kulturelle Aspekt der europäischen Eini-
gung im Bereich der Sprache kenntlich.
Schon in der Tatsache, dass auch im ver-
einigten Europa, anders als in Amerika,
deutlich mehr als zwanzig Sprachen ge-
sprochen werden, kommt zum Aus-
druck, dass die entstehende europäische

Kultur etwas ganz anderes als die ameri-
kanische sein muss, wenn nicht in Kauf
genommen werden soll, dass Europa bis
zur Unkenntlichkeit kulturell verküm-
mert. Dem tritt die in Europa weit ver-
breitete Meinung gegenüber, dass Eu-
ropa schließlich als Lingua franca Eng-
lisch verwenden wird. Dies meint nichts
anderes, als dass der Prozess der Vereini-
gung Europas nur der europäische Teil-
prozess der Globalisierung sein wird.
Denn in der Tat, dieser globale Prozess
wird zu einer Weltsprache Englisch füh-
ren. Aber soll das auch für Europa gel-
ten? Werden sich Polen und Deutsche
nur auf Englisch verständigen können?
Soll sie nicht mehr verbinden als Polen
und Japaner, Deutsche und Ägypter?
Wäre es also nicht notwendig in kulturel-
ler Hinsicht, dass der kulturelle Grad der
Nähe zwischen Deutschen und Polen ein
besonderer ist, eben weil sich beide Euro-
päer nennen?

Förderung der Sprachkenntnisse
Es kann als wahrscheinlich gelten, dass
der europäische Prozess scheitern oder
zu einer massiven Verarmung Europas
führen wird, wenn er nicht begleitet wird
von einer intensiven kulturellen Bindung
innerhalb Europas. Auch wenn es um-
ständlich erscheint: Wir brauchen die
Lingua franca für die Globalisierung, die
Beherrschung europäischer Sprachen für
die europäische Einigung. Europa
braucht also Bürger, die sich miteinander
in ihrer Muttersprache unterhalten kön-
nen. Wir sollten rasch damit beginnen,
unseren Kindern in der Schule vor allem
eines beizubringen, nämlich bereits in
frühen Jahren eine europäische Sprache
neben der Muttersprache fließend spre-
chen zu lernen. Das ist durchaus möglich,
es überfordert die Kinder im richtigen
Alter keineswegs, im Gegenteil, es för-
dert ihre Fähigkeit, später eine weitere
Sprache, in der Regel also Englisch, zu
lernen.

Seite 81Die politische Meinung

Europäische Kultur – Orientierung und Freiheit

399_77_82_Seemann  31.01.2003  14:17 Uhr  Seite 81



Kulturen, die sich in Grenzlagen ent-
wickelt haben, geben uns ein Beispiel. So
war es im Baltikum vor dem Ersten Welt-
krieg durchaus nichts Ungewöhnliches,
dass man vier Sprachen beherrschte.
Eine alte Baltin, die ich in Frankfurt am
Main kennen lernte, erzählte mir, sie sei
nach dem Ersten Weltkrieg mit ihren El-
tern in den Westen gekommen. Am selt-
samsten sei es ihr damals erschienen,
dass die Menschen in der Straßenbahn
alle Deutsch miteinander gesprochen
hätten. In ihrer Kindheitsheimat sei es
anders gewesen. Auf der Straße habe
man Polnisch gesprochen, auf den Be-
hörden Russisch, in der Gesellschaft
Französisch und ausschließlich in der Fa-
milie Deutsch.

Allerdings ist es ein teures Programm,
unser Schulsystem europäisch zu ma-
chen, ein Projekt, das nur als europäische
Aufgabe und nur mit europäischem Geld
zu bewerkstelligen sein wird. Nur so aber
kann die politische und wirtschaftliche
Einigung Europas zu einer europäischen
Kultur werden. Darüber hinaus scheint es
evident, dass nur ein Europa mit einer eu-
ropäischen Kultur zu einem Erfolg auch
in politischer und ökonomischer Hinsicht
werden wird. Andernfalls nämlich wer-
den die Europäer ihre Einigung immer
nur als einen Verlust an Identität erfah-
ren, einen Prozess, dem man unterworfen
wurde, weil er unvermeidlich war. Eine
kollektive Melancholie, die man in Ansät-
zen bereits allerorten beobachten kann,
wäre die Folge.

Zurück zur Kultur selbst, die hier nur
um der Verdeutlichung willen zu Guns-
ten der Sprache verlassen wurde. Pro-
zesse der Vereinheitlichung, etwa der
Prozess der Entwicklung von Nationen,
sind immer begleitet von Verarmung an
kultureller Vielfalt. Kulturelle Vielfalt ist
aber die Voraussetzung dafür, dass der
Einzelne sich im Prozess seiner Einbin-
dung in eine Kultur zugleich orientieren
und mit sich selbst identifizieren kann.

Wenn wir also wollen, dass sich Europa
einigt, damit Kriege in Europa dauerhaft
vermieden und unser Wohlstand in ei-
ner globalen Welt erhalten werden kann,
dann wird es notwendig sein, zugleich
die europäische Vielfalt bewusst zu för-
dern. Es ist deshalb gut, dass mit dem
Einigungsprozess ein Prozess der neuen
Entdeckung von regionaler Identität ein-
hergeht. So kann man in Thüringen etwa
deutlich beobachten, dass Konzepte re-
gionaler Kultur wieder lebendig wer-
den, die im Zeitalter der totalitären Sys-
teme untergegangen schienen. Im Jahr
2004 wird eine Landesausstellung Thü-
ringen als das Land der vielen Residen-
zen vorstellen. Das bedeutet, der politi-
sche Flickenteppich, der Thüringen vor
1918 war, erscheint nicht länger als pein-
lich, sondern wird als ein besonderer
historischer Reichtum verstanden. In
den thüringischen Universitäten be-
schäftigen sich gleich mehrere interdis-
ziplinäre Forschungsprojekte mit der
Frage, was mit dem Konzept von Thü-
ringen als „Mitte Deutschlands“ um die
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert ge-
meint war und was dieses Konzept im
21. Jahrhundert bedeuten könnte. So
kann man sich als guter Europäer dem
notwendigen Prozess der mit dieser Ei-
nigung einhergehenden Uniformierung
unterwerfen, ohne deshalb seine Iden-
tität als Thüringer oder vielleicht sogar
als Schwarzburg-Sondershausener auf-
zugeben.

Im Grunde war Europa immer genau
so. Die Zeit der Nationalstaaten und erst
recht die der Diktatoren hat dies im 19. und
20. Jahrhundert überlagert. Wenn wir den
Prozess der europäischen Einigung nicht
als bloß ökonomisch-politisch-adminis-
trativen missverstehen, könnte Europa
einmal für die Welt, die nach Orientierung
sucht, als Beispiel dafür gelten, dass Kul-
tur zwar immer der Formierung bedarf,
deshalb aber der Individualität nicht zu
entraten braucht.

Hellmut Seemann

Seite 82 Die politische Meinung

399_77_82_Seemann  31.01.2003  14:17 Uhr  Seite 82


	inhalt: 


