[ Inhalt PM 02/2003 |

im spannungsfeld  EUropaische Kultur -

von Uniformitat
und Individualitat

Orientierung und Freiheit

Hellmut Seemann

Ein jidischer Junge gerit in eine katholi-
sche Kirche, in der gerade eine Messe be-
ginnt, und berichtet am Abend seinem
Vater, was er dort erlebt hat: , Ein Mann
kam herein, gefolgt von einem Jungen.
Der Mann gab dem Jungen seinen Hut.
Der Junge hat den Hut versteckt. Dann
sagte der Mann zur Gemeinde: Wo ist
mein Hut? Und die Gemeinde antwor-
tete: Wir wissen es nicht. Daraufhin
wurde Geld eingesammelt, um dem
Mann einen neuen Hut zu kaufen. Am
Ende hat der Junge dem Mann seinen Hut
wiedergegeben. Aber das Geld haben sie
nicht wieder herausgeriickt.”

Die Komik des Witzes liegt erkennbar
darin, dass ein beobachtetes Verhalten
vom Beobachter in einer Art und Weise
interpretiert wird, die mit der wahren Be-
deutung dessen, was er erlebt, nichts zu
tun hat. Im Falle der katholischen Liturgie
wird besonders deutlich, dass bestimmte
Handlungen, die vollzogen, mitvollzo-
gen und beobachtet werden, eine be-
stimmte, {iber das tatsdchliche Geschehen
hinausgehende Bedeutung haben. Ver-
halten und Handlungsweisen sind mithin
wie eine Sprache, die man lernen und
sprechen konnen muss. Diese Sprache
des Verhaltens mochte ich Kultur nennen.
Kulturen definieren sich mithin tiber Ver-
haltensnormen, die diejenigen einhalten,
die sich der jeweiligen Kultur zugehorig
fuhlen.

Hinter diesem Konzept von Kultur
steht, wenn Sie so wollen, die anthropolo-
gische Vorstellung vom Menschen als ei-
nem instinktunsicheren Wesen, wie sie

von Arnold Gehlen und vielen anderen
entwickelt worden ist. Gemafs dieser Vor-
stellung braucht der Mensch, anders als
die hoch entwickelten Sdugetiere, Orien-
tierungen, die es ihm erlauben, ein ge-
meinschaftsfdhiges Wesen zu werden.
Nach dieser Vorstellung stehen beim
Menschen Normen und Werte in dersel-
ben Funktion, die die Instinkte bei den
Tieren tibernehmen.

Ublicherweise denkt man, wenn man
von Normen und Werten spricht, an die
Sphére des Rechtes auf der einen und die
der Religion beziehungsweise der Sitt-
lichkeit auf der anderen Seite. Wenn das
Thema der Kultur im Spannungsfeld von
Uniformitdat und Individualitat erortert
wird, ist zundchst darauf hinzuweisen,
dass auch Kulturen als codifizierte Ver-
haltensmuster normorientiert sind. Diese
Normen unterscheiden sich allerdings
von heteronom gesetzten und von meta-
physisch verankerten beziehungsweise
geoffenbarten dadurch, dass es dem Ein-
zelnen weitgehend freigestellt ist, ob er
eine solche verhaltenskodierende Norm
befolgen méchte oder nicht. Der Witz von
demjiidischen Jungen in der katholischen
Messe macht auf erheiternde Weise deut-
lich, dass vor der Entscheidung, einer
Verhaltenscodifizierung zu folgen, sich
also einer Kultur anzuschlieflen, zunachst
die Frage steht, ob man das Verhalten
tiberhaupt richtig versteht. Witze und
Komodien ziehen sehr héaufig ihren
Unterhaltungswert genau aus dem Aus-
einanderfallen von dem Anspruch, Teil
einer Kultur zu sein, und dem fiir den Be-

Nr. 399 - Februar 2003

Seite 77



Seite 78

Hellmut Seemann

trachter beziehungsweise Horer erkenn-
baren Mangel an kultureller Kompetenz.
Molieres Stiick vom Biirger als Edelmann
ist ein Klassiker dieses Genres.

Wenn man in diesem Sinne von Kultu-
ren spricht, bedeutet dies, dass einerseits
normierte Verhaltenscodes, denen vom
Einzelnen zu folgen ist, zum anderen aber
auch die Wahlbarkeit solcher Codes ge-
meint sind. Kulturen konstituieren sich
nicht tiber den Zwang, wie etwa Staaten,
sondern tiber die Bereitschaft Einzelner
und Gruppen, sich ein bestimmtes Ver-
haltensrepertoire zu Eigen zu machen.
Kultur ist mithin keineswegs normfrei,
der Zwang indessen, dem auch Kulturen
ihre Existenz verdanken, ist der Zwang,
den sich Einzelne und Gruppen selbst
auferlegen.

Kulturen entstehen durch die Bereit-
schaft und die Fahigkeit Einzelner und
Gruppen, Verhaltenscodices freiwillig
fiir verbindlich anzusehen. Sie ver-
schwinden, wenn diese Bereitschaft
schwindet. Hierin liegt begriindet, dass
Kulturen einem sehr viel starkeren Wan-
del unterliegen, als dies fiir staatliche und
religiovse Normsysteme gilt. Wenn ich
mich etwa an meine Kindheit in den 50er
und 60er Jahren erinnere, kann ich fest-
stellen, dass es in vielen Lebensbereichen
Kulturen gab, die sich von denen dieser
Tage stark unterscheiden. Das gilt zum
Beispiel in hohem Mafse fiir die Esskultur.
So kann ich mich sehr genau an die
abendlichen Einladungen in meinem El-
ternhaus erinnern, die gewissen Mustern
folgten, die, wenn ich sie heute meinen
Gasten gegentiber praktizieren wiirde,
grofles Erstaunen hervorrufen wiirden.
Dasselbe gilt fiir so gut wie alle Bereiche
des tdglichen und zivilen Lebens. Gerade
die stark codifizierten Verhaltensbereiche
einer Kultur, also etwa die Verhaltens-
normen im Bereich der Geschlechterbe-
ziehungen, haben sich besonders stark
verdandert. Es ist deshalb gewiss nicht
ubertrieben, in den 60er und 70er Jahren

Die politische Meinung

so etwas wie eine Kulturrevolution in der
damaligen Bundesrepublik zu konstatie-
ren.

Freiheit und Selbstbild

Wenn es also richtig ist, dass auch Kultu-
ren Normen folgen, die allerdings freiwil-
lig eingehalten werden, so ist der eigentli-
che Sinn kultureller Orientierung des Ein-
zelnen und von Gruppen darin zu sehen,
dass eine Kultur es dem Einzelnen er-
laubt, ein Bild von sich selbst zu entfalten,
das seinem Leben Kontinuitdt, indivi-
duelle Ausprdagung und dadurch Sinn
verleiht. In einer Kultur findet der Ein-
zelne so viel Orientierung und zugleich
Freiheit, dass er sich mit sich selbst ver-
stindigen kann. Wenn wir etwa die be-
sonders rasch wechselnden Jugendkultu-
ren anschauen, werden wir feststellen,
dass gerade fiir den Heranwachsenden
diese freiwillige Orientierung an Nor-
men, die er mit anderen, nimlich Gleich-
altrigen, teilt, besonders wichtig ist, um in
diesem Rahmen, den ihm eine Jugendkul-
tur bietet, das auszuprégen, was wir Indi-
vidualitat oder Identitat nennen konnen.

Es liegt auf der Hand, dass dieser Pro-
zess gerade fiir den Heranwachsenden,
der sich von vorgegebenen Kulturen sei-
ner Eltern und Lehrer ablosen will, be-
sonders wichtig ist; es liegt ebenfalls auf
der Hand, dass solche Jugendkulturen ei-
nem besonders raschen Wechsel unterzo-
gen sind, weil eben bereits fiir die ndchste
nachwachsende Generation das Muster,
das sie vorfindet, genau fiir diesen
Zweck, namlich ein eigenes, von Vorgan-
gern abgegrenztes Selbstbild zu entwi-
ckeln, nicht mehr tauglich ist. Man kann
dies durchaus verallgemeinern: Kultur
hat, anders etwa als der Staat, letztlich
einen normativen Aspekt immer nur in
dem finalen Sinn, dem Einzelnen die Er-
fahrung seiner Freiheit zu ermdoglichen.
Ist die normative Qualitat einer Kultur zu
schwach, erfahrt der Einzelne in ihr keine
Orientierung, die es ihm erlaubt, das, was



Européische Kultur - Orientierung und Freiheit

ihn ausmacht, seinen Sinn des Lebens,
seine Freiheit zu erfahren; ist eine Kultur
normativ zu stark, wird sie den Einzel-
nen, anstatt ihn zur Selbstbestimmung zu
befdhigen, gerade um diese betriigen, sie
wird sich an die Stelle derselben setzen.
Grof3e Kulturen nennen wir deshalb die-
jenigen historischen Epochen, die einer-
seits eine starke Formung ermoglichten,
andererseits den Einzelnen aber befdhig-
ten, von seiner Selbstbestimmung in einer
Weise Gebrauch zu machen, die iiber
seine Person im historischen Sinne hin-
ausragte. Die Renaissance, um ein Bei-
spiel zu nennen, erméglichte es den in ihr
lebenden Zeitgenossen, einerseits einen
plausiblen, sinnstiftenden Orientierungs-
zusammenhang zu entwickeln, anderer-
seits befdhigte sie Einzelne, diesen kollek-
tiven kulturspezifischen Orientierungs-
rahmen weit zu tiberschreiten und zu
Selbstdefinitionen vorzudringen, die in
der Gestalt von Kunstwerken so etwas
wie eine tiber die Zeiten hinaus giiltige
Objektivitdt des Menschen verwirklicht
haben.

Reduktion und Globalisierung

Wenn man diese Grundannahmen auf die
gegenwdrtige Situation zu iibertragen
versucht, so kann man, die Parallele zwi-
schen Sprache und Kultur noch einmal
aufgreifend, im Bereich der Sprache zu-
ndchst folgende Beobachtung beschrei-
ben: Wir erleben derzeit eine rasante, sich
allerdings schon seit Jahrhunderten ten-
denziell ereignende Reduktion von
sprachlicher Vielfalt rund um die Erde.
Auf der gesamten Erde werden derzeit
zirka 6000 Sprachen gesprochen, in Eu-
ropa zwischen dem Ural und dem Atlan-
tik zirka 125. Dabei ist ein kontinuier-
licher Prozess der Verdrangung zu beob-
achten, der sich in den kommenden Jah-
ren und Jahrzehnten deutlich verstarken
wird. Dieser Prozess lauft synchron in al-
len Erdteilen ab, er scheint sich in vielen
Bereichen der Erde zu beschleunigen. Da

neue Sprachen nicht entstehen, konnte
man sich diese Entwicklung ad infinitum
als eine vorstellen, die zu einer einzigen
Sprache fiihrt, die von allen Menschen ge-
sprochen wird. Ein &hnlicher Prozess
lauft in den Kulturen ab. Auch hier beob-
achten wir, dass Verhaltenscodices globa-
lisiert werden und nationale, regionale
und lokale zunéchst tiberlagern, mogli-
cherweise bald aber auch verdrdngen
werden.

In einem Gesprach tiber diesen Tatbe-
stand mit einem amerikanischen Mathe-
matiker, zeigte der sich erstaunt dariiber,
dass man diesen Prozess mit Sorge und
Kummer beobachte. Er bewertete ihn
ndmlich genau umgekehrt, also als eine
Reduktion von moglichen Konfliktpoten-
zialen iiberall auf der Erde. Dies scheint
auf den ersten Blick plausibel. Wenn wir
globale Probleme miteinander verhan-
deln miissen, scheint es zunachst plausi-
bel, dass eine solche Verhandlung leichter
fallen wird, wenn sie sprachliche und ins-
besondere auch kulturelle Barrieren nicht
erst tiberwinden muss. Hinter einer sol-
chen Erwiagung steht selbstverstandlich
auch die amerikanische Erfahrung, dass
es — bei allen Problemen, die zu tiberwin-
den waren und heute noch zu iiberwin-
den sind - in Amerika in einer so in der
Weltgeschichte zuvor nicht zu beobach-
tenden Weise gelungen ist, eine Vielzahl
von Menschen unterschiedlichster Her-
kunft und Sprache zu einer Kultur, der
Kultur des American Way of Life, zu ver-
schmelzen.

Diese Debatte wird mit einem Schlag-
wort als Globalisierung beschrieben. Hin-
ter einer Argumentation, die dafiir pla-
diert, eine Weltkultur und moglichstauch
eine Weltsprache zu entwickeln, um die
objektiv globalen Fragen und Probleme
der Gattung Mensch zu 16sen, steht die
amerikanische Erfahrung, dass es dort
moglich gewesen ist, eine unterschied-
lichste Herkunftsformen tiberwindende,
wirtschaftlich auflerordentlich erfolgrei-

Die politische Meinung

Seite 79



Seite 80

Hellmut Seemann

che Kultur in den vergangenen zweihun-
dert Jahren zu entwickeln. Die Opfer und
die Verluste dieses Prozesses sollen hier
nicht aufgezédhlt werden, weil dies von
der eigentlichen Frage, ob dieser amerika-
nische Prozess globalisierbar sein kénnte,
nur wegfiihrt. Hingewiesen werden muss
allerdings darauf, dass die amerikanische
Geschichte auf objektiven Voraussetzun-
gen beruht, die — insbesondere wegen ih-
rer geopolitischen Bedingungen — vollig
singuldr in der Geschichte der Mensch-
heit gewesen sind. Dies wird insbeson-
dere dann deutlich, wenn wir den Prozess
der europdischen Einigung mit der ame-
rikanischen Entwicklung vergleichen. Es
kann gar kein Zweifel daran bestehen,
dass ein wesentlicher Impuls fiir diese
europdische Einigung vom Erfolg des
amerikanischen Konzeptes inspiriert ge-
wesen ist.

Erst durch die verheerenden Katastro-
phen, die im zwanzigsten Jahrhundert
von Europa und dann von Deutschland
fiir Europa und die ganze Welt ausgegan-
gen sind, wurde es plausibel, nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges die euro-
péische Einigung in den Blick zu fassen.
Amerika als der strahlende Sieger des
Zweiten Weltkrieges wurde nicht nur zur
Hegemonialmacht zundchst der west-
lichen, schlieSlich der ganzen Welt, viel-
mehr verstanden die Europder im Ange-
sicht des Vorbildes Amerika schlicht ihre
eigene Geschichte nicht mehr, sie er-
schien ihnen auf einmal unnétig kompli-
ziert, mangelhaft effektiv, vor allem aber
wegen der standigen kriegerischen Aus-
einandersetzungen dufierst verlustreich.
Die Erfahrungen der kurzen Epoche zwi-
schen 1914 und 1945 machten es den Eu-
ropdern schlechthin unmoglich, an die
europdischen Kulturen und Mentalitdten
der Epoche vor 1914 anzukniipfen. Die
einzige Perspektive, die den tief verunsi-
cherten nationalen Kulturen Europas
blieb, war die gesamte europaische. Zu-
ndchst konnte diese praktisch nur in

Die politische Meinung

Westeuropa konkret verfolgt werden, seit
dem Zusammenbruch der russischen He-
gemonialmacht hat sich dieser Prozess
auf die osteuropdischen Nationen iiber-
tragen.

Dieser Prozess der europdischen Eini-
gung, in den die osteuropédischen Staaten
im Grunde seit 1989 einbezogen sind und
ab 2004 auch formell einbezogen sein
werden, ist in erster Linie gewiss ein 6ko-
nomischer Prozess, in dem der Versuch
gemacht wird, innerhalb der kommenden
Jahrzehnte nicht nur eine Wirtschaftsein-
heit Europa, sondern auch eine moglichst
weit gehende Angleichung der wirt-
schaftlichen Standards und des Wohl-
standes zwischen Portugal und den balti-
schen Staaten zu erreichen. Dies ist ver-
bunden mit einem dufserst komplizierten
Prozess der Entwicklung einer europa-
ischen Verfassung und européischer In-
stitutionen, der nach und nach die Souve-
rénitit der Einzelstaaten infrage stellen
wird beziehungsweise bereits infrage
stellt. Schliefslich wird dieser Prozess zu
einer militdrischen Allianz innerhalb Eu-
ropas fithren miissen, sei es unter europa-
ischem Kommando, sei es im Rahmen des
Nordatlantikpaktes.

Gefahr kultureller Verarmung

Beiall diesen tatsachlich in der Geschichte
Europas noch nie da gewesenen Entwick-
lungen, deren Ausgang und deren End-
ziel noch ganz ungewiss sind, die aber
zugleich in einem geradezu naturwiichsi-
gen Sinne als unumkehrbar gelten miis-
sen, erstaunt es immer wieder aufs Neue,
eine wie geringe Rolle in diesem gewalti-
gen und hoffentlich gewaltfrei bleiben-
den Prozess Fragen der Kultur zugemes-
sen wird. Der Verdacht liegt nahe, dass
die Protagonisten dieses grofien histori-
schen Prozesses der europdischen Eini-
gung, also im Wesentlichen die Politiker
und Wirtschaftsfiihrer Europas, der Mei-
nung sind, dass die Frage nach einer eu-
ropdischen Kultur letztlich miifiig ist. Da-



Europdische Kultur - Orientierung und Freiheit

bei sind zwei unterschiedliche Positionen
zu unterscheiden: Die einen glauben, dass
wir auf dem Weg in eine globale Kultur
sind, bei dem es darum geht, Europa
durch politische Einigung und wirt-
schaftliche Starkung einen wesentlichen
Part zu sichern. Eine andere Auffassung
kommt in der Einschdtzung zum Tragen,
es werde sich eine européische Kultur, so-
zusagen ein europdischer Way of Life,
selbstwiichsig entwickeln, wenn es nur
gelinge, die politischen und 6konomi-
schen Bedingungen eines vereinigten Eu-
ropas herzustellen. Beide Auffassungen
vereint die Uberzeugung, dass es jeden-
fallsnicht die Aufgabe europdischer Insti-
tutionen sein koénne, kulturpolitische Ini-
tiativen zu ergreifen und dadurch den
Prozess der europdischen Kultur zu steu-
ern. Dies fiihrt dazu, dass lediglich 0,05
Prozent des gewaltigen europdischen
Haushalts fiir kulturelle Zwecke aufge-
wendet wird.

Diese Zuriickhaltung Europas in kul-
turellen Angelegenheiten ist mit Sicher-
heit ein Fehler, der entweder tatsachlich
zu einer kulturellen Indifferenz in Europa
oder, was schlimmer wére, zu einer wirk-
lichen Gefdhrdung des europdischen
Einigungsprozesses fithren wird. Anders
ndmlich als in Amerika begeben sich die
europdischen Volker nicht vorausset-
zungslos in den Aufbau eines politisch
und wirtschaftlich geeinten Europas, son-
dern alle miteinander tragen sie eine
unterschiedliche Kulturgeschichte und
unterschiedliche Konzepte davon, was
Europa in kultureller Hinsicht sein
konnte und sollte, in diesen Prozess der
europdischen Einigung hinein.

Am schlagendsten wird auch dieser
kulturelle Aspekt der européischen Eini-
gung im Bereich der Sprache kenntlich.
Schon in der Tatsache, dass auch im ver-
einigten Europa, anders als in Amerika,
deutlich mehr als zwanzig Sprachen ge-
sprochen werden, kommt zum Aus-
druck, dass die entstehende europaische

Kultur etwas ganz anderes als die ameri-
kanische sein muss, wenn nicht in Kauf
genommen werden soll, dass Europa bis
zur Unkenntlichkeit kulturell verkiim-
mert. Dem tritt die in Europa weit ver-
breitete Meinung gegentiber, dass Eu-
ropa schliellich als Lingua franca Eng-
lisch verwenden wird. Dies meint nichts
anderes, als dass der Prozess der Vereini-
gung Europas nur der europdische Teil-
prozess der Globalisierung sein wird.
Denn in der Tat, dieser globale Prozess
wird zu einer Weltsprache Englisch fiih-
ren. Aber soll das auch fiir Europa gel-
ten? Werden sich Polen und Deutsche
nur auf Englisch verstindigen konnen?
Soll sie nicht mehr verbinden als Polen
und Japaner, Deutsche und Agypter?
Wire es also nicht notwendig in kulturel-
ler Hinsicht, dass der kulturelle Grad der
Nahe zwischen Deutschen und Polen ein
besonderer ist, eben weil sich beide Euro-
péer nennen?

Férderung der Sprachkenntnisse

Es kann als wahrscheinlich gelten, dass
der europdische Prozess scheitern oder
zu einer massiven Verarmung Europas
fiihren wird, wenn er nicht begleitet wird
von einer intensiven kulturellen Bindung
innerhalb Europas. Auch wenn es um-
standlich erscheint: Wir brauchen die
Lingua franca fiir die Globalisierung, die
Beherrschung européischer Sprachen fiir
die europdische Einigung. Europa
braucht also Biirger, die sich miteinander
in ihrer Muttersprache unterhalten kon-
nen. Wir sollten rasch damit beginnen,
unseren Kindern in der Schule vor allem
eines beizubringen, ndmlich bereits in
frithen Jahren eine europédische Sprache
neben der Muttersprache flieflend spre-
chen zu lernen. Das ist durchaus moglich,
es {liberfordert die Kinder im richtigen
Alter keineswegs, im Gegenteil, es for-
dert ihre Fahigkeit, spéter eine weitere
Sprache, in der Regel also Englisch, zu
lernen.

Die politische Meinung

Seite 81



Seite 82

Hellmut Seemann

Kulturen, die sich in Grenzlagen ent-
wickelt haben, geben uns ein Beispiel. So
war es im Baltikum vor dem Ersten Welt-
krieg durchaus nichts Ungewdhnliches,
dass man vier Sprachen beherrschte.
Eine alte Baltin, die ich in Frankfurt am
Main kennen lernte, erzdhlte mir, sie sei
nach dem Ersten Weltkrieg mit ihren El-
tern in den Westen gekommen. Am selt-
samsten sei es ihr damals erschienen,
dass die Menschen in der Straflenbahn
alle Deutsch miteinander gesprochen
hitten. In ihrer Kindheitsheimat sei es
anders gewesen. Auf der Strafle habe
man Polnisch gesprochen, auf den Be-
horden Russisch, in der Gesellschaft
Franzosisch und ausschlieflich in der Fa-
milie Deutsch.

Allerdings ist es ein teures Programm,
unser Schulsystem europdisch zu ma-
chen, ein Projekt, das nur als européische
Aufgabe und nur mit europdischem Geld
zu bewerkstelligen sein wird. Nur so aber
kann die politische und wirtschaftliche
Einigung Europas zu einer europdischen
Kultur werden. Dartiber hinaus scheint es
evident, dass nur ein Europa mit einer eu-
ropdischen Kultur zu einem Erfolg auch
in politischer und 6konomischer Hinsicht
werden wird. Andernfalls namlich wer-
den die Europder ihre Einigung immer
nur als einen Verlust an Identitit erfah-
ren, einen Prozess, dem man unterworfen
wurde, weil er unvermeidlich war. Eine
kollektive Melancholie, die man in Ansat-
zen bereits allerorten beobachten kann,
ware die Folge.

Zurlick zur Kultur selbst, die hier nur
um der Verdeutlichung willen zu Guns-
ten der Sprache verlassen wurde. Pro-
zesse der Vereinheitlichung, etwa der
Prozess der Entwicklung von Nationen,
sind immer begleitet von Verarmung an
kultureller Vielfalt. Kulturelle Vielfalt ist
aber die Voraussetzung dafiir, dass der
Einzelne sich im Prozess seiner Einbin-
dung in eine Kultur zugleich orientieren
und mit sich selbst identifizieren kann.

Die politische Meinung

Wenn wir also wollen, dass sich Europa
einigt, damit Kriege in Europa dauerhaft
vermieden und unser Wohlstand in ei-
ner globalen Welt erhalten werden kann,
dann wird es notwendig sein, zugleich
die europdische Vielfalt bewusst zu for-
dern. Es ist deshalb gut, dass mit dem
Einigungsprozess ein Prozess der neuen
Entdeckung von regionaler Identitét ein-
hergeht. So kann man in Thiiringen etwa
deutlich beobachten, dass Konzepte re-
gionaler Kultur wieder lebendig wer-
den, die im Zeitalter der totalitdren Sys-
teme untergegangen schienen. Im Jahr
2004 wird eine Landesausstellung Thii-
ringen als das Land der vielen Residen-
zen vorstellen. Das bedeutet, der politi-
sche Flickenteppich, der Thiiringen vor
1918 war, erscheint nicht langer als pein-
lich, sondern wird als ein besonderer
historischer Reichtum verstanden. In
den thiiringischen Universititen be-
schiftigen sich gleich mehrere interdis-
ziplindre Forschungsprojekte mit der
Frage, was mit dem Konzept von Thii-
ringen als ,Mitte Deutschlands” um die
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert ge-
meint war und was dieses Konzept im
21. Jahrhundert bedeuten koénnte. So
kann man sich als guter Europder dem
notwendigen Prozess der mit dieser Ei-
nigung einhergehenden Uniformierung
unterwerfen, ohne deshalb seine Iden-
titat als Thiiringer oder vielleicht sogar
als Schwarzburg-Sondershausener auf-
zugeben.

Im Grunde war Europa immer genau
so. Die Zeit der Nationalstaaten und erst
rechtdieder Diktatorenhatdiesim19.und
20. Jahrhundert tiberlagert. Wenn wir den
Prozess der europdischen Einigung nicht
als blofs 6konomisch-politisch-adminis-
trativen missverstehen, konnte Europa
einmal fiir die Welt, dienach Orientierung
sucht, als Beispiel dafiir gelten, dass Kul-
tur zwar immer der Formierung bedarf,
deshalb aber der Individualitdt nicht zu
entraten braucht.



	inhalt: 


