


Von den Römischen Verträgen 
zum Reformvertrag

Die Rolle der Katholischen Kirche
 im Prozess der europäischen

Integration  

Veranstalter:
Päpstliche Akademie für Theologie in Krakau

Konrad-Adenauer-Stiftung in Polen
Robert-Schuman-Stiftung in Luxemburg

Mit Unterstützung von:
Zentrum für strategische Beratung AXIS

Verlag „Wkoło nas“ in Gleiwitz 

Schirmherrschaft:
Kommission der Bischofskonferenzen  

der Europäischen Gemeinschaft (COMECE)

Dokumentation der VII. Internationalen Konferenz
Krakau, 14.-15. September 2007

Stephan Raabe (Hg.)



 Inhalt

 
Seite:

Einleitung 
Tadeusz Pieronek	 5 
Stephan Raabe	 7

Eröffnungsansprache 
Lech Kaczyński	 11

I. Die christlichen Wurzeln und die Identität Europas

Der religiöse Faktor und die Zukunft Europas 
Tercisio Kardinal Bertone	 21

Ideen und Ideologien: Europa auf der Suche  
nach seiner vernachlässigten Identität 
Jacques Santer 	 33

Eine bleibende Prägung: Die Besonderheit des Menschenbildes in Europa 
Christoph Böhr	 41

Europa eine Seele geben 
Stanisław Kardinal Dziwisz 	 47

Das Christentum als einheitsstiftende Kraft Europas 
Diarmuid Martin	 53

Herausgeber der Publikation:
Stephan Raabe, Leiter der Konrad-Adenauer-Stiftung in Polen

Redaktion: 
Anna Katharina Bölling

Mitarbeit: 
Piotr Womela, Hania Dmochowska, Ewa Kaczyńska, Lisa Hartmann

Übersetzung: 
Dorota Leśkiewicz, Iwona Łatwinska

Fotos: 
Antoni Witwicki

Grafische Bearbeitung: 
Mediakoncept, www.mediakoncept.pl

Gesamtherstellung:
Konrad-Adenauer-Stiftung e.V, Vertretung in Polen
02-561 Warschau, ul. J. Dąbrowskiego 56
Tel.: +48 22 845 93 30, Fax: +48 848 54 37
E-mail: kas@kas.pl

© �2008, Konrad-Adenauer-Stiftung, Vertretung in Polen   
Alle Rechte vorbehalten. Nachdruck – auch auszugsweise – allein mit Zustimmung  
der Konrad-Adenauer-Stiftung.

Printed in Poland. ISBN 978-83-86771-33-2

Bei den abgedruckten Beiträgen handelt  es sich weitestgehend um die von uns re-
digierten Abschriften der Reden und Diskussionen der VII. Internationalen Konfe-
renz in der Reihe „Die Rolle der Katholischen Kirche im Prozess der europäischen 
Integration“ in Krakau am 14. – 15. September 2007.



5

Inhalt

Vorwort

Tadeusz Pieronek

Bereits zum siebten Mal hat im September 2007 die internationale Konferenz 
aus dem Zyklus „Die Rolle der katholischen Kirche im Prozess der Europäi-
schen Integration“ in Krakau stattgefunden. Diese wird durch die vorliegende 
Publikation dokumentiert. Sie wurde unter der Schirmherrschaft der Kommissi-
on des Episkopates der Europäischen Gemeinschaft von der Päpstlichen Theo-
logischen Akademie in Krakau, der Konrad-Adenauer-Stiftung in Warschau, 
der Robert-Schuman-Stiftung in Luxemburg, der Europäische Volkspartei – Eu-
ropäische Demokaten, dem Zentrum für strategische Beratung AXIS und dem 
Verlag „Wokół nas“ in Gleiwitz, organisiert. Das Thema der Konferenz war:  
„Von den Römischen Verträgen zum Verfassungsvertrag (Reformvertrag)“. Auf 
der einen Seite war im Jahr 2007 ein halbes Jahrhundert seit der Unterschrift der 
Römischen Verträge vergangen, die den Auftakt zum Prozess der Europäischen 
Integration darstellten. Auf der anderen Seite war dies eine Zeit der Diskussi-
onen, die mit dem Inhalt des Verfassungsvertrages (Reformvertrages) der Eu-
ropäischen Union verbunden waren. Nach der Ablehnung des Vertrages durch 
Frankreich und Holland war dies auch der Moment eifriger Bemühungen den 
Vertrag zur Reform der Union durch die 25 Mitgliedsstaaten der Union zu rati-
fizieren. Die Situation in Polen war diesbezüglich nicht ganz klar.

EinleitungII. Reform als Notwendigkeit und Chance: Der neue EU-Reformvertrag

Warum Europa den neuen Verfassungsvertrag braucht 
Hans-Gert Pöttering	 57

Der Verfassungsvertrag: Eine Revolution im formellen Sinne 
Jacek Saryusz-Wolski	 67

III. Alte und neue Herausforderungen in Europa

Die Schlüsselrolle der deutsch-polnischen Verständigung 
Norbert Lammert	 75

Bildung und Wissenschaft als Mehrwert für Europa 
Michał Seweryński	 83

Zukunft und Hoffnungen von Belarus und seine Erwartungen an die EU 
Aleksander Milinkiewicz	 89

IV. Resümee

Marek Orzechowski	 93

V. "Arbeiten am Bauplatz Europa"

Predigt während des feierlichen Gottesdienstes  
im Rahmen der Konferenz 
Tercisio Kardinal Bertone	 97

Autorenverzeichnis	 103

Konferenzprogramm	 107

Bildliche Impressionen (im polnischen Teil der Ausgabe)	 101



6 7

Die Krakauer Konferenz bot eine gute Gelegenheit zum Meinungsaustausch und 
von Argumenten, die für eine Ratifizierung sprechen und solchen, die Vorbehalten 
und Zweifel bezüglich des Inhaltes des Vertrages zum Ausdruck bringen. Für hitzi-
ge Debatten sorgte die Anwesenheit einer Vielzahl von hochrangigen Persönlich-
keiten aus der Welt der Politik, u.a. des Präsidenten der Republik Polen, der Präsi-
denten des Europäischen Parlamentes und des Deutschen Bundestages sowie von 
Vertretern aus dem religiösen Leben: Des Kardinalstaatssekretärs Tarcisio Ber-
tone aus dem Vatikan, des Vizevorsitzenden der Kommission der Episkopate der  
Europäischen Gemeinschaft sowie Vertretern wissenschaftlicher Institutionen, 
die sich mit der Problematik des europäischen Integrationsprozesses befassen. 
Die Lektüre der Texte, die sich in dieser Publikation befinden, sind nicht nur 
Zeugnis eines wichtigen Momentes, den die Europäer zum 50. Jahrestag des 
Beginnes des Integrationsprozesses, erleben, sondern auch Ausdruck ihrer Be-
sorgnis um die eigenen Wurzeln, um Werte, die sie gepflegt haben und um ihrer 
zukünftige Gestalt, die Europa Frieden, materiellen Wohlstand und eines hohes 
Niveau geistiger Kultur sichert.

Die Völker in Europa einander annähern

Stephan Raabe

Die vorliegende Publikation fasst die Diskussionsbeiträge einiger prominen-
ter Teilnehmer der Krakauer Europakonferenz zusammen, die am 14. und 15. 
September 2007 unter dem Titel „Von den Römischen Verträgen zum Reform-
vertrag“ in der Reihe „Die Rolle der katholischen Kirche im Prozess der euro-
päischen Integration“ stattgefunden hat.

Der Christ, sagte einmal der frühere Kölner Erzbischof und bedeutende Sozial
wissenschaftler Joseph Kardinal Höffner, dürfe „nicht mürrisch am Zaun der 
Welt von heute stehen und ärgerlich zusehen, was da drinnen geschieht. Er muss 
über den Zaun steigen und handeln und helfend mitten in der Welt von heute 
gegenwärtig sein, als Seele und Sauerteig“.

Die Konferenzreihe zur „Rolle der Katholischen Kirche im Prozess der eu-
ropäischen Integration“ will europapolitisch zum „Übersteigen des Zaunes“ 
motivieren. Mit dieser Konferenzreihe will die Konrad-Adenauer-Stiftung 
als christlich-demokratische Einrichtung gemeinsam mit ihren Partnern in 
der alten Kulturmetropole Krakau auf europäischer Ebene aktiv präsent 
sein in der öffentlichen Debatte. Wir tun dies in dem Bewusstsein, dass 
die europäische Debatte nun ein integrierender Teil der nationalen Debat-

Vorwort



8 9

ten ist, in denen in Polen und Europa die katholische Kirche eine bedeu-
tende Rolle spielt.

Deshalb engagiert sich das Warschauer Büro der Adenauer-Stiftung seit nun-
mehr acht Jahren mit einem erheblichen Einsatz, um in Zusammenarbeit mit der 
Päpstlich-Theologischen Akademie in Krakau, der Robert-Schuman-Stiftung in 
Luxemburg und dem Gleiwitzer Verlag „Wokół nas“ das Krakauer Europaforum 
als ein „Leuchtturm-Projekt“ zu ermöglichen. Deshalb laden wir jedes Jahr aufs 
Neue hochrangige Kirchenvertreter, Politiker sowie ausgewiesene Experten zur 
Diskussion nach Polen ein, um die europäische Welt von heute sachgerecht und 
wertorientiert ins Auge zu fassen und der Europadebatte eine christliche Orien-
tierung zu geben. Dass dies in einer polnischen, deutschen, europäischen Ko-
operation ohne konfessionelle, religiöse oder nationale Scheuklappen geschieht, 
weitet den Blick für wahre christliche Katholizität in Europa.

Weil die Konferenz sich mit grundlegenden Elementen europäischer Politik, 
Kultur und Identität befasst und immer wieder ein sehr positives Echo findet, 
hat die Konrad-Adenauer-Stiftung in Polen bereits die Beiträge der Krakauer 
Europa-Foren von 2003 und 2004 sowie von 2006 und 2007 in Dokumentatio-
nen auch dem interessierten deutschsprachigen Publikum zugänglich gemacht, 
um so eine breitere Öffentlichkeit an dem interessanten Dialog teilhaben zu 
lassen. Polnische Dokumentationen wurden von dem Verlag "Wokół nas" in 
Gleiwitz herausgegeben. Wir danken sehr herzlich allen unseren Partnern, die 
zum Erfolg dieser internationalen Debatten beigetragen haben, allen voran dem 
Spiritus Rector der Konferenzreihe Weihbischof Prof. Tadeusz Pieronek. 

Das „neue Europa“ entsteht im gemeinsamen Tun. Das Ziel erläuterte Jean 
Monnet, einer der Väter der Europäischen Union, mit folgenden Worten: „Wo-
rum es geht, ist die Vereinigung der Interessen der europäischen Völker und 
nicht die Bewahrung des Gleichgewichts dieser Interessen.“ 

Als christliche Demokraten wollen wir dabei helfen, dass sich die Völker in 
Europa einander annähern und nicht einfach nur die Staaten miteinander ko-

operieren. Wir wollen einen Beitrag zur Suche nach dem gemeinsamen Wohl 
in Europa leisten, das immer größer ist als die Summe der je individuellen na-
tionalen Interessen. Wir lassen uns dabei leiten von den Prinzipien der Men-
schenwürde, der Subsidiarität und Solidarität, wie sie in der christlichen Sozi-
allehre grundgelegt sind. Mit diesen Grundorientierungen haben gerade christ-
demokratische Politiker wie Robert Schuman, Alice de Gasperi und Konrad 
Adenauer die Europäische Gemeinschaft vor einem halben Jahrhundert auf 
den Weg gebracht. Seitdem hat Europa eine lange Strecke zurückgelegt, die 
nach 1989 zur Versöhnung der beiden „Lungen“ – des Ostens und des Westens 
– geführt hat, die willkürlich durch einen Eisernen Vorhang der Ungerechtig-
keit getrennt waren. In diesem Sinne wollen wir weiter den Weg der Europäi-
schen Union beschreiten. 

Die Krakauer Europakonferenz bietet alljährlich die Möglichkeit, sich im ge-
meinsamen Meinungsaustausch in Verantwortung vor Gott und den Menschen 
über die richtige Richtung zu vergewissern. Die nächste Zusammenkunft am 
12./13. September 2008 steht unter dem Motto: Was für ein Europa für das 
Christentum? Was für ein Christentum für Europa? ■

Stephan RaabeDie Völker in Europa einander annähern



11

Eröffnungsansprache

Lech Kaczyński

Ich stehe vor einer äußerst schwierigen Aufgabe. Der Prozess der europäischen In-
tegration, der bereits fünfzig Jahre alt ist, wenn man davon ausgeht, dass er mit den 
Römischen Verträgen begann, denn man könnte ebenfalls annehmen, dass der Integ-
rationsprozess sechs Jahre früher mit der Gründung der Europäischen Gemeinschaft 
für Kohle und Stahl begann, war ein durchaus komplizierter Prozess, sowohl in geo-
graphischer als auch in politischer Hinsicht. Am Anfang des Integrationsprozesses 
bestand Europa aus lediglich sechs Staaten, darunter drei großen Staaten – wenn man 
die europäischen Gegebenheiten berücksichtigt – das heißt Frankreich, die damalige 
Bundesrepublik Deutschland, die man in Polen als Westdeutschland bezeichnete und 
Italien, sowie drei kleineren Staaten, wobei es eigentlich ein mittelgroßes, ein etwas 
kleineres und ein in jeden Fall als klein zu bezeichnendes Land war.

Heute besteht Europa aus 27 Staaten. Es ist ein enger politischer Zusammen-
schluss, der von Lissabon bis nach Helsinki reicht. Er zeichnet sich also durch 
eine für europäische Verhältnisse enorme territoriale Größe und eine sehr gro-
ße Zahl von Mitgliedern aus.

Am Anfang meiner Rede möchte ich die Hoffnung äußern, dass dies nicht das 
Ende ist und dass die Zahl von 27 oder sogar 28 Mitgliedern – denn auch Kroa-



12 13

tien kann von einem erfolgsreichen Ergebnis seines Weges nach Europa ausge-
hen – keine endgültige Zahl ist und dass außer des Blickes auf den Balkan, der 
auf der Sitzung des Europäischen Rates im März so deutlich skizziert wurde, 
auch die südöstliche Ausrichtung eine wichtige Rolle spielen wird. Zu dieser 
gehören solche Länder wie die Ukraine, Moldau und in Zukunft sogar Geor-
gien oder Aserbaidschan. Wir wollen jedoch zu den Anfängen zurückkehren, 
denn diese Konferenz beschäftigt sich nicht ausschließlich mit dem europäi-
schen Integrationsprozess, sondern geht auch auf die Rolle der Kirche in die-
sem Prozess ein.

Es gehört sich, an dieser Stelle an Ereignisse zu erinnern, die Ihnen gewiss 
nicht neu sind. Der Ursprung der europäischen Integration ist zweifellos das 
Ergebnis des christlich-demokratischen Gedankenguts. Er war außerdem eine 
direkte Reaktion auf die Ereignisse, die mit Nationalsozialismus, Völkermord 
und der Spaltung Europas nach dem Zweiten Weltkrieg zusammenhingen. Die 
damaligen Christdemokraten waren sicherlich zutiefst anti-nationalistisch und 
dies hat möglicherweise die ursprüngliche Ideologie der europäischen Integra-
tion geprägt. Diese gedankliche Ausrichtung der Christdemokratie dieser Zeit 
scheint die Konsequenz aller dramatischen, gemeinsamen Erfahrungen Euro-
pas zu sein, insbesondere jedoch der Erfahrung des Nationalsozialismus. Da 
die Anfänge Europas sich vor allem aus der christlich-demokratischen Ideolo-
gie herleiten, eine Tatsache, die im Nachhinein auch von der Sozialdemokratie 
Europas akzeptiert wurde, scheint der Zusammenhang zwischen Europa und 
der Kirche gewissermaßen offensichtlich zu sein. Man kann sagen, dass die 
durch das Christentum inspirierte Denkweise der Väter der Europäischen Ge-
meinschaft zu den ursprünglichen Grundlagen Europas gehörte. Selbst wenn 
unter diesen Vätern der sozusagen zweiten Generation – wie zum Beispiel Ge-
neral de Gaulle – Persönlichkeiten waren, die nicht so eng mit der christlich-
demokratischen Bewegung zusammenhingen, waren sie dennoch religiöse Men-
schen, die mit der katholischen Kirche verbunden waren. Diese Feststellungen 
sind insofern beachtenswert, als dass der Prozess der europäischen Integration 
ein Prozess war, der in einem sich dynamisch wandelnden Europa vonstatten 
ging; sich wandelnd auch im Sinne der Ideen. Es bestehen keine Zweifel dar-

über, dass dieser Wandel durch parallele und unabhängig verlaufende Prozes-
se des fortschreitenden Laizismus in Westeuropa begleitet wurde, die damals 
glücklicherweise Polen nicht betrafen. Polen wurde von ihnen in ganz ande-
rer Hinsicht und zu geringem Grad erfasst und nach einigen Erfolgen, die bis 
zum Ende der 60er Jahre andauerten, verschwand der Laizismus aus Polen. In 
Polen lebt also eine Gesellschaft, die mit Religion und Kirche eng verbunden 
ist. Ein bisschen weniger freilich als früher, aber man muss bedenken, dass die 
Formen der Religiosität natürlich einem gewissen Wandel unterliegen. Das ist 
eine Randbemerkung, die sich vor allem an diejenigen von Ihnen richtet, die 
aus dem Ausland kommen.

Der Prozess des fortschreitenden Laizismus spielte meines Erachtens die 
Schlüsselrolle in den Auseinandersetzungen, die während der heutigen Etap-
pe der europäischen Integration vorherrschen. Dabei handelt es sich beispiels-
weise um die Auseinandersetzung bezüglich einiger Bestandteile des euro-
päischen Vertrages, eines Vertrages, der in seiner endgültigen Form zum Re-
formvertrag wird. Es ist vor allem auch die Auseinandersetzung wegen der 
eventuellen Präambel des Vertrages. Dabei geht es um offensichtliche Fak-
ten, denn wenn wir nach gemeinsamen Wurzeln und nach der gemeinsamen 
europäischen Axiologie suchen und an die über zweieinhalbtausend Jahre 
dauernde Geschichte unseres Kontinentes anknüpfen wollen, die als Beginn 
die altgriechische Geschichte annimmt, so spielt seit nahezu zweitausend 
Jahren das Christentum eine enorm wichtige Rolle. Als polnischer Staat lag 
uns nichts mehr am Herzen als die die Feststellung dieser offensichtlichen 
Tatsache. Es war in keinem Fall ein Versuch, aus dem Vertrag ein Dokument 
mit religiösem Charakter zu machen. Es sollte auf keinen Fall das Recht da-
rauf, ein gläubiger, indifferenter oder aber ungläubiger Mensch zu sein, be-
schränkt werden. Diese Freiheit wird heutzutage in Europa von niemandem 
bestritten, unabhängig von der persönlichen Einstellung zur Religion. Lassen 
Sie es mich noch anders ausdrücken: Es ist ein Problem aufgetaucht, das aus 
unserer polnischen Perspektive schwer zu verstehen ist. Denn die Bezugnah-
me auf das Christentum war eine bloße Bezugnahme auf die offensichtlichen 
Gegebenheiten, die man keinesfalls negieren kann.

Lech KaczyńskiEröffnungsansprache



14 15

Ich bin mir dessen bewusst, dass in Europa ein ideologischer Kampf ausgetra-
gen wird. Die heutige Linke – die ich heute nicht angreifen möchte, denn jeder 
hat das Recht auf eine eigene Sichtweise – ist keine politische Gruppierung, die 
sich für die Interessen von Lohnarbeitern einsetzt und insbesondere für diejeni-
gen, die weniger anspruchsvollen Beschäftigungen nachgehen, sondern sie ist 
vielmehr eine kulturelle Gruppierung. Aber auch diese Gruppe sollte selbstver-
ständlich die Tatsachen anerkennen, so wie sie nun mal sind. Deshalb verstehe 
ich nicht, warum in der eventuellen Präambel – und dabei erinnere ich daran, 
dass dieses Problem aus der formalen Sicht heute nicht mehr aktuell ist – die 
Bezugnahme auf Gott und die christlichen Wurzeln hätte nicht berücksichtigt 
werden sollen. Die Tatsache, dass wir diesbezüglich keine Unterstützung er-
halten haben, verstehen wir als Niederlage. Das Prinzip des Laizismus, wel-
ches in einigen Ländern vorherrschend ist – insbesondere in einem sehr gro-
ßen europäischen Land, weswegen dies ein laizistischer Staat ist – scheint nicht 
überzeugend zu sein. Der Charakter dieses Staates ist nun eine andere Frage, 
in die wir Polen, nicht bewerten möchten, als die Bezugnahme auf offensicht-
liche Wahrheiten, die man keinesfalls bestreiten kann. Soviel zum Inhalt des 
Verfassungsvertrages im Grunde genommen des Reformvertrages, wobei an 
dieser Stelle vermerkt werden soll, dass Artikel 50 des Vertrages die Grundla-
ge für die Handlungsfreiheit der Kirchen darstellt, aber dort gleichzeitig auch 
Sachverhalte zusammengestellt werden, die unserer Meinung nach nicht ganz 
identisch sind. Dies sind die Aktivitäten von religiösen Gemeinschaften oder 
von verschiedenen „humanistischen Vereinigungen“, die einen philosophischen 
Charakter haben. Wir haben absolut nicht vor, deren Handlungsspielraum zu 
beschränken, aber wir möchten ausdrücklich betonen, dass ihre Aktivitäten 
nicht dem Wirken der Kirche entsprechen. Die Aufnahme des so genannten Kir-
chenartikels in das Vertragswerk ist jedoch ein Erfolg, und zwar ein Erfolg, der 
nicht nur als begründet anerkannt werden muss, sondern auch als ein solcher, 
der zielgerecht erkämpft wurde, da es offensichtlich ist – und dies ist eine po-
litische und keine ideologische Tatsache – dass die katholische Kirche geleitet 
von dem verstorbenen großen Papst Johannes Paul II. sowie von seinem Nach-
folger Benedikt XVI. die europäische Integration stets unterstützt hat. Auch un-
ter den Katholiken, und dabei meine ich die polnischen Katholiken, war man 

sich in dieser Frage nicht einig. Es gab eine eindeutige Mehrheit und eine ein-
deutige Minderheit. Die Mehrheit der polnischen Katholiken unterstützte den 
Integrationsprozess, auch aufgrund der großen Autorität des Papstes Johannes 
Paul II. und der heutigen Autorität des Papstes Benedikt XVI. in unserem Land. 
Das ist eine politische Tatsache, die alle diejenigen, die an die eine oder ande-
re Form der europäischen Integration denken, nicht vergessen dürfen, denn es 
spielt eine sehr wichtige Rolle.

Wenn es aber um Dinge geht, die nicht im engeren Sinne mit der religiösen 
Problematik zusammenhängen, sollte beachtet werden, dass die Frage nach der 
Zukunft Europas noch vor uns liegt. Der Reformvertrag hat dabei eine Doppel-
bedeutung: Zum einen ist er in der Tat die erste institutionelle Reform seit einer 
langen Zeit. Unser Staat hat nicht in Frage gestellt, dass, vor dem Hintergrund 
der Tatsache, dass in einer kurzen Zeit zuerst zehn und später noch einmal zwei 
zusätzlichen Staaten der Europäischen Union beigetreten sind, die Mechanis-
men, die mit der Funktionsfähigkeit der Europäischen Union zusammenhängen, 
nicht dieselben sein können wie früher. Polen sperrte sich nicht gegen die Not-
wendigkeit der Reform der europäischen Institutionen. Vielleicht war unsere 
Bewertung das Resultat einer gewissen Frische, das heißt dessen, dass wir erst 
seit kurzem Mitglied der EU sind und bisher viel davon profitiert haben, wes-
wegen unsere Bilanz eindeutig positiv ausfällt. Auf der anderen Seite bewer-
teten wir die Aktivitäten der EU nicht so kritisch wie das einige Vertreter der 
Mitgliedsstaaten tun, die seit vielen Jahrzehnten zur EU gehören.

Man kann sagen, dass der vieldiskutierten Krise in der Europäischen Union 
in Polen keine besonders starke Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Es ist je-
doch anzuerkennen, dass wir keine ausgesprochenen Experten diesbezüglich 
sind, denn erst vor kurzem feierten wir den dritten Jahrestag unseres Beitritts 
zur Europäischen Union. Wenn sich Polen also aktiv und in einigen Fällen 
gegenüber bestimmten Lösungen ablehnend an den Diskussionen über den 
Vertrag beteiligte, der letztendlich zum Reformvertrag wurde, so hing das 
nicht mit der Verneinung der Notwendigkeit von Reformen oder gar mit der 
Leugnung der enorm wichtigen Rolle der Europäischen Union und deren po-

Lech KaczyńskiEröffnungsansprache



16 17

sitiven Charakter zusammen. Es hatte vielmehr mit der Diskussion über die 
zukünftige Gestalt der Europäischen Union zu tun. Wir sind der Meinung und 
ich denke, dass wir diese Meinung auch in der Zukunft vertreten werden, dass 
die EU zwar ein enger Zusammenschluss von Staaten bleiben, aber nach wie 
vor eine Konföderation der europäischen Staaten seien soll. Der Aspekt des 
engen Verbundes kommt sicherlich bereits heute zum Ausdruck. Die exter-
nen Maßnahmen der EU, die man als Außenpolitik der Europäischen Union 
bezeichnen kann, sind kein Zukunftsplan, sondern eine Tatsache, die heute 
existiert, aber auch schon in der Vergangenheit zu beobachten war: Es gibt 
so etwas wie eine Außenpolitik der Europäischen Union. Der Grad mit dem 
nationale Parlamente durch das europäische Recht an den legislativen Aktivi-
täten beteiligt sind, wird in verschiedenen Ländern unterschiedlich bewertet. 
Dabei geht es um die Beurteilung hinsichtlich dessen, wie hoch der prozen-
tuale Anteil des europäischen Rechts bei der Gesetzgebung ist oder inwiefern 
die nationale Gesetzgebung mit dem europäischen Recht konform ist. Das 
Ergebnis beträgt meistens über 50%, häufig bewegt es sich im Bereich von 
70% wie das beispielsweise bei den italienischen Parlamentariern der Fall ist. 
Dabei beziehe ich mich auf meine Informationen, von denen ich nicht weiß, 
wie exakt sie genau sind. Aber es ist ein weitreichender Grad von Integrati-
on, das muss klar gesagt werden.

Das heutige Europa besteht aus verschiedenen Nationen, die von etwas unter-
schiedlichen Traditionen geprägt sind und die eine ganz andere Geschichte ha-
ben. In manchen Fällen ist die Geschichte der unabhängigen Staatlichkeit sehr 
kurz, in manchen sehr lang. Im Fall Polens war diese Staatlichkeit für über 100 
Jahre unterbrochen und wenn man auch das System der Volksrepublik Polen 
mit einrechnet, so kann über eine noch längere Pause gesprochen werden. Da-
bei muss man jedoch festhalten, dass auch die Volksrepublik Polen zweifelsfrei 
eine Form der Staatlichkeit Polens darstellte.

Die Geschichte der europäischen Staaten entwickelte sich also recht unter-
schiedlich, wenn man die geographischen Entfernungen oder den dramatischen 
Verlauf der Geschichte einiger Länder berücksichtigt. Kann daraus heutzutage 

ein Zusammenschluss mit der Qualität eines supranationalen Charakters ent-
stehen? Aus meiner tiefsten Überzeugung kann ich sagen: „Nein“.

Nach gemeinsamen Werten muss woanders gesucht werden. Diese gemein-
samen Werte müssen im Christentum gesucht werden oder jedenfalls in der 
auf den christlichen Werten beruhenden Axiologie. Diese Werte sollten in der 
Tradition der demokratischen Gesellschaftsordnung als der einzig möglichen 
staatlichen Ordnung gesucht werden. Schließlich müssen diese gemeinsamen 
Werte im Bereich dessen gesucht werden, was wir als Marktwirtschaft be-
zeichnen. Dabei kann es sich jedoch nicht um eine Marktwirtschaft gehen, die 
keinen Regulierungsprozessen unterliegt. Was die Europäische Union angeht, 
wird die Sünde einer unregulierten Marktwirtschaft von ihr sicherlich nicht 
begangen werden. Wenn von ihr eine Sünde begangen wird, hängt diese eher 
mit der Frage der zu starken Regulierung vieler Sachverhalte zusammen. Die-
se gemeinsamen Werte können die Grundlage einer Form von politischer Ge-
meinschaft bilden, aber man muss sich bewusst sein, dass sie nicht identisch 
mit einer Volksgemeinschaft sein kann. Europa kann ein Akteur werden, der in 
der Zukunft mehr als heute an Bedeutung auf der Welt gewinnen kann. Das ist 
möglich, es bedarf jedoch der Überwindung von gewissen Unmöglichkeiten, 
die heute nicht im Bereich dessen liegen, was europäischen Föderalisten pro-
pagieren. Diese Unmöglichkeiten liegen in den beschränkten Möglichkeiten, 
die die EU als externer Akteur hat und stehen im ausgesprochenen Widerspruch 
zu dem Unterfangen eine friedliche Welt zu schaffen. Sie passen nicht zu un-
serer Vision einer Welt ohne Kriege, ohne tödliche Konflikte, die den Tod mit 
sich bringen und sind deshalb sicherlich etwas unangenehm… Aber die Welt 
ist so, wie sie ist und manchmal muss man um der guten Sache willen unter 
Gewaltanwendung handeln. Die Möglichkeit Europas für das allgemeine Wohl 
zu agieren ist im Vergleich zu den Möglichkeiten der Vereinigten Staaten von 
Amerika sehr gering. Diesen Zustand gilt es zu verändern.

Oder noch anders ausgedrückt: Europa kann eine gewisse Form von politischer 
Gemeinschaft sein, es kann eine besondere Rolle in der Welt spielen, aller-
dings ist der Weg, der zur intensiven Vereinheitlichung, ein Weg, der nicht in  

Lech KaczyńskiEröffnungsansprache



18 19

diese Richtung führt. Es ist ein Weg, der Spannungen und Konflikte verursachen 
kann, der Bedenken hervorrufen kann, dass das vereinigte Europa ein Werkzeug 
in den Händen derjenigen Nationen ist, die am größten und am stärksten sind. 
Das lässt sich noch anders formulieren, indem festgestellt wird, dass selbst die 
großen, mittelgroßen und kleinen Staaten die Rolle einer gewissen „Füllung“ 
spielen. Die größten Staaten Europas – unabhängig von ihrer Stärke und Dy-
namik – sind nicht in der Lage solch eine Rolle wie vor 100 Jahren zu spielen. 
Sie sind nicht in der Lage Weltmächte zu sein. Wenn wir hingegen das Poten-
tial anderer europäischer Staaten hinzufügen und Solidarität mit den größten 
Staaten voraussetzen, so werden wir zu einer globalen Weltmacht. Ja, Europa 
sollte eine globale Weltmacht werden, dabei sollten jedoch die Interessen von 
Staaten berücksichtigt werden, die nicht zu den stärksten Mitgliedern der EU 
gehören. Ich spreche darüber nicht nur als Präsident der Republik Polen, denn 
Polen ist ein verhältnismäßig großes Land in Europa: Es ist das sechstgrößte 
Land, wobei unser Entwicklungsniveau nicht zu hoch ist, wenn man es mit den 
europäischen Verhältnissen vergleicht. Die polnische Wirtschaft entwickelt sich 
jedoch relativ dynamisch und wir hoffen, dass sich die Unterschiede reduzie-
ren werden. Aber außer Polen gibt es noch viele europäische Staaten, die viel 
kleiner sind als unser Land. Die Europäische Union ist also auch eine Gruppe 
von kleinen Ländern wie Slowenien, Litauen, Lettland, Estland, Irland oder 
Luxemburg. Ich habe nicht mal alle erwähnt und jedes von diesen Ländern hat 
seine eigene Geschichte, seinen eigenen Nationalstolz und seine eigenen Inter-
essen. Auch ihre Standpunkte müssen natürlich berücksichtig werden. Und nur 
so kann die Europäische Union ihre Ziele erreichen – als gemeinsamer Raum 
der Demokratie, Freiheit, Ordnung und Ruhe, aber auch als ein Akteur, der eine 
große Rolle auf der internationalen politischen Bühne spielen wird.

Ich habe in meiner Rede über den fortschreitenden Prozess des Laizismus ge-
sprochen. Als Katholik beobachte ich ihn nicht mit Enthusiasmus, aber ich bin 
mir dessen bewusst, dass es ihn im heutigen Europa gibt. Ich spreche dabei 
nicht über Polen, welches in dieser Hinsicht stabil ist. Diejenigen, die nach 
1989 geglaubt haben, dass sich in Polen Tendenzen ausbreiten werden, die im 
Westen vorherrschen, haben sich wirklich geirrt. Dies ist nämlich überhaupt 

nicht der Fall. Aber auch in anderen europäischen Staaten – zumindest laut ei-
nigen Daten – gehen immer mehr Menschen in die Kirche. Es findet dort eine 
Rückkehr zur Religiosität statt. Das ist auch eine gewisse Chance für Europa. 
Sicherlich eine Chance eher in der langfristigen Perspektive. Denken Sie bitte 
daran, dass wir unabhängig von den Grundsatzfragen, von den Beziehungen 
zwischen Mensch und Gott, auf einer Welt leben, in der wir es auch mit Reli-
gionen zu tun haben, die ihre Mission anders verstehen, als das friedlich einge-
stellte Christentum. Diese Tatsache soll ebenfalls berücksichtigt werden, ohne 
dass hier jemand kritisiert wird. Das sind die Realitäten der heutigen Welt, Re-
alitäten, im Rahmen derer unser Kontinent – bei allen seinen Nachteilen und 
seinem Elend – ein besonderer Kontinent ist, der eigentlich seit über 60 Jahren 
im Frieden lebt. Ich spreche hier nicht über den Balkan der 90er Jahre, als es 
dort zu einer großen Tragödie kam. Es ist ein Kontinent mit einem verhältnis-
mäßig hohen Lebensstandard, der in einigen Ländern sogar als sehr hoch ein-
zustufen ist, mit einem hohen Demokratiestandard, und mit dem Schutz der 
individuellen Autonomie. Dies ist aber die europäische Realität, die in unserer 
Welt – dass muss klar gesagt werden – eine exklusive Realität ist. Es gibt nun 
solche Menschen, die auch in Europa diese Realität verändern möchten. Unse-
rer Meinung nach ist es sicherlich eine gemeinsame Aufgabe der Europäer dies 
nicht zuzulassen. Ich bin tief davon überzeugt, dass dies nur unter bestimmten 
Bedingungen möglich ist nämlich wenn das Christentum, und damit meine ich 
in erster Linie den Katholizismus, aber auch andere Konfessionen, eine sehr 
wichtige Rolle spielen werden. ■

Autorisierter Text

Lech KaczyńskiEröffnungsansprache



21

Der religiöse Faktor und die Zukunft Europas

Tercisio Kardinal Bertone

Ich danke Ihnen, dass Sie mich eingeladen haben, um diese Studientagung zu eröff-
nen, die sich einem Thema widmet, das nicht nur für die Hauptverantwortlichen des 
kirchlichen und politischen Lebens, sondern letztendlich für jeden Gläubigen und für 
alle europäischen Bürger von besonderem Interesse ist. Sehr herzlich grüße ich Herrn 
Kardinal Stanislaw Dziwisz, den Erzbischof von Krakau, den Präsidenten des Euro-
päischen Parlaments, Herrn Pöttering, Bischof Tadeusz Pieronek, die einsatzbereiten 
Institutionen und die kirchlichen und zivilen Persönlichkeiten, die sich dafür verwen-
det haben, diesen siebten Internationalen Kongress ins Leben zu rufen. Das Thema – 
„Der religiöse Faktor und die Zukunft Europas“ – gibt Ihnen, den Kongressteilneh-
mern aus verschiedenen Nationen, Gelegenheit, gemeinsam nachzudenken über die 
europäische Integration und über den Beitrag, den die christlichen Werte durch das 
Handeln der Katholiken dazu leisten können. In dem Wunsch, dass Ihre Arbeiten 
erfolgreich sein mögen, beginne ich meinen Einführungsvortrag mit einem kurzen 
Überblick über die gegenwärtige soziokulturelle und religiöse Lage in Europa.

Der religiöse Faktor im heutigen Europa

Tief geprägt von zwei großen historischen Ereignissen – dem Fall der Berliner 
Mauer im Jahre 1989 und dem Angriff auf die Zwillingstürme in New York im 

I. Die christlichen Wurzeln  
und die Identität Europas



22 23

Jahre 2001 – hat der Westen in diesen Jahren in einem kulturellen Klima gelebt, 
das von einer verbreiteten, wenn auch oft vagen Suche nach dem Heiligen ge-
kennzeichnet war. Dieses Phänomen betrifft besonders Europa, wo die religiö-
se Dimension der Existenz in eine große Krise gebracht worden war durch die 
vermassende antireligiöse Propaganda in den Ländern des Ostens und durch 
die um sich greifende Säkularisierung, die nicht nur die Oberschichten sondern 
auch die breiten Massen in den Nationen des Westens Europas berührt hat. Hier 
also hat – wie gesagt – die religiöse Dimension wieder begonnen, immer mehr 
das Interesse der öffentlichen Meinung zu wecken. Jüngste Statistiken belegen 
für unseren Kontinent ein Wiedererwachen des Glaubens an Gott und auch des 
Bekenntnisses der Zugehörigkeit zur christlichen Kultur und der Identifizie-
rung mit ihr – wenn auch unterschieden wird zwischen „believing“, „belon-
ging“ und „behaving“, also zwischen Glauben, konfessioneller Zugehörigkeit 
und ethischem Verhalten.

Es sollte sofort gesagt werden, dass einige meinen – in Wirklichkeit handelt 
es sich dabei um eine Minderheit – die Religion nehme im öffentlichen Leben 
zuviel Raum ein. Bei ihnen ruft jeder Hinweis auf die Religion eine Abwehr 
hervor, die manchmal gewaltsam ist. Jemand hat einmal geschrieben, dass ihre 
Haltung vergleichbar sei mit der des Stieres, der beim Stierkampf vor dem roten 
Tuch stehe. Der katholischen Kirche Glauben zu schenken, käme für sie einer 
„Ghettoisierung“ in einer überholten und beinahe im Aussterben begriffenen 
Einrichtung gleich. Dank der großen Resonanz der Massenmedien scheint die 
Kultur des Säkularismus in Europa vorherrschend zu sein, und einige kämpfen 
mit allen Mitteln dafür, dass die Religion als reine Privatangelegenheit betrach-
tet werde, die keinen Einfluss auf das Leben der Gesellschaft besitzt. Bei nähe-
rem Hinsehen ist es jedoch durchaus nicht einfach, den geistlichen Bedarf von 
den Gewissen der Personen und vom gesunden Menschenverstand zu trennen. 
Darüber hinaus ist der Prozess der Säkularisierung nicht frei von Hindernis-
sen: Wenn es nämlich wahr ist, dass manche Formen der Entinstitutionalisie-
rung der Religion (believing without belonging) sich in einigen Gebieten Eu-
ropas ausbreiten, so geschieht andernorts nicht unbedingt dasselbe. Angesichts 
eines so komplexen Phänomens, das die postmoderne Epoche, in der wir leben, 

kennzeichnet, darf man sich zu Recht fragen, ob wir dem Ende eines Europa, 
in dem die christliche Kultur und Spiritualität weit angelegt und tiefgreifend 
sind, entgegengehen und ob wir uns auf den Triumph des Säkularismus vorbe-
reiten müssen. In diesem Zusammenhang werden Sie auf Ihrem Kongress auch 
die Frage untersuchen, was die christlichen Gemeinschaften tun können und 
in welchem Geist sie handeln sollen. Es stellt sich folgende Frage: „Was sind 
letztendlich der Inhalt und der »Mehrwert«, die die Religion – ich meine damit 
in erster Linie das Christentum – zum Aufbau des Europa von heute und von 
morgen beitragen kann?“

Die Religion in der jüngsten Geschichte Polens

Ich werfe jetzt einen Blick auf eure Nation, die maßgeblich geprägt ist durch den 
Einfluss des Christentums und durch das Wirken heiliger Männer und Frauen, 
die ihre Kultur und ihre Entwicklung gestaltet haben. Ich habe nicht die Absicht, 
die Geschichte des polnischen Volkes darzulegen, auch wenn dies äußerst in-
teressant wäre. Ich möchte mich nur darauf beschränken, liebe Freunde, daran 
zu erinnern, dass im Laufe der Jahrhunderte Polen seinen Weg unter dem stän-
digen Schutz der Schwarzen Madonna gegangen ist. Aus ihrer tröstlichen Ge-
genwart hat es den Mut und die Weisheit geschöpft, die notwendig waren, um 
schwierige und manchmal sogar dramatische Augenblicke zu überwinden. Der 
Diener Gottes, der geliebte Papst Johannes Paul II. hat zum Beispiel mehrmals 
die Brutalität des Nazismus und des Kommunismus hervorgehoben, zweier 
Formen der gesellschaftlichen Unterdrückung und der Religionsverfolgung, die 
Sie erfahren haben. Wenn Polen unter diesen beiden totalitären Regime, die so 
fern und so verschieden voneinander waren und in gewisser Hinsicht einander 
dennoch so nahe und so ähnlich, enorm gelitten hat, hat es umgekehrt jedoch 
die tiefe Erfahrung der unüberwindbaren Kraft des Christentums machen kön-
nen, die seinem Volk Zusammenhalt gegeben hat und es dem Evangelium treu 
bleiben ließ. Wer nämlich mit Christus ist, widersteht jedem Angriff. Wer ihn 
liebt, spürt die Notwendigkeit, den Menschen zu lieben und stets seine Achtung 
und Würde zu fördern. Er liebt das eigene Volk, dem er sich zugehörig fühlt, 
und lernt, es zu verteidigen als wäre es seine eigene „Familie“. Ihre Erfahrung 

Tercisio Kardinal BertoneDer religiöse Faktor und die Zukunft Europas



24 25

bezeugt, dass man nur dann, wenn man dem im Herzen jedes Menschen vor-
handenen Streben nach Wahrheit, Gerechtigkeit und Freiheit entgegenkommt, 
eine wirklich freie und solidarische Nation aufbauen kann – eine Nation, die 
die menschlichen und geistlichen Werte bewahrt, in deren inneren Versöhnung 
und Einheit zwischen allen Menschen herrscht und die offen ist gegenüber den 
großen Aussichten auf Frieden und ganzheitliche Entwicklung im Dialog mit 
den anderen Völkern. Wie wichtig ist doch in diesem Zusammenhang das Han-
deln der Kirche! Hierzu schreibt der Heilige Vater Papst Benedikt XVI. in seiner 
ersten Enzyklika Deus Caritas est: „Die gerechte Gesellschaft kann nicht das 
Werk der Kirche sein, sondern muss von der Politik geschaffen werden. Aber das 
Mühen um die Gerechtigkeit durch eine Öffnung von Erkenntnis und Willen für 
die Erfordernisse des Guten geht sie zutiefst an „ (Nr. 28). Es gehört zur Sen-
dung der Kirche, die Gläubigen zu einer inneren Freiheit zu erziehen, die sich 
jeder Form der Unterdrückung widersetzt; in ihnen eine Liebe zu wecken und 
zu nähren, die den Hass und die Intoleranz besiegt; sie zu unterweisen, um sie 
fähig zu machen, ein konsequentes Zeugnis von den menschlichen und geistli-
chen Werten zu geben, die für jede Person und für jedes Volk grundlegend sind. 
In Anlehnung an die christlichen Grundsätze, die in Polen sehr stark verankert 
sind, haben die derzeitigen Verantwortungsträger der Regierung Ihres Landes 
mit Nachdruck richtig gefordert, dass die Europäische Union keine Angst haben 
soll, ihr spezifisch christliches Erbe anzuerkennen. Europa besitzt eine unaus-
löschliche christliche Prägung, auch wenn viele seiner Einwohner, heute mehr 
als in der Vergangenheit, aufgrund des großen und anhaltenden Phänomens der 
Immigration anderen Religionen angehören. Auch dies, ich meine damit die 
gleichzeitige Anwesenheit mehrerer Religionen auf dem alten Kontinent, ist 
eine Tatsache, der große Beachtung geschenkt werden muss.

Die Religion als Schutz der Ethik

Ich nehme jetzt die anfangs gestellte Frage wieder auf: Was ist der „Mehrwert“, 
den das Christentum zum Aufbau eines Volkes, zur Verwirklichung des Europa 
von heute und von morgen beitragen kann? Deutlich und erhellend ist in die-
sem Zusammenhang die Lehre der Kirche, wie sie in ihrer Soziallehre darlegt 

ist. Indem die Jünger Christi ohne Zweideutigkeiten die grundlegenden Krite-
rien der Gerechtigkeit bewahren und bekräftigen, bemühen sie sich, diese der 
Willkür despotischer Herrschaft zu entreißen. Indem sie die Liebe zur Wahrheit 
und damit zur Freiheit lebendig erhalten sowie den Mut, ihrem Gewissen zu 
folgen, tragen sie auf qualifizierte Weise dazu bei, dass die Wahrheit nicht un-
tergeht. Sie bemühen sich in der Gesellschaft und in der öffentlichen Meinung 
jene Überzeugungen hervorzubringen, die geeignet sind, eine feste Grundlage 
für die Zivilisation zu bilden, auf der der Rechtsstaat aufgebaut und infolgedes-
sen der Frieden gewährleistet werden kann.

Bereits vor einigen Jahren schrieb der damalige Kardinal Ratzinger, heute Papst 
Benedikt XVI.: „Wo Gott und die von ihm gesetzte Grundform menschlicher 
Existenz aus dem öffentlichen Bewusstsein verdrängt und ins Private, bloß Sub-
jektive abgeschoben wird, löst sich der Rechtsbegriff auf und damit das Fun-
dament des Friedens“ (J. Ratzinger, Wendezeit für Europa? Diagnosen und 
Prognosen zur Lage von Kirche und Welt, Johannes Verlag Einsiedeln, Frei-
burg 1991, S. 39). Der Staat kann aus sich heraus keine Moral erzeugen: Die 
Geschichte ist durchzogen mit Dramen, die von Versuchen hervorgerufen wur-
den, das zu tun, und Gott verhüte, dass sie sich wiederholen mögen! Die Reli-
gionen – und an erster Stelle das Christentum – müssen daher dazu beitragen, 
jenen gemeinsamen und miteinander geteilten Ethos zu schaffen, der für das 
Leben jeglicher zivilen und politischen Gemeinschaft unverzichtbar ist. Gera-
de weil die Legalität letztendlich in der Moralität des Menschen verwurzelt ist, 
ist die wesentliche Voraussetzung für eine Entwicklung des Bewusstseins für 
die Legalität das Vorhandensein eines lebendigen Bewusstseins für die Ethik 
als grundlegende und unverzichtbare Dimension des Menschen. Die ethische 
Auffassung ihrerseits muss, um vollkommen menschlich zu sein, die Botschaft 
achten, die aus der Natur des Menschen kommt, weil in dieser auch ihr „Sein 
sollen“ eingeschrieben ist. In der Tat ist das Naturrecht gleichzeitig moralisches 
Gesetz. Wenn es in Übereinstimmung mit dem Naturrecht steht, dann achtet 
das Handeln des Individuums und der Gemeinschaft die Würde des Menschen 
und die grundlegenden Rechte der Person. So können all jene Instrumentalisie-
rungen vermieden werden, die den Menschen „erbarmungslos zum Sklaven des 

Tercisio Kardinal BertoneDer religiöse Faktor und die Zukunft Europas



26 27

Stärkeren machen“, wie Johannes Paul II. im Apostolischen Schreiben Christifi-
deles laici schrieb (Nr. 5). Und er fuhr fort: „Dieses Stärkere kann verschiedene 
Namen tragen: Ideologie, wirtschaftliche Macht, unmenschliche politische Sys-
teme, wissenschaftliche Technokratie, Überflutung durch die Massenmedien“ 
(ebd.). Daher kann nur unter Beachtung gewisser Voraussetzungen der Wunsch 
nach Gerechtigkeit und Frieden, der sich im Herzen jedes Menschen befin-
det, Erfüllung finden und können die Menschen von „Untertanen“ zu wahren 
„Bürgern“ werden. In dieser Hinsicht besitzt folgender Satz des französischen 
Dichters Charles Peguy immer noch Gültigkeit: „Die Demokratie ist entweder 
moralisch oder sie ist keine Demokratie“.

Der Einsatz der Kirche

Die Kirche, die von Christus die Sendung erhalten hat, allen Völkern das 
Evangelium zu verkünden, bietet ihren Beitrag zur Lösung der vielen Prob-
leme an, denen die menschliche Gemeinschaft gegenübersteht. Sie ist voll-
kommen davon überzeugt, dass es bei der Gerechtigkeit, der Legalität und 
der Moralität nicht nur um das Leben der Personen und um ihr friedliches 
Zusammenleben geht, sondern um die Auffassung vom Menschen selbst. Das 
meinte Johannes Paul IL, als er sagte: „Eine wahre Demokratie ist nur in ei-
nem Rechtsstaat und auf der Grundlage einer richtigen Auffassung vom Men-
schen möglich“ (Enzyklika Centesimus annus, Nr. 46). In Gesellschaften wie 
der unseren, in denen der Imperativ des Wandels herrscht – so merkte die 
belgische Soziologin Daniele Hervieu-Leger an – und in denen keine Tradi-
tion mehr als „Sinncode“ fungiert, der Individuen und Gruppen auferlegt ist, 
bietet die Kirche mit ihrer Soziallehre ein System von Bedeutungen, in dem 
die menschlichen Grundwerte, die Rechte und die Pflichten – auch in ihrer 
zusammenhängenden historischen Entwicklung (denken wir nur an die Bür-
gerrechte) – die unverzichtbaren Bezugspunkte sind, um die persönlichen und 
gesellschaftlichen Verhaltensregeln zu erarbeiten. Eine der Prioritäten im heu-
tigen Europa ist die Notwendigkeit, dass die Kirche, um ein nunmehr berühm-
tes Wort von Papst Benedikt XVI. aufzugreifen, jene „nicht verhandelbaren 
Werte“ verteidigt und fördert, die mit der Würde des Menschen verbunden 

sind. Dadurch werden die Gewissen auf die unverzichtbaren Erfordernisse 
der Wahrheit und somit der Gerechtigkeit hin gebildet.

Darauf zielen die häufigen Eingriffe der Kirche zum Schutz des menschlichen 
Lebens ab, von seiner Empfängnis bis zu seinem natürlichen Ende, und auch 
die Förderung der auf der unauflöslichen Ehe zwischen einem Mann und einer 
Frau gründenden Familie. Wie Papst Johannes Paul II. am 3. Oktober 1997 in 
Rio de Janeiro anlässlich des II. Welttreffens der Familien hervorgehoben hat, 
findet heute um das Leben und um die Familie der grundlegende Kampf um die 
Würde des Menschen statt. Die ständigen Verletzungen dieser Werte machen die 
Sendung der Kirche äußerst aktuell, verbindlich und notwendig. Sie ist oft dazu 
aufgerufen, eine Stellvertreterfunktion auszuüben gegenüber den öffentlichen 
Einrichtungen. Es handelt sich hierbei gewiss um eine wesentliche, aber unpo-
puläre Aufgabe. Die Kirche jedoch sucht nicht den Beifall und die Popularität, 
da sie sich bewusst ist, dass Christus sie nicht in die Welt sendet, um „sich die-
nen zu lassen“, sondern „um zu dienen“. Die Kirche will nicht „um jeden Preis 
gewinnen“. Sie will vielmehr die Gläubigen und alle Menschen guten Willens 
von den Gefahren, denen der Mensch ausgesetzt ist, wenn er sich von Gott ab-
wendet, „überzeugen“ oder sie wenigstens „warnen“.

Die Ereignisse des letzten Jahrhunderts und auch diejenigen dieser Monate las-
sen uns darüber nachdenken, welche Art von Gesellschaft die Menschen aufbau-
en, wenn sie sich anmaßen, allein und unabhängig von Gott die Glückseligkeit 
zu erlangen. Wiederholt und sehr häufig wird auf den so genannten modernen 
Werten bestanden, den individuellen Rechten und einer Gesamtvision der Ge-
sellschaft, die im Gegensatz steht zu den ethischen, moralischen und geistlichen 
Grundsätzen, die die tausendjährige Geschichte und Tradition Europas beseelt 
und es in der Welt zum „Leuchtfeuer der Zivilisation“ gemacht haben. Eben 
um vor der realen Gefahr zu warnen, der Europa heute ausgesetzt ist – dieser 
besonderen Berufung in der Völkergemeinschaft nicht mehr nachzukommen – 
greift die katholische Kirche ein und macht sich zur „Stimme“ derjenigen, die 
nicht den trügerisch Verlockungen des ethischen Relativismus und eines kon-
kreten und materialistischen Atheismus nachgeben wollen, der den Menschen 

Tercisio Kardinal BertoneDer religiöse Faktor und die Zukunft Europas



28 29

als Schöpfer des eigenen Schicksals betrachtet. Die ständige Bezugnahme in 
der heutigen Tagespolitik auf die modernen „Rechte“ und ihre große Tragwei-
te erklärt die Häufigkeit, mit der die Hirten gezwungen sind, in dieser Sache 
einzuschreiten. Die Hirten der Kirche greifen also nicht aus „Hobby“ oder aus 
Engstirnigkeit gegenüber der Modernität so oft in immer wieder auftretende mo-
ralische Fragen ein, die auf der legislativen Tagesordnung Europas stehen. Sie 
werden vielmehr getrieben vom Bewusstsein um ihre ernste Pflicht, die Würde 
und letztendlich das Wohl des Menschen und der Gesellschaft vor Manipulie-
rungen zu schützen, die einfach als Befreiungen dargestellt werden. Wenn sie 
in diesem Sinne handeln, dann werden die Glieder der Kirche, und vor allem 
die Hierarchie, sich immer stärker der Bedeutung ihrer Sendung bewusst. Sie 
führen keine Nachhutgefechte, sondern stehen an der Front; sie führen grund-
legende ethische Kämpfe, durch die sie die gläubigen Laien unterstützen, die 
im sozialen und politischen Bereich engagiert sind. Es handelt sich daher nicht 
um eine ungebührliche Einmischung der Kirche in einen Bereich, der ihr nicht 
zusteht, sondern um eine Hilfe, die den Christen gegeben wird, damit in ihnen 
ein aufrechtes und erhelltes und eben daher freieres und verantwortungsbewuss-
tes Gewissen heranreifen kann.

Die politisch engagierten Christen

Ich frage mich jetzt, welche konkrete Aufgabe heute in Europa den Christen 
im Bereich der Politik zukommt. Kann der Christ sich damit zufrieden geben, 
Ideale zu formulieren und allgemeine Grundsätze aufzustellen, oder muss er 
in die Geschichte eintreten und sich ihr in ihrer Vielschichtigkeit stellen, in-
dem er nach Möglichkeit die Verwirklichung aller evangeliumsgemäßen und 
menschlichen Werte in einem einheitlichen und konsequenten Rahmen der Frei-
heit und der Gerechtigkeit fördert? Es steht außer Zweifel, dass er als Bürger 
und Angehöriger eines Volkes und einer Nation sich zum „Weggefährten“ de-
rer machen muss, die nach Kräften für die Verwirklichung des Gemeinwohls 
arbeiten. Insbesondere ist jeder gläubige Laie aufgerufen, eigenverantwortlich 
zum Aufbau der „Stadt der Menschen“ mit seinem Fachwissen, mit seinem 
Zeugnis und mit seiner engagierten Teilnahme beizutragen und so mitzuhel-

fen, eine angemessene Gesetzgebung zu schaffen und in ihrer treuen Befol-
gung ein Vorbild zu sein.

In der derzeitigen kulturellen Debatte um den Aufbau der Europäischen Union 
muss man sich deutlich bewusst sein, dass es „Schwellen” des Respekts vor der 
Würde des Menschen gibt – die Schwellen der bereits erwähnten „nicht ver-
handelbaren Werte”, die nicht unterschritten werden können und sollen. Wenn 
dies geschehen sollte, dann wäre ein politisch engagierter Christ – oder jeder, 
der die Würde des Menschen in den Mittelpunkt seines politischen und gesell-
schaftlichen Handelns stellt – dazu angehalten Maßnahmen, die der Würde des 
Menschen abträglich sind, nicht zu unterstützen, um diese nicht über die Würde 
des Menschen selbst zu stellen. In demokratischen Verhältnissen ist es richtig, 
andere Meinungen zu respektieren; es ist jedoch ein Zeichen der Schwäche und 
des Gegenzeugnisses gegenüber der Würde der Person, sich Entscheidungen zu 
eigen zu machen oder zu unterstützen, die mit der menschlichen Natur unver-
einbar sind. Europa ist das „Vaterland” der Werte, und es wäre widersinnig, es 
heute auf das reiche geistliche Erbe verzichten zu sehen, das seine tausendjäh-
rige Geschichte geprägt und es fähig gemacht hat, diese Werte herauszubilden. 
In der Politik muss man häufig den möglichen Weg anstelle des besten Weges 
wählen; man muss jedoch den Mut haben, nicht jeden Pfad einzuschlagen, nur 
weil er theoretisch gangbar ist. Der große Papst Johannes Paul II. der mit der 
Stadt Krakau so sehr verbunden war, bemerkte, dass der Wert der Demokratie 
mit jenen Werten stehe und falle, die sie verkörpert und fördert, und dass die 
Grundlage dieser Werte nicht vorläufige und wechselnde „Mehrheitsmeinun-
gen“ bilden könnten, sondern nur die Anerkennung eines objektiven Sittenge-
setzes, das als dem Menschen ins Herz eingeschriebenes „Naturrecht“ Norm 
gebender Bezugspunkt eben dieses staatlichen Gesetzes sei (vgl. Evangelium 
vitae, Nr. 70). Ich möchte daher die Wertschätzung des Heiligen Stuhls zum 
Ausdruck bringen für das, was die polnische Regierung – den Massenmedien 
zufolge – auf dem letzten europäischen Gipfeltreffen erklärt habe, um die eigene 
öffentliche Moral und seine Gesetzgebung vor möglichen Auslegungen einiger 
Verfügungen der Charta der Grundrechte der Europäischen Union zu schützen, 
die die oben erwähnten nicht verhandelbaren Werte verletzen würden.

Tercisio Kardinal BertoneDer religiöse Faktor und die Zukunft Europas



30 31

Multikulturalität und religiöse Pluralität

Bevor ich schließe, möchte ich hervorheben, dass der heutige gesellschaftliche 
Kontext in Europa vom Zusammenleben verschiedener Völker und Kulturen 
geprägt ist. Dieses Phänomen wird sich vermutlich weiter verstärken. Durch 
die Globalisierung ist nämlich die Welt zu einem „Dorf“ geworden, in dem die 
Menschen sich immer mehr miteinander vermischen. Dabei darf man nicht ver-
gessen, dass die Begegnung zum Zusammenstoß wird, wenn sie die Grundprin-
zipien der Identität des Gastgebers in Gefahr bringt, indem sie die ethischen 
und rechtlichen Grundlagen der Staatsordnung beeinflusst. Die Kultur der Im-
migranten muss zweifellos Wertschätzung erfahren. Sie darf jedoch gleichzei-
tig nicht die ortsansässige Bevölkerung zwingen, auf die eigene Identität zu 
verzichten. Auch in diesem Zusammenhang bietet die Soziallehre der Kirche 
nützliche Hinweise. Sie lädt nämlich die Gläubigen ein, sich an der Heiligsten 
Dreifaltigkeit zu orientieren, dem höchsten Geheimnis des Christentums, Ge-
heimnis der Einheit und der Gemeinschaft. Indem sie sich von der dreifaltigen 
Liebe verwandeln lassen, lernen die Christen, Erbauer einer Gesellschaft zu 
sein, in der die Unterschiede und das Anderssein nicht zu Trennung und Ver-
wirrung führen, sondern zur Harmonie im gegenseitigen Verständnis und in der 
Solidarität gelangen.

Ich greife noch einmal auf, was ich bereits anmerken konnte, und es ist hilf-
reich nochmals zu betonen, dass die Religion nicht in die Privatsphäre ver-
bannt werden kann, sondern vielmehr ihre spezifische und wichtige Rolle 
innerhalb der Gesellschaft spielen muss. Es lohnt sich hervorzuheben, dass 
gerade die nichteuropäischen Kulturen, die nunmehr in beachtlichem Aus-
maß in Europa vertreten sind, dazu beitragen die Auffassung von der Religi-
onsfreiheit als Privatangelegenheit, wie sie von einer gewissen säkularisier-
ten Kultur lange Zeit gefördert wurde, zunichte machen. Für den Islam und 
andere Religionen, die heute auf unserem Kontinent stark vertreten sind, ist 
die Religion ihrem Wesen nach ein öffentlicher Faktor. Im Übrigen hat jede 
echte religiöse Tradition den Wunsch, die eigene Identität zu zeigen statt sie 
zu verstecken oder zu tarnen.

Wenn also Europa auf gesunde Weise laikal sein will, dann muss es das Erbe 
der Spiritualität und des Humanismus jeder Religion annehmen und gleichzei-
tig das ablehnen, was in ihnen im Gegensatz zur Würde des Menschen stehen 
sollte. Wie seltsam ist doch die widersprüchliche Haltung, die einige heute ein-
nehmen: Sie fordern die Sichtbarkeit der Symbole und der Glaubenspraxis der 
Minderheitenreligionen, aber die Symbole und die Glaubenspraxis des Christen-
tums, das die traditionelle Religion der Mehrheit ist, wollen sie abschaffen und 
verstecken. Nur die echte Religionsfreiheit ist Gewährleistung des Friedens und 
Voraussetzung für eine solidarische Entwicklung. Nur so kann der gefürchtete 
Konflikt der Zivilisationen vermieden werden, indem man durch den Dialog der 
unfruchtbaren Logik des gewaltsamen Zusammenstoßes die Kraft nimmt.

Schluss

Abschließend möchte ich hervorheben, dass das Christentum in tiefer Überein-
stimmung mit einigen der wichtigsten Merkmale des Menschen unserer Zeit 
steht: Man denke nur an die Bedeutung, die heute den „Wünschen“ und der 
„Freiheit“ zugemessen wird. Jesus knüpft wiederholt beim Wunsch nach Sinn 
und Vollkommenheit sowie beim Verlangen nach Freiheit an, um sein Evange-
lium darzulegen. Könnte die derzeitige europäische Zivilisation, die von Wün-
schen, die oft unklar und maßlos sind, und von einer krampfhaften Suche nach 
Freiheit geprägt ist, nicht gerade in Christus die tiefste und erfüllende Antwort 
auf ihre Erwartungen finden? Gewiss kann man Europa nicht mit der Christen-
heit gleichsetzen und auch nicht die Christenheit auf Europa reduzieren, aber 
es steht außer Zweifel, dass das Christentum nicht nur eine der „Zutaten“ des 
europäischen „Cocktails“ ist. Wie könnte dieser Kontinent das Christentum also 
aufgeben und verlassen wie einen Reisegefährten, der einem fremd geworden 
ist? Wie könnte Europa die Werte verraten, die vom Christentum geformt wur-
den, ohne dabei Gefahr zu laufen, in eine dramatische Krise zu geraten, wie sie 
ein Mensch erlebt, der das, was ihm Leben und Hoffnung gibt, zurückweist? 
Das Christentum ist nicht in erster Linie eine Verbindung von Wahrheiten, die 
man glauben, und Normen, denen man folgen muss: Es ist eine Person, Jesus 
Christus! Ihm zu begegnen und sein Freund zu werden, macht unserer Identität 

Tercisio Kardinal BertoneDer religiöse Faktor und die Zukunft Europas



32 33

als Christen aus. Wir fordern dieses Angebot eines Sinnes, einer vollen Selbst-
verwirklichung und einer Zivilisation unserer Zeitgenossen in freier und ein-
facher Weise anbieten zu können. Christus, nur er – das wiederholte Johannes 
Paul II. sehr gerne – kennt wirklich das Herz der Menschen. Jesus ist der wah-
re Freund des Menschen, der Erlöser der Menschen! Es ist zu wünschen, dass 
auch der moderne Mensch ihn erkennen und daraus die angebrachten Konse-
quenzen ziehen möge, sowohl für sein persönliches Leben als auch für das Le-
ben der Gemeinschaften und der Völker. ■

Autorisierter Text

Der religiöse Faktor und die Zukunft Europas

Ideen und Ideologien: Europa auf der Suche

nach seiner vernachlässigten Identität

Jacques Santer

In seinem Bericht über die Europäische Union hat der damalige Ministerpräsident 
Leo Tindemans am 29. Dezember 1975 - also vor über 30 Jahren - folgendes zur Ein-
leitung geschrieben. „Warum hat der Europagedanke heute viel von seiner ursprüng-
lichen Zündkraft und Dynamik verloren? Ich persönlich bin der Meinung, dass die 
europäische Öffentlichkeit im Laufe der Jahre den Faden verloren hat, dass sie die 
politische Übereinstimmung unserer Länder über die Beweggründe für die Durch-
führung des gemeinsamen Werks wie auch über die Wesenselemente dieses von uns 
angestrebten Europa vermisst. Wenn wir die Europäische Union zustande bringen 
wollen, müssen wir daher zunächst dieses gemeinsame Leitbild wiederherstellen. 
Im Jahre 1975 empfinden die Europäer die Beweggründe für das europäische Eini-
gungswerk nicht mehr in der gleichen Weise wie 1950. Der Europagedanke ist zum 
Teil Opfer seiner Erfolge geworden. Europa ist heute etwas Alltägliches geworden, 
es scheint den Reiz des Abenteuers eingebüsst zu haben.“ So weit Leo Tindemans. 
Wenn diese Ausführungen auch heute also 2007 ihre Gültigkeit haben mögen, müss-
ten wir, um dieses gemeinsame Leitbild von 1950 wiederherzustellen, nicht ergrün-
den was eigentlich die europäische Identität ist, wenn es sie jemals geben sollte?

Was ist nun europäische Identität? In der Tat je stärker die EU die Alltagswirk-
lichkeit der Menschen in den Mitgliedstaaten prägt, desto häufiger stellt sich 



34 35

die Frage nach der europäischen Identität. Gibt es eine gemeinsame Identität 
der Europäer? Bedroht sie die gewachsenen nationalen Identitäten? Kann oder 
soll sie diese ersetzen? Oder jagt derjenige, der von einer europäischen Iden-
tität spricht, nur einer ideologischen Chimäre nach? Macht es überhaupt Sinn 
von europäischer Identität zu sprechen? Ist es vielleicht sogar gefährlich, weil 
zu irrealen Vorstellungen und aggressiven Feindbildern verleitend?

Es gibt keine genaue Definition der europäischen Identität, keine ist zufrieden 
stellend. Vielleicht ist jene von Paul Valery (1871-1945) die zutreffendste. Für 
ihn ist europäisch alles, was die Marke von Athen, Rom und Jerusalem trägt. 
Das antike Athen steht für eine gewisse Idee der Freiheit und der Demokratie. 
Sie ist zugleich Quelle für das Geistige im Gedankengut Europas, u.a. in den 
verschiedenen Disziplinen der Philosophie, der Metaphysik, der Logik.

Das Erbe Roms hat Europa die Rechtsnorm übermittelt, die den Bürger vor 
Willkür schützt und das eigentliche Fundament der rechtlichen Beziehungen 
zwischen den Bürgern legt, die zum Universalismus der damaligen Zeit führte. 
Von Jerusalem geht der Geist des Religiösen aus, der Glaubenseifer an Jesus, 
eine rigorose Lebensmoral, ein Ansporn für Gerechtigkeit, Liebe und Barmher-
zigkeit. Dieses dreifache Erbe führt zu einem dreifachen Trend zum Universa-
lismus. Es ist deshalb nicht erstaunlich, dass Europa sich als Trägerin von Uni-
versalwerten ausgibt. Nicht von ungefähr ist die Menschenrechtserklärung ein 
Grundanliegen der europäischen Gemeinschaft. Die Europäische Union beruht 
auf einem großen Ensemble zivilisatorischer Werte, deren Wurzeln zweifellos 
auf die Antike und das Christentum zurückgehen und die sich durch zwei Jahr-
tausende hindurch zu der Gestalt entwickelt haben, die wir heute als die Grund-
lagen der modernen Demokratie, des Rechtsstaates und der Bürgergesellschaft 
begreifen. Das Ensemble dieser Werte hat sein klar umrissenes sittliches Fun-
dament und seine manifeste metaphysische Verankerung, und zwar ungeach-
tet dessen, inwieweit der moderne Mensch sich das eingesteht oder nicht. Man 
kann also nicht sagen, der Europäischen Union mangele es an einem eigenen 
Geist, aus dem all ihre konkreten Prinzipien, auf denen sie beruht, hervorge-
gangen sind. Nur scheint es, dass dieser Geist zu wenig sichtbar wird. Bei den 

Diskussionen, so notwendig die auch sein mögen, über Fragen politischer und 
wirtschaftlicher Natur, die die Europäer Tag für Tag beschäftigen und in Atem 
halten, sollte nicht in Vergessenheit geraten, dass neben der europäischen Ge-
meinschaft auch so etwas existiert wie eine europäische Gemeinsamkeit - im 
Geistigen, im Denken, in der Kultur, in der Kunst. Diese europäische Gemein-
samkeit wird die politischen, wirtschaftlichen und sozialen Systeme überdau-
ern. Sie bildet die eigentliche Basis für standhafte Einheit, ein Fundament aus 
dauerhaften geistigen Bindungen.

In seiner viel beachteten Rede am 8. März 1994 vor dem Europäischen Parla-
ment in Straßburg hat der damalige Staatspräsident der Tschechischen Republik 
Vaclav Havel mit Nachdruck eine Charta der europäischen Identität gefordert, 
die klar die Ideen zu definieren hätte, auf denen die EU beruht, den Sinn den sie 
hat, und die Werte die sie zu verkörpern trachtet. Denn, wie er sich ausdrückt, 
„eine Lektüre des Maastrichter Vertrags, wie hoch dessen Bedeutung als histo-
risches Dokument auch anzuschlagen sein mag, dürfte der EU gleichwohl kaum 
begeisterte Anhänger verschaffen oder vielmehr: kaum Patrioten in Gestalt von 
Menschen, die diesen komplizierten Organismus tatsächlich als ihr Vaterland 
oder ihre Heimat beziehungsweise eine Ebene ihres Heimatzugehörigkeitsge-
fühls empfinden. Soll dieses große Vertragswerk auf dem Prüfstand der viel-
fältigen Wechselfälle unserer Zeit tatsächlich dauernden Bestand haben, dann 
muss es noch weit wahrnehmbarer durch etwas anderes zusammengehalten wer-
den, als lediglich durch eine Struktur von Vorschriften und Normen. Wenn die 
Einwohner Europas begreifen lernen, dass es sich hier nicht um ein bürokrati-
sches Monstrum handelt, das ihre Eigenständigkeit einschränken oder leugnen 
möchte, sondern lediglich um einen neuen Typus menschlicher Gemeinschaft, 
der ihre Freiheit vielmehr wesentlich erweitert, dann braucht die EU um ihre 
Zukunft nicht bange zu sein“ (Vaclav Havel).

In der Charta der europäischen Identität, die die Europa Union Deutschland am 
28. Oktober 1995 in Lübeck beschlossen hat, wird Europa als Schicksals,Werte- 
und Lebensgemeinschaft dargestellt sowie als Wirtschafts- und Sozial- bis hin 
zur Verantwortungsgemeinschaft, in der die EU im Rahmen der Vereinten Na-

Jacques SanterIdeen und Ideologien: Europa auf der Suche...



36 37

tionen eine größere Verantwortung für die friedliche Entwicklung der Welt zu 
übernehmen hat und mit einer Stimme in der Weltverantwortung sprechen soll. 
Die Charta schließt mit folgendem Aufruf: „Freiheit, Friede, Menschenwürde, 
Gleichberechtigung und soziale Gerechtigkeit sind unsere höchsten Güter. Um 
sie zu sichern und weiterzuentwickeln, braucht Europa eine moralisch über-
zeugende politische Gestalt und eine solidarische Politik, die den europäischen 
Gemeinsinn stärkt, die EU glaubwürdig macht und auf die wir Europäer stolz 
sein können. Wenn das erreicht ist, dann gibt es auch eine stärkere europäische 
Identität.“

Von diesem ideellen Ziel - oder von dieser Wunschvorstellung sind wir heute 
noch weit entfernt. Ich, für meinen Teil, möchte mich mit verschiedenen Vor-
urteilen auseinandersetzen. Zum Ersten möchte ich hervorheben, dass mit dem 
Prozess der europäischen Integration sich die Identität der Europäer verändert. 
Es gibt klare Beziehungen zwischen nationaler, regionaler und europäischer 
Identität und ihrer Entwicklung im Zuge des Integrationsprozesses. Nationa-
le Identität wird in Verbindung gebracht mit einem gesellschaftlichen Projekt, 
d.h. mit Aussagen darüber, wie die Ordnung der Menschen gestaltet werden 
soll, die dieser Nation angehören. Regionale Identität gewinnt angesichts der 
Herausforderung durch die Globalisierung an Gewicht. Sie knüpft aber an sehr 
unterschiedliche Faktoren an und ist nicht überall gleich stark. Regionen sind 
daher nur in begrenztem Masse politikfähig. Europäische Identität bildet sich 
auf dem Hintergrund europäischer Traditionen und angesichts der gemeinsa-
men Erfahrung von Funktionsdefiziten der Nationalstaaten. Sie tritt nicht an die 
Stelle regionaler und nationaler Identität sondern ergänzt sie. Ebenso werden 
die Nationalstaaten durch das europäische Projekt nicht abgeschafft; sie erhal-
ten nur eine andere Funktion. Die Europäische Union wird deshalb nicht nach 
dem föderalen Vorbild der Vereinigten Staaten von Amerika aufgebaut werden, 
sondern wird eher, um eine Formulierung von Jacques Delors zu gebrauchen, 
eine Föderation von Nationalstaaten bleiben. Es zeichnet sich also ab, dass die 
Menschen in Europa mit einer mehrschichtigen Identität leben, die nationale, 
regionale und europäische Momente in sich vereint. Dabei dürfte das europäi-
sche Moment in Zukunft noch stärker akzentuiert werden.

Zum Zweiten stelle ich die Frage, ist es für die Erfassung einer europäischen 
Identität notwendig, dass die Grenzen Europas endgültig festgelegt werden. Das 
Problem der Grenzen Europas ist kein theoretisches Problem. Die Grenzen Eu-
ropas sind geographisch und geopolitisch wohl definierbar. Oft wurde die Frage 
gestellt: Ist Russland ein Teil Europas? Mit Władysław Bartoszewski bin ich der 
Meinung, dass eine negative Antwort auf diese Frage eine Leugnung der drama-
tischen Geschichte Russlands bedeuten würde, in der die Öffnung zum Westen 
Hoffnungen weckte. Anderseits, können wir uns eine Einbindung eines Staates 
in die EU vorstellen, der größer ist als sie selbst? Ich denke, dass es lohnens-
wert ist, über Russland in den Kategorien seiner spezifischen eurasischen Iden-
tität zu sprechen. Dies sollte als Chance für eine beständige und fortschreitende 
gegenseitige Öffnung Europas und Russlands begriffen werden. (Bartoszewski 
in: „Europas Identität nach der Osterweiterung“, ZEI 9.10.2003).

Ein anderes Beispiel ist die Türkeifrage. Ist es klug, nur Grenzen, Geographie, 
ethnische Herkunft oder die Religion bei der Entscheidung zu berücksichtigen, 
ob die Türkei eines fernen Tages der EU beitreten darf oder nicht? Beantwor-
tet werden muss vielmehr, ob die Türkei zum Beitritt und die Union zur Auf-
nahme politisch, wirtschaftlich und gesellschaftlich fähig ist. Die Antwort lau-
tet derzeit klar „Nein“, sowohl für die Türkei als auch für die Union. Das alles 
entbindet aber die Staats- und Regierungschefs der EU nicht davon, sich be-
reits jetzt in einem klar zu werden. Was sind die längerfristigen strategischen 
Interessen Europas und wie können diese gewahrt werden? Es liegt in der Na-
tur der Sache, dass eine solche Weitsicht durch die Unsicherheit was die Zu-
kunft bringt, getrübt wird. Europa hat nach einer unerhörten Erfolgsgeschichte 
den Traum verwirklicht, Kriege zwischen den Mitgliedern der Europäischen 
Union unmöglich gemacht zu haben. Für seine Menschen wurde ein nie zuvor 
gekannter Lebensstandard erreicht. Beides macht die EU anziehend für viele 
Länder, innerhalb und außerhalb Europas. Die Ausdehnung der EU hat aber 
zwei Seiten. Wenn die Union nach festgelegten Kriterien neue Mitglieder auf-
nimmt, wird sie als Wirtschaftsgemeinschaft stärker; gleichzeitig schwächt sie 
die Fähigkeit sich auf gemeinsame Standpunkte zu einigen und so wird ihre ei-
gene Identität verschwommen. Es scheint mir deshalb von größter Bedeutung 

Jacques SanterIdeen und Ideologien: Europa auf der Suche...



38 39

- besonders nach dem Scheitern des Versuchs sich eine Verfassung zu geben 
-, dass durch einen Vertrag die notwendigen Mechanismen geschaffen werden 
um die Organe der EU demokratischer, transparenter und effizienter zu gestal-
ten. Ein selbstbestimmtes Europa wird unmöglich, solange es praktisch darauf 
verzichtet, mit einer Stimme zu sprechen. Europa muss der fünfte Pol in einer 
multipolaren Welt werden, zu der gegenwärtig Amerika, Russland, China und 
Indien gehören. Das logische Ziel seiner Geschichte verlangt deshalb Bemü-
hungen, diejenigen Staaten, die zu einer engeren Zusammenarbeit in der Au-
ßen- und Sicherheitspolitik bereit sind, zu einer handlungsfähigen Gruppe zu-
sammenzuführen, die ähnlich der Eurozone, offen ist für weitere Partner. Von 
dem Ziel, eine solche Gruppe europäischer Länder zusammenzuführen, die mit 
einer Stimme spricht, darf sich der Kontinent von keinem Land abbringen oder 
blockieren lassen. Vor allem aber - und das dürfen wir nicht unterschätzen - ist 
eine größere Eigenständigkeit der EU die Voraussetzung für eine ausbalancierte 
euro-amerikanische Partnerschaft, auf die wir auch in Zukunft angewiesen sein 
werden. Ohne einen unabhängigen starken europäischen Pfeiler ist eine stabile 
transatlantische Brücke undenkbar.

Paul Valéry beschrieb zu Beginn des letzten Jahrhunderts den Zustand Europas 
seit der Renaissance als eine Wirklichkeit, die am besten durch Blaise Pascal 
und Leonardo da Vinci personifiziert werde: dem Melancholiker, der vor der 
schwarzen Leere des Himmels zurückschreckte, und dem Erfinder, der jedem 
Abgrund die Brücke hinzudachte, die diesen Abgrund überwinden würde. Eu-
ropa hat in der Kombination beider Charakterzüge und Temperamente seine 
Chance und seine Zweifel. Heute müssen wir uns fragen: Mangelt es Europa 
nicht an der geistigen Kraft, um den Übergang von einer Versöhnungspolitik 
zu einer Politik der Übernahme von Weltverantwortung geistig und politisch zu 
vollziehen? Tatsächlich ist Europa bisher viel zu stark als Wirtschaftsgemein-
schaft, als Marktunion in das Bewusstsein seiner eigenen Bürger eingedrungen 
und all den Menschen, die von außen auf Europa schauen. Europa muss sich 
selbst geistig definieren wollen, wenn es seiner Identität einen Ausdruck geben 
möchte, der über rein materialistische Kategorien hinausgeht. Dazu braucht Eu-
ropa sich nicht einer künstlichen Geistesübung zu unterziehen. Denn Europa 

Jacques SanterIdeen und Ideologien: Europa auf der Suche...

wurde noch stets von sich selbst eingeholt, ein erheblicher Anteil seines Selbst-
verständnisses bleibt nun eben gebunden an die Geschichte und Kultur, die So-
ziologie und Demographie dieser Halbinsel. Seiner Zukunft geht Europa also 
nicht wurzellos entgegen. Es muss sich seiner geistigen Wurzeln indessen im-
mer wieder neu besinnen und seine Wurzeln beleben, wenn es zugleich werden 
und bleiben will. Europa hat keinen Grund zur Selbstzufriedenheit, aber auch 
keine Zeit für grüblerische Mutlosigkeit. Europa muss seine Aufgaben anneh-
men, um dadurch die Suche nach einer neuen geistigen Gestalt erfolgreich und 
mit Selbstachtung voranzubringen. ■

Autorisierter Text



41

Eine bleibende Prägung: Die Besonderheit

des Menschenbildes in Europa

Christoph Böhr

Horst Langes hat von der Bipolarität gesprochen, der Bipolarität zwischen Kirche 
und Staat, der Bipolarität, um es auf einer anderen Ebene zu sagen, zwischen Re-
ligion und Politik. Ich denke, er hat sehr eindrucksvoll dargelegt, dass diese Bipo-
larität der Gedanke, der Trennung, originär zum europäischen Erbe dazugehört.

 Das ist eine Idee, die in Europa geboren wurde, die Idee, dass jeder Mensch Bürger 
zweier Welten ist, der religiösen und der politischen. Es nutzt weder der Religion 
noch der Politik, wenn  die Religion  über die Politik dominiert, oder gar wenn die 
Politik über die Religion dominiert. Und gerade Letzteres haben wir im 20. Jahrhun-
dert erlebt. In unterschiedlichsten Spielarten wurde aufgezeigt, wohin es führt, wenn 
die Politik den Anspruch erhebt, die Religion zu dominieren. 

Verhältnismäßig einfach wäre es aber, wenn man es dabei belassen könnte, das 
Verhältnis von Politik und Religion nur durch den Begriff der Bipolarität zu be-
schreiben. Aber dieses Verhältnis ist viel komplexer, weil neben der Trennung 
zwischen Religion und Politik, natürlich auch vielfältige Brücken über diese 
Grenze existieren. Religion und Politik sind nicht unabhängig voneinander. Sie 
sind Begriffe für eigene Sachbereiche, in der Theologie sprechen wir von den 
spiritualia und den temporalia, aber sie stehen nicht unverbunden nebenein-



42 43

ander, sondern sie sind auf vielfältige Weise miteinander verknüpft. Über die 
Frage, wie die beiden Bereiche miteinander verknüpft sind, wie Religion und 
Politik zusammenhängen, haben wir in Europa in der Tat, Horst Langes hat das 
gesagt, seit Konstantin dem Großen einen gelegentlich erbitterten Streit. Dies 
ist auch der Kern des Streites über die Invokation und die Präambel des euro-
päischen Verfassungsvertrags. 

Wie diese Brücke zu bauen ist, wie religiöse Überzeugungen und politischer 
Auftrag miteinander in ein Verhältnis zu setzen sind, darüber gibt es in Euro-
pa unterschiedliche Auffassungen. Wie ist nun diese Brücke zu bauen? Sie ist, 
denke ich, nicht auf den Wegen zu bauen, auf denen viele bisher versucht ha-
ben, diese Brücke zu bauen. Ich bin kein Europapolitiker, aber ich fürchte, dass 
der Streit über die Invokation am Ende nicht so entschieden wird, wie wir uns 
das wünschen. Und die entscheidende Frage ist, ob der Streit an der richtigen 
Stelle geführt wird. Ich glaube, dass es einen Berührungspunkt gibt zwischen 
Religion und Politik, der viel entscheidender ist, als dass wir uns dem Namen 
nach eine Formel vergegenwärtigen. 

Und das, was ich Ihnen hier vortrage, ist nichts Anderes als das, was ich als 
Denken des verstorbenen Papstes Karol Wojtyła immer verstanden habe. Das, 
was sozusagen die spirituelle Finalität der Politik ist, in ihrer ganzen christ
lichen Prägung, wird in unserer Gesellschaft nicht dadurch lebendig, dass wir 
sozusagen an diese Prägung appellieren. Es gibt viele, die um diese Prägung 
wissen, und viele, die nicht mehr darum wissen. Wir werden diese Prägung 
nur mit Leben ausfüllen, wenn wir uns zurückbesinnen auf die Frage, wo diese 
Prägung zum Ausdruck kommt. Findet sie wirklich Ausdruck in unterschied-
lichen staatskirchenrechtlichen Traditionen? Ich glaube das nicht. Findet sie 
wirklich Ausdruck in unterschiedlichen theologisch-philosophischen Aussagen? 
Ich glaube das nicht. Ich glaube, sie kommt zum Ausdruck in dem, was den 
Kern christlich-europäischer Identität ausmacht. Sie kommt zum Ausdruck in 
einem europäischen Menschenbild, das zugleich das christliche Menschenbild 
ist. Und das ist, meine sehr verehrten Damen und Herren, von einer weltweiten 
Einmaligkeit und Einzigartigkeit.

 Wenn wir über den interreligiösen oder gar über interkulturellen Dialog spre-
chen, müssen wir vor allem über verschiedene Menschenbilder sprechen. Das 
was über zweieinhalb Jahrtausende in Europa entstanden ist und sich über viele 
Jahrhunderte hinweg entwickelt und entfaltet hat, ist gerade im Blick auf dieses 
Menschenbild einzigartig. Das europäische Menschenbild, das ohne die ent-
scheidende Prägung des Christentums überhaupt nicht vorstellbar ist und das 
einen universellen Anspruch erhebt, im Blick auf andere Kulturen, im Blick auf 
andere Religionen, dieses Menschenbild ist wirklich etwas ganz und gar Ein-
zigartiges auf dieser Welt. 

Und wenn wir dieses Menschenbild beschreiben wollen, dann, denke ich, reicht 
für die Beschreibung ein einziger Begriff, der uns übrigens schon begrifflich 
und erst recht in seiner Bedeutung von der Auffassung von Menschen und dem 
Bild von Menschen in anderen Kulturen grundlegend unterscheidet. Das ist der 
Begriff, den Sie alle kennen, von der Würde des Menschen, dass jeder Mensch 
Würde hat. Jeder Mensch, ob arm oder reich, ob klug oder dumm, ob gesund 
oder krank, ob ungeboren oder kurz vor dem Tod hat Würde. Und er hat nicht 
nur irgendeine Würde, er hat dieselbe Würde wie alle anderen Menschen. Der 
Schuldige wie der Heilige, derjenige, der eine fulminante Entdeckung macht, 
wie derjenige der so gut wie nichts taugt, alle haben die gleiche, dieselbe Wür-
de. Und es gibt noch eine zweite Facette in der Bedeutung dieses Begriffs der 
Würde, die alles entscheidend ist und die sozusagen, die Prominenz dieses 
Begriffes noch einmal in ein rechtes Licht rückt; er hat eine unveräußerliche 
Würde. Und das ist im Grunde das Einzigartige unseres europäischen, unseres 
christlichen Bildes vom Menschen. Ich selber kann meine Würde nicht veräu-
ßern, geschweige denn kann ich die Würde anderer verletzen. 

In  diesem Begriff der Unveräußerlichkeit der Würde kommt das zum Ausdruck, 
was sozusagen die spirituelle Finalität der Politik ist. Sie können keine Politik 
machen, die nicht am Ende der Überzeugung eines Menschenbildes folgt. Viele 
Politiker sind sich dessen nicht so sehr bewusst, aber was immer sie entschei-
den, am Ende entscheiden sie nach einem Kriterium, das ihnen an die Hand 
gegeben wird von dem Bild vom Menschen, das sie in sich tragen. Dieses Bild 

Christoph BöhrEine bleibende Prägung: Die Besonderheit des Menschenbildes...



44 45

vom Menschen, das von der unveräußerlichen, der unantastbaren Würde aus-
geht, bringt damit eine religiöse Überzeugung zum Ausdruck. Der Begriff der 
Unantastbarkeit, der Begriff der Unveräußerlichkeit, ist ja ein Begriff, in dem 
das Absolute aufscheint. Ein Begriff also, den sie aus der Politik überhaupt nicht 
gewinnen können, sondern der jenseits der Politik seine Abstammung hat, der 
religiöser Überzeugung und  christlichem Glauben entstammt. So sehr dieser 
Begriff nun ein  religiöser Begriff ist, so sehr ist er gleichermaßen ein durch 
und durch originär politischer Begriff, denn in unseren Verfassungen ist dieser 
Begriff enthalten und zwar nicht irgendwo am Ende, als dekoratives Element, 
sondern als der Grundstein unserer Verfassungen. In der deutschen Verfassung 
ist dieser Begriff in Artikel 1 gleichermaßen die Überschrift über die gesamte 
Verfassung. Auch in den allermeisten mittel- und osteuropäischen Verfassun-
gen, die nach 1989 entstanden sind,  ist dieser Begriff enthalten. Als der zentrale 
Eckstein, alles dessen, was politisch zu tun und zu entscheiden ist. 

Der Begriff der Würde hat also zwei Gesichter und das im besten Sinne des Wor-
tes. Auf der einen Seite bringt er eine tiefe religiöse Überzeugung zum Ausdruck, 
denn das Absolute, das in diesem Begriff aufscheint, ist nichts anderes als die in-
vocatio deii  in der Sache. Gleichzeitig ist er ein ganz und gar akzeptierter politi-
scher Begriff und dient als  Grundlage nicht nur der Verfassungspolitik, sondern 
auch als Grundlage der gesamten Rechtsprechung, der Jurisdiktion, also als po-
litischer Begriff mit einer hohen Bindewirkung in die Rechtsprechung und in die 
politischen Entscheidungen hinein. Aber ich denke, das ist für mich jedenfalls 
der Kern unserer europäischen Identität, weil in diesem Begriff sich das, was wir 
vorher getrennt haben -  spiritualia und temporalia, Religion und Politik -  auf 
eine einmalige Weise kreuzt, und zwar auf eine Weise kreuzt, bei der am Ende 
nicht die Politik die Religion zu bevormunden sucht, oder umgekehrt die Religi-
on die Politik zu bevormunden sucht, sondern bei der unsere religiöse Überzeu-
gung und unser politisches Verständnis Hand in Hand gehen. Dass dies der Kern 
europäischer Identität ist, bedeutet natürlich nicht, dass damit die große Harmo-
nie ausbricht, das ist nicht das Ende allen Streites, denn selbst unter Christen gibt 
es unterschiedliche Verständnisweisen dessen, was in Einzelfall der Würde des 
Menschen entspricht. Es ist aber eine andere Ebene der Diskussion in Blick auf 

die politische Ordnung, in Blick auf die wirtschaftliche Ordnung und in Blick auf 
die Sozialordnung einer Gesellschaft, was diesem Menschenbild entspricht, das 
so ganz und gar geprägt ist von der Überzeugung der unantastbaren Würde. 

Mein Plädoyer ist, oder vielmehr meine Bitte, dass wir einen Streit, den wir um 
den europäischen Verfassungsvertrag führen, am Ende nicht führen als einen 
Streit über Formeln und ihn am Ende als machtpolitische Entscheidung durch eine 
Mehrheitsentscheidung lösen. Die Sache ist nämlich viel zu wichtig, als dass man 
sie den Zufälligkeiten einer Mehrheitsentscheidung überlassen dürfte. 

Ich plädiere dafür, sozusagen in der Sache zu fragen: „Was entspricht diesem 
Kern christlicher Identität?“ „Was entspricht unserem christlichen Glauben im 
Blick auf die Erfordernisse, die sich in der Politik stellen?“  Ich glaube, dass 
ist der entscheidende Maßstab, um diese Fragen von Fall zu Fall im Blick auf 
ganz aktuelle tagespolitische Fragen anzugehen. Denken Sie nur an die Dis-
kussion über Lebensschutz, den wir in Europa führen, insbesondere auch über 
Lebensschutz am Ende eines Lebens, über die Frage, wie wir den gerade ge-
zeugten Menschen im Alter von zwei oder drei Tagen behandeln, ob wir ihm 
Würde zusprechen. In Hinblick auf all diese Fragen gibt uns der Begriff der 
Würde und das christliche Menschenbild einen Maßstab an die Hand, der uns 
eine gewaltige Chance eröffnet. Eine Chance nämlich für dieses Menschenbild 
zu werben und mit ihm auch für das, was unser christlicher Glaube uns für die 
Politik an die Hand gibt. Eine Chance nicht nur bei denjenigen zu werben, die 
schon zuvor diesen christlichen Glauben anhingen, sondern auch bei denjeni-
gen werben zu können, die in die Politik gehen, ohne dass sie diesem christli-
chen Glauben anhängen. Ich finde, dass ist unser Auftrag als Christen auch in 
der Politik, nicht nur uns im Kreis derjenigen zusammenzuschließen, die oh-
nehin sich als Christen verstehen, sondern, für unser Anliegen auch zu werben 
bei denjenigen, die sich eben zuvor nicht dem christlichen Glauben zugehörig 
fühlten, die aber gleichwohl in der Lage sind, einem solchen Menschenbild, 
zum Nutzen und Frommen eines jeden Menschen, die Zustimmung nicht zu 
verweigern. ■

Christoph BöhrEine bleibende Prägung: Die Besonderheit des Menschenbildes...



47

Europa eine Seele geben

Stanisław Kardinal Dziwisz

Vor einem halben Jahrhundert haben die politischen Führer des demokratischen 
Teils des damaligen Europa mit der Unterzeichnung der Römischen Verträge 
den Beschluss gefasst, die Europäische Gemeinschaft durch wirtschaftliche, 
gesellschaftliche und politische Integration zu gründen. Die Römischen Ver-
träge und die daraufhin folgenden Rechtsakte weisen nicht nur auf die mutige  
Vision der Gründungsväter hin, sondern auch auf deren tiefe Überzeugung von 
der Notwendigkeit, das gemeinsame europäische Haus auf der Grundlage von 
Mitverantwortung, Solidarität und gemeinsamen Respekt zu bauen.

Es lohnt sich auf die Situation zu schauen, in der der Gedanke zur Gründung 
der Europäischen Gemeinschaft entstanden ist. Vor einem halben Jahrhundert 
blutete Europa nicht nur wegen der schmerzhaften Wunden des Zweiten Welt-
krieges, sondern war auch ein Kontinent, der durch den Eisernen Vorhang ge-
teilt war und sich ständig an der Grenze des Konflikts befand. Damals haben 
Konrad Adenauer, Alcide de Gasperi und Robert Schuman – hervorragende eu-
ropäische Politiker und dabei große Christen – mutig die Vision der Gründung 
einer Institution skizziert, in der sowohl große als auch kleine, reiche und arme 
Länder, sowohl die Verlierer als auch die Gewinner des Krieges die gleichen 
Rechte genießen würden. Die Inspiration für ihre Taten schöpften diese Poli-



48 49

tiker aus den christlichen Prinzipien der Hilfsbereitschaft, der Solidarität und 
der Verantwortung.

Das Projekt des Verfassungsvertrages stützt sich in der wirtschaftlichen Dimen-
sion auf das Interesse und den wirtschaftlichen Nutzen, welchen der Vertrag für 
die beteiligten Parteien bringt. Allerdings darf das politische Projekt, das den 
Verfassungsvertrag von Anfang an begleitet, von den ethischen Werten nicht 
absehen. Zum Prozess der europäischen Integration, gerade wenn man ihn in 
diesem engeren Sinne begreift, tragen die religiösen Gemeinschaften zusammen 
mit der katholischen Kirche bei. Obwohl sie nicht direkt dazu berufen sind, sich 
für Fragen der europäischen Einigung einzusetzen, kann man heute dennoch 
mit voller Überzeugung sagen, dass diese Institutionen eine prophetische Rolle 
spielen. Auf diese Dimension des Engagements der Kirche für das Leben des 
gegenwärtigen vereinigten Europas wies im Frühling dieses Jahres Papst Be-
nedikt XVI. hin, indem er betonte, dass die Europäische Union die beständige 
Natur der Menschen als Quelle der gemeinsamen Rechte aller Menschen aner-
kennen muss, um allgemeine Werte wirksam verbreiten zu können.

In seiner Rede vor den Teilnehmer des Kongresses „Werte und Perspektiven 
für das Europa von morgen“ spricht der Papst über die Fortschritte der wirt-
schaftlichen und politischen Integration Europas und betont dabei, dass unser 
europäischer Kontinent das Vertrauen in seine Zukunft verliere. Wie der Heili-
ge Vater bemerkt, geschehe dies, weil man das gemeinsame europäische Haus, 
wenn man dabei die Identität der Nationen, die dieses Haus bilden außer Acht 
ließe, nicht bauen könne. Durch die Lehren von Johannes Paul II. und Benedikt 
XVI. bemüht sich die katholische Kirche ständig darum, an die historische, kul-
turelle und moralische Identität Europas zu erinnern, die viel wichtiger als die 
rein geographische, wirtschaftliche und politische Identität ist.

Die Christen können sich der Verantwortung für die gemeinsame Zukunft Eu-
ropas nicht entziehen, indem sie den heutigen Bürger der Europäischen Union 
an die allgemeinen Werte erinnern, die unter Beteiligung des Christentums ge-
staltet wurden. Dem Gedanken von Papst Benedikt XVI. folgend, müssen wir 

zugeben, dass die Verneinung dieser Werte die Zustimmung zu einer Art von 
Apostasie bedeutet; einer Apostasie nicht nur von Gott, sondern auch von der 
kulturellen Identität Europas. Papst Benedikt XVI. appellierte an die Teilneh-
mer des Kongresses, der von der Kommission der Bischofskonferenzen der 
Europäischen Gemeinschaft zum 50. Jahrestag der Entstehung der Römischen 
Verträge organisiert wurde: „(…) Ich weiß, wie schwer es für die Christen ist, 
diese Wahrheit über den Menschen tapfer zu verteidigen. Aber werdet nicht 
müde, und verliert nicht den Mut! Ihr wisst: Ihr habt die Aufgabe, mit der Hilfe 
Gottes ein «neues Europa» zu bauen (…)“ In dieser Feststellung ist auch eine 
Ermunterung – insbesondere für die christlichen Politiker – beinhaltet, auf die 
aktive Anwesenheit in der öffentlichen Debatte auf europäischer Ebene nicht 
zu verzichten und dieses Engagement mit wirksamen Maßnahmen im kultu-
rellen Bereich zu verbinden. Wenn die Kirche darauf besteht die christlichen 
Wurzeln der Kultur nicht zu vergessen, hat ihr Engagement nicht den Charakter 
einer institutionellen Debatte, sondern eine axiologische Dimension, die sich 
auf Werte bezieht. Es hat also den Charakter einer prophetischen Mission, die 
sich aus der Natur der Kirche ergibt und die ihr von Gott als Mission gegenüber 
den Menschen aufgetragen wurde.

Johannes Paul II. hat das hervorragend formuliert, als er sagte: „Wenn ich an Euro-
pa denke, kümmere ich mich vor allem darum, dass Europa sein christliches Erbe 
bewahrt und es Früchte tragen lässt. Man kann nicht verneinen, dass die kulturel-
le Tradition dieses Kontinentes nicht nur im griechisch-römischen, sondern auch 
im jüdisch-christlichen Erbe verankert ist, das Jahrhunderte lang ihr tiefstes We-
sen ausmachte. Ein großer Teil des europäischen Erbes im Bereich des Rechts, der 
Literatur, Kunst und Philosophie wurde durch das Christentum geprägt und diese 
Errungenschaften kann man nicht vollständig verstehen und wertschätzen, wenn 
man sie nicht aus der christlichen Perspektive betrachtet. Auch die Art und Weise 
der europäischen Nationen zu denken und zu empfinden, sich zu äußern und zu 
verhalten wurde durch das Christentum tief beeinflusst.“ Der alte Kontinent – das 
sind die Worte des Papstes – bedürfe Jesus Christus, um seine Seele nicht zu ver-
lieren und auch das nicht zu verlieren, was in der Vergangenheit seine Größe aus-
machte und weswegen es heute noch von anderen Nationen bewundert werde.

Stanisław Kardinal DziwiszEuropa eine Seele geben



50 51

Wenn man heute darüber in Krakau reflektiert – einem besonderen Ort für das 
Verständnis der politischen, kulturellen und geistigen Identität nicht nur von 
Polen, sondern auch in ganz Europa – muss festgestellt werden, dass wir in 
den päpstlichen Lehren keine konkreten Hinweise bezüglich der europäischen 
Institutionen finden. Es sollte jedoch daran erinnert werden, dass die Kirche 
ihre soziale Doktrin hat, gemäß derer keine politische Partei und kein funkti-
onierendes politisches oder wirtschaftliches System privilegiert sein darf. Die 
Kirche betont stets, dass sich im Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit der Mensch 
befinde. Um ihn entwickeln sich Kreise der menschlichen Aktivität, die sich 
auf seine sozialen und politischen Verhältnisse beziehen.

Auf eine besondere Art und Weise engagiert sich die Kirche für Fragen, die die 
Familie betreffen. Papst Johannes Paul II. sagte in seiner Rede vor dem Eu-
ropäischen Parlament im September des Jubiläumsjahres: „Im ausgehenden 
Jahrhundert haben meine Vorgänger und ich die Umsetzung dieser großen Vi-
sion – der Annährung und Zusammenarbeit zwischen den Ländern und Nati-
onen Europas – stets befürwortet. In Übereinstimmung mit ihrem Geist haben 
sich in der Europäischen Union die gemeinsamen Institutionen herausgebildet, 
und insbesondere Kontrollmechanismen, die sich auf das Prinzip des Gegen-
gewichtes stützen und die eine Garantie für die Demokratie darstellen. Jetzt ist 
wahrscheinlich die Zeit gekommen, eine Synthese dieser Errungenschaften zu 
erstellen, indem eine einfachere und somit wirksamere Struktur geschaffen wird. 
Die Europäische Union wird sicherlich eine entsprechende Form finden, um den 
Ansprüchen ihrer Bürger zu genügen und dem allgemeinen Wohl gut zu dienen. 
Wenn die Europäische Union eine formelle Verfassung verabschieden sollte, 
müsste sie diejenige wählen, die sie für richtig hält. Die gegenseitige Anpassung 
von verschiedenen Systemen ist möglich. Die Kirche ist der Meinung, dass die 
politischen Systeme das Genie, die Geschichte und die Zukunftsvision der Na-
tionen zum Ausdruck bringen.“ Das war die Rede des Heiligen Vaters.

Wie der Papst feststellte, sehe die Europäische Union das Bedürfnis, das ge-
meinsame europäische Wohl zu gestalten, indem sie das gemeinsame Wohl der 
einzelnen Nationen respektiere. Dies wird sich durch gemeinsame Maßnahmen, 

durch die Verteidigung von Werten vollziehen, sodass man auf die Bedürfnisse 
der eigenen Bürger entsprechend antworten kann. Wenn ich mich auf die Wor-
te von Johannes Paul II. berufe, des großen Fürsprechers der Gründung eines 
gemeinsamen europäischen Hauses, welches für alle offen sein wird, tue ich 
das aus der Überzeugung heraus, dass Europa heute eine Seele braucht. Bei der 
Unterstützung der europäischen Integration beschränkt sich die Kirche nicht 
nur auf das Hinweisen auf Gründe und Symptome der Krise, die die heutigen 
Gesellschaft betreffen, sondern erinnert ständig daran, dass sich die Rückkehr 
zu den christlichen Quellen der europäischen Zivilisation und Kultur durch den 
Bezug auf das System der allgemein akzeptierten Werte und Normen, Prinzipi-
en und Praktiken des gesellschaftlichen Lebens vollziehen muss. ■

Stanisław Kardinal DziwiszEuropa eine Seele geben



53

Das Christentum  

als einheitsstiftende Kraft Europas

Diarmuid Martin 

Ich spreche hier zu Ihnen als Erzbischof von Dublin und als Vertreter der Kom-
mission der Bischofskonferenzen der Europäischen Gemeinschaft, deren stell-
vertretender Vorsitzender ich bin. Ich spreche aber auch zu Ihnen als Erzbischof 
einer Diözese, in der Polnisch, nach Englisch, die am häufigsten gesprochene 
Sprache ist. In meiner Erzdiözese, in Dublin, leben 80.000 Polen. Außerdem 
spreche ich auch als Ire zu Ihnen, dessen Land sehr viel von der Europäischen 
Union profitiert hat und dessen Land auch viel zum Gelingen der Europäi-
schen Union beigetragen hat. Ich spreche als ein Ire, dessen Landsleute in ho-
hem Maße mit ihrer nationalen Identität zufrieden sind, aber gleichzeitig auch 
in hohem Maße damit zufrieden sind Europäer zu sein.

Die Zukunft Europas erfordert einen ausgeprägten Sinn für die europäische 
Identität. Das Fehlen einer Bindewirkung dieser Identität, die ein kulturelles 
Phänomen wäre, oder, was noch viel schlimmer wäre, eine Ernüchterung über 
Europa, die kulturelle und politische Aspekte hätte, würde das Gefühl der Ver-
antwortung, welches die Bevölkerung Europas in sich trägt, deutlich abschwä-
chen. Wenn sich nun bei der europäischen Bevölkerung eine allgemeine Di-
stanz und Ernüchterung gegenüber Europa breit macht, ist dies deshalb eine 
große Gefahr für Europa.



54 55

Europa verändert sich, aber dennoch bleibt Europa Europa. Papst Johannes Paul 
II. hatte eine bemerkenswerte Fähigkeit die Europäer daran zu erinnern, dass 
die auf der Konferenz von Jalta festgelegten Grenzen nicht das widerspiegel-
ten, was Europa eigentlich ausmacht. Heute und Morgen sollten wir wachsam 
sein, um Europa vor dem Einfluss neuer Ideologien zu schützen, die Vorstellun-
gen fördern könnten, die nicht im Sinne Europas und nicht im Sinne der Emp-
findungen und Gedanken unserer Bevölkerung sind. Um sicherzustellen, dass 
Europas Zukunft mit all ihrem Pluralismus von der Mitwirkung eines starken 
und dynamischen Christentums profitieren kann, wie es in der Vergangenheit 
durch die christlichen Wurzeln der Fall war, tragen die Christen eine besondere 
Verantwortung bei dieser Aufgabe.

Wenn man nun über den Beitrag des Christentums zur Entstehung einer europä-
ischen Identität spricht, spricht man nicht über eine Ideologie sondern über eine 
Tatsache. Es könnte sein, dass der Kern der Diskussion über den Gottesbezug 
in der europäischen Verfassung überhaupt nichts mit unserer Geschichte zu tun 
hatte, sondern mit der Gegenwart und den Platz der christlichen Gemeinschaft 
im heutigen Europa. Der Vorschlag für einen Bezug zu unserem christlichen 
Erbe in der Verfassung wurde nicht auf Grund von historischer Richtigkeit ein-
gebracht, sondern als Zeichen für eine anhaltende Offenheit der Christen ge-
genüber Europa und als Zeichen des Beitrages zu Europa, den Christen durch 
ihre wirtschaftlichen, sozialen und politischen Aktivitäten leisten und verkör-
pern. Beim Eintreten für die Anerkennung der Rolle des Christentums bei der 
Gestaltung Europas sorgen sich die Christen nicht nur um die Verwirklichung 
ihrer eigenen Interessen, sondern vielmehr darum sicherzustellen, dass das neu 
entstehende Europa den Beitrag der Gläubigen begrüßt und Europa so von ihrem 
Beitrag profitieren kann. Es ist außerdem hervorzuheben, dass das große Projekt 
Europa nicht allein als politische oder wirtschaftliche Errungenschaft betrachtet 
werden kann. Man muss vielmehr auch die moralischen und religiösen Bestre-
bungen seiner vielen Bewohner und Gründer mit einbeziehen. Das Gefühl der 
europäischen Identität muss nicht nur 27 Nationen unter einen Hut bekommen, 
sondern auch viele verschiedene Menschen und Traditionen. Es gibt also einen 
gewissen Bedarf an einigenden Kräften, die dies erfüllen können.

Aber werfen wir einen Blick in die Zukunft. Ich gebe nicht nach, wenn es da-
rum geht das Verständnis des historischen Beitrags des Christentums für die 
europäische Identität in der momentanen Kultur zu stärken. Heute stehen wir 
der Herausforderung gegenüber sicherzustellen, dass sich dessen auch die neue 
Generation der Christen bewusst ist. Diese neue Generation von Christen, aus-
gestattet mit dem Wissen über diese Identität und Idealismus, kann zukünftig 
im Mittelpunkt bei der Gestaltung des europäischen Projektes stehen, so dass 
ein Nebeneinander verschiedener Blickrichtungen entsteht, die freilich alle vom 
Christentum beseelt sind. Die Verfassung kann, unabhängig davon welche Ge-
stalt sie letztlich hat, eine Rolle spielen, aber beim Blick in die Zukunft müssen 
wir uns daran erinnern, dass die Kirche eine eigene Verantwortung dafür trägt, 
dass der Beitrag der Gläubigen bei der Gestaltung Europas dynamisch und über-
zeugend ist. Wenn Papst Johannes Paul II. über die neue Evangelisation sprach, 
betonte er immer, dass dies nicht die Rückkehr zu vergangenen Zeiten bedeute, 
sondern dass es, ganz im Gegenteil, notwendig sei das Risiko neuer Wege in 
die Zukunft einzugehen, um die freudige und erlösende Botschaft des Evange-
liums in Europa zu verkünden und so eine Kultur zu schaffen, in der wirkliche 
menschliche Werte, geleitet vom christlichen Glauben, ihren dauerhaften Platz 
haben. Einen Anstoß zur Entstehung einer solchen neuen Generation von Eu-
ropäern zu geben, gehört für mich zu meiner Arbeit und gehört für mich auch 
zur Arbeit der Kirche in allen Ländern.

Ich denke, dass es von größter Bedeutung ist eine angemessene und deutlich 
ausgesprochene Ausdehnung der Gedanken des Evangeliums und der zentralen 
Kirchenlehren sicherzustellen. Wir haben bereits angefangen diese umzusetzen, 
aber wir müssen es vor allem dort sicherstellen, wo die Ideen gemacht werden, 
wo die kulturelle und intellektuelle Gestaltung Europas beginnt. Dadurch wird 
am Ende jedes Land in Europa geprägt werden. Ich glaube zum Beispiel, dass 
das Kompendium der kirchlichen Soziallehre – die bereits von Kardinal Dzi-
wisz erwähnt wurde – hier eine wichtige Rolle spielt und werde in der nächsten 
Woche eine Publikation zu diesem Thema, speziell für die irischen Verhältnis-
se, anstoßen. In der Erneuerung unserer Kirche und in unserer Selbstverpflich-
tung einer neuen Evangelisation vertrauen wir auf die Mission der Kirche und 

Diarmuid Martin Das Christentum  als einheitsstiftende Kraft Europas



56 57

Warum Europa den neuen

Verfassungsvertrag braucht

Hans-Gert Pöttering                                                                       

Es ist wunderbar heute in der herrlichen Aula der Jagiellonen-Universität in 
Krakau zu sein, und ich freue mich, dass so viele Kolleginnen und Kollegen 
aus dem Europäischen Parlament ebenfalls hier sind.

Als ich eben durchs Königschloss geführt wurde, sagte mir die sehr charmante 
Führerin, Krakau sei das Herz Polens. Und ich muss zugeben, der Geist, den 
man hier spürt – auf der einen Seite die Verbundenheit zur eigenen Region, zum 
eigenen Land und zur polnischen Geschichte und auf der anderen Seite die Of-
fenheit gegenüber Europa – ist etwas Wunderbares. Und das ist auch der Grund, 
warum wir heute nicht nur mit dem Verstand, sondern mit dem Herzen hier sind, 
im Herzen Polens, in Krakau. Im Rahmen dieser Führung hatte ich außerdem 
die Möglichkeit Kardinal Stanislaw Dziwisz zu treffen und seinen Amtssitz zu 
besichtigen. Dieses bischöfliche Palais, wie es hier wahrscheinlich heißt, hat 
mich sehr beeindruckend, insbesondere das Portrait von Johannes Paul II., der – 
wie Sie alle wissen- hier in Krakau von 1963 bis 1978 Kardinal war. Mit ihm 
möchte ich auch meine Ausführungen beginnen.

Im Jahr 1978 wurde aus Kardinal Wojtyla der Papst Johannes Paul II. Weniger 
als ein Jahr später wurde zum ersten Mal das Europäische Parlament direkt von 

II. Reform als Notwendigkeit und Chance:  
Der neue EU-Reformvertrag

unterstützen den Aufbau eines neuen Europa. Niemand soll sich vor der Bot-
schaft des Evangeliums fürchten, aber niemand soll versuchen den Beitrag des 
Evangeliums bei der Entstehung Europas und den Beitrag, den es für ein zu-
künftiges Europa leisten wird – und zwar als Dienst der Hoffnung und als Sinn 
gebendes Element für seine Einwohner –, zu unterdrücken. ■

Das Christentum  als einheitsstiftende Kraft Europas



58 59

der Bevölkerung gewählt, im Juni 1979. Ich selbst habe das Privileg als einer 
von sechs Abgeordneten dem Europäischen Parlament seit der ersten Direkt-
wahl anzugehören. Heute stehe ich vor Ihnen nicht als Deutscher, weil die deut-
sche Staatsbürgerschaft mir die europäische Bürgerschaft vermittelt. Gleiches 
gilt auch für die anwesenden Polen, die durch die polnische Staatsbürgerschaft 
auch europäische Staatsbürger sind. Es ist bereits angeklungen, dass gewisse 
Diskussionen, vielleicht auch Spannungen zwischen Völkern in der Europäi-
schen Union existieren – vielleicht auch zwischen Polen und Deutschland. Aber 
ich glaube, dass Anlass zu Optimismus und Hoffnung besteht, dass wir diese 
überwinden können. Dies gilt insbesondere, wenn wir uns daran erinnern, was 
in den letzten 30 Jahren an positiven Entwicklungen in Europa möglich gewe-
sen ist. Wenn jemand 1979 vorausgesagt hätte, dass der Tag kommen werde, 
an dem wir uns hier in Krakau zu einer Konferenz treffen würden, wäre dies 
sicherlich wie ein Traum erschienen. Wenn jemand 1979 vorausgesagt hätte, 
dass am 1. Mai 2004, Abgeordneten aus dem freien, demokratischen Polen ins 
Europäische Parlament einzögen, wäre unsere Antwort gewesen, dass dies eine 
Vision sei, ein Traum, eine Hoffnung, die wahrscheinlich zu unseren Lebens-
zeiten nicht zu verwirklichen sei.

Wenn nun in unserem Europa Schwierigkeiten auftreten, dann muss man sich 
daran erinnern, was in Europa möglich war und sich stets von Herzen darüber 
freuen, dass wir heute zumindest streiten können, dass wir heute als eine euro-
päische Familie zusammengehören und viele Aufgaben gemeinsam durch Di-
alog und Gespräche lösen können, wenn wir nur die Kraft, den Mut und den 
Willen dazu haben.

Niemals darf man freilich dabei vergessen, dass Europa ein schwieriger Kon-
tinent ist und die Europäische Union mit nun 27 Völkern und 500 Millionen 
Menschen ein sehr komplexes Gebilde darstellt. Was ist nun die Stärke unse-
res Europas? Im Vertrag wird erstmals von der kommunalen Selbstverwaltung 
gesprochen, von unseren Städten und unseren Gemeinden in Europa, die diese 
Vielfalt und Komplexität widerspiegeln. Wenn ich in die Europäischen Union, 
in meine Heimat, in den Landkreis Osnabrück in Niedersachsen zurückkehre, 

bin ich immer glücklich darüber, dass ich in Europa lebe. Lassen Sie uns dank-
bar dafür sein, dass wir in diesem Europa leben, welches zwar kein Paradies 
ist, aber wenn wir uns in der Welt umschauen, doch der beste Teil dieser Welt 
um darin zu leben.

Lassen Sie uns ebenso dafür dankbar sein, dass die beiden großen totalitären 
Systeme, der Nationalsozialismus, ein perverses politisches System, und der 
ebenso totalitäre und perverse Kommunismus zusammengebrochen sind und 
sich am Ende der Mensch, der sich als Person verantwortlich für die Gemein-
schaft sieht, durchgesetzt hat. Dies war ein politischer Vorgang, dass sich unser 
christliches Menschenbild durchgesetzt hat. Dafür sollten wir ebenfalls dank-
bar sein.

Nun wenden wir uns der Zukunft zu und wir stehen vor der Frage; „Wie geht es 
weiter in der Europäischen Union?“ Ich erinnere mich gut, wie wir im Europä-
ischen Parlament im Dezember 2000 den Vertrag von Nizza bewerten mussten 
und wie dieser vom französische Staatspräsident Jacques Chirac im Parlament 
vorgestellt wurde. Damals waren wir der Meinung, dass dies nicht die Lösung 
für die Zukunft Europas sein könne, weil weder die Mehrheitsentscheidung im 
Ministerrat ausgeweitet wurde, noch das Europäische Parlament in seinen Rech-
ten gestärkt wurde. So entwickelte sich die Initiative für das Europäischen Kon-
vent und am Ende stand der Verfassungsvertragsentwurf, der bedauerlicherwei-
se in den Referenden in Frankreich und in den Niederlanden gescheitert ist.

Gestatten Sie mir, dass ich Ihnen an dieser Stelle eine kleine Geschichte 
erzähle, in einem so feierlichen Rahmen ist dieses Beispiel vielleicht et-
was unangebracht, aber das Leben ist am Ende konkret. Sie zeigt uns, dass 
wir uns in Europa verstehen müssen, dass wir zuhören und lernen müssen. 
In Frankreich herrschte eine ablehnende Haltung zur Dienstleistungsrecht-
linie vor, weil man den „polnischen Klempner“ fürchtete. Im Juni letzten 
Jahres besuchte ich nun eine Fraktionssitzung im französischen Bordeaux, 
die in einem guten Hotel stattfand. Nach der Vorstandssitzung ging ich nun 
zur Toilette und ein schwedischer Kollege kam mir entgegen und sagte: 

Hans-Gert Pöttering                                                                       Warum Europa den neuen Verfassungsvertrag braucht



60 61

„They need a Polish plumber.” Ich möchte Ihnen ersparen, die Situation zu 
schildern, die ich am Ende auf dieser Toilette vorfand. Ich kann nur sagen: 
„They need a Polish plumber.”

Leider ist aber die Psychologie innerhalb der Völker eine andere, wie dieses 
Beispiel verdeutlicht. Dies ist die Schwierigkeit Europas. Wenn man annimmt, 
es gebe immer nur die Völker Europas, die Polen, die Deutschen, die Franzosen, 
die Briten, die Italiener, irrt man. Es existieren auch unterschiedliche politische 
und geistige Orientierungen und es ist unsere Aufgabe an diesem Europa ge-
meinsam weiter zu arbeiten und dieses Europa zum Erfolg zu führen. Deshalb 
darf dieses Europa kein zentralistisches Europa sein. Daran erinnert im Wesent-
lichen auch der Verfassungsvertrag. Dort sind unsere Kommunen und unsere 
Städte erstmalig im europäischen Recht erwähnt. So finden die deutschen Regi-
onen, die Bundesländer und die polnischen Woiwodschaften Eingang in dieses 
Vertragswerk. Wir alle bekennen uns nun zu unserem eigenen Vaterland, jedes 
Land hat seine eigene Würde, seine eigene Geschichte, positive und negative 
Seiten. Gemeinsam sind wir jedoch Europäerinnen und Europäer und haben in 
dieser Eigenschaft eine Verantwortung für die Welt.

Werte sind das, was uns als Europäerinnen und Europäer zusammenhalten muss. 
Im Vertrag heißt es dazu: „Schöpfend aus dem kulturellen, religiösen und hu-
manistischen Erbe Europas, aus dem sich die unverletzlichen und unveräußerli-
chen Rechte des Menschen, sowie Freiheit, Demokratie, Gleichheit und Rechts-
staatlichkeit als universelle Werte entwickelt haben.“ (Präambel, Anmerkung 
des Hg.) Diese Werte sind das Fundament der Europäischen Union. Viele von 
uns hätten mehr als diese Zeilen gewollt. Als Präsident des Europäischen Par-
laments habe ich nicht das Mandat dies zu verlangen, aber als Vorsitzender der 
EVP- Fraktion habe ich den Gottesbezug gefordert und auch die Nennung des 
jüdisch-christlichen Erbes in der Verfassung. Wegen des Widerstandes insbe-
sondere zweier Regierungen haben wir uns nicht durchsetzen können, aber es ist 
dennoch ratsam, liebe Freunde, trotzdem „Ja“ zu diesem Vertrag zu sagen. Die 
christlichen Werte sind, auch ohne die ausdrückliche Erwähnung des Begriffes 
„christlich“, in diesem Vertrag kodifiziert. Die Würde des Menschen, des Men-

schen, der sich für sich und die Gemeinschaft verantwortlich zeigt, Menschen-
rechte, die Würde älterer Menschen, das Wohlergehen der Kinder, ein Verbot 
des Klonens, Solidarität,  Subsidiarität, Demokratie und Rechtsordnung, das 
sind unsere verbindenden Werte in Europa. Gerade wenn ich neben mir Alek-
sander Milinkiewicz aus einem Nachbarland Polens, aus Belarus sehe, denke 
ich allerdings, wir sollten nicht so egoistisch auf uns selber schauen.

Wir als Europäer, die wir das Glück haben, in Freiheit und Demokratie zu le-
ben, haben auch die Verpflichtung uns für diejenigen einzusetzen, die heute 
weder Freiheit noch Menschenrechte genießen können. Deswegen sagen wir 
„ja“ zur Freiheit von Belarus und für die Länder, die auf dieser Erde noch 
in einer Diktatur leben müssen. Ich möchte an dieser Stelle auch nachdrück-
lich betonen, dass dies auch für Russland gilt. Wir wollen in Partnerschaft 
mit Russland leben, aber wir fordern auch den Aufbau eines funktionieren-
den Rechtsstaates in Russland. Wenn dort Journalisten ermordet werden, wie 
Anna Politkowskaja, möchten wir Bemühungen der Behörden beobachten, 
dass die Mörder dem gerechten Richter überführt werden. Als ausdrücklicher 
Freund Amerikas, der sich bewusst ist, dass uns mit den Amerikanern gemein-
same Werte verbinden, muss ich in dieser Hinsicht auch Kritik an Amerika 
üben. Das Beispiel Guantanamo verdeutlicht den Mangel an Rechtsstaatlich-
keit. Die meisten Terroristen, vielleicht aber auch einige Nicht-Terroristen, 
verschwinden dort über Jahre hinter dicken Mauern und dies ohne Rechts-
verfahren. In diesem Fall müssen wir unsere Freunde kritisieren und darauf 
pochen, dass dies nicht unserem europäischen Modell von Recht entspricht. 
Dass es zur Würde des Menschen gehört, dass jeder Mensch auf dieser Erde, 
wenn er verurteilt wird und ins Gefängnis muss, auch ein rechtliches Verfah-
ren bekommen muss.

An dieser Stelle möchte ich wieder zum Vertrag zurückkommen. Wir als Eu-
ropaparlamentarier sagen „ja“ zu diesem Vertrag. Er bringt unsere Werte zum 
Ausdruck und beinhaltet zudem einen großen Zuwachs an Demokratie und Par-
lamentarismus. Durch dieses Vertragswerk entsteht zu nahezu hundert Prozent 
eine Gleichberechtigung im Gesetzgebungsverfahren zwischen Europäischem 

Hans-Gert Pöttering                                                                       Warum Europa den neuen Verfassungsvertrag braucht



62 63

Parlament und dem Ministerrat. Als dieses Parlament 1979 seine Arbeit begann, 
hatte es null Gesetzgebungsmöglichkeiten. Es existierten nur wenige Rechte im 
Bereich des Haushaltes, aber im Bereich der Gesetzgebung bestand keinerlei 
Mitentscheidungsrecht. Dies wird sich nun grundlegend ändern. Zudem wird 
der Ministerrat in Zukunft, wenn der Vertrag in Kraft getreten ist, in nahezu 
allen Fällen mit einer Mehrheit entscheiden. Hier in Polen diskutiert man au-
ßerdem um die so genannte Formel von Ioannina. Diese Formel, die nach der 
griechischen Provinzstadt Ioannia benannt ist und die man in den 90er Jahren 
vereinbart hat, besagt nun, dass, wenn man bei einer Abstimmung nicht zu ei-
nem Ergebnis kommt und die Mehrheiten nahe beieinander liegen, man noch 
zwei oder drei Monate abwarten kann, bis man dann zu einer Entscheidung 
kommt. Meiner Meinung nach spricht nichts dagegen, dass man diese Formel 
in den Vertrag aufnimmt, aber ich bin dagegen, einem oder mehreren Ländern 
die Möglichkeit zu geben – indem dieser Zeitraum unendlich oder auf mehre-
re Jahre definiert wird – zu verhindern, dass wir in Europa zu Entscheidungen 
kommen. Ich erwarte, dass sich alle Staaten Europas daran halten, was im Juni 
2007 von den Staats- und Regierungschefs in Brüssel beschlossen wurde. Es 
darf nicht sein, dass unser Europa nicht entscheidungsfähig ist. Die Welt wartet 
nicht auf die Europäische Union.

Auch die nationalen Parlamente werden zukünftig eine größere Rolle im europä-
ischen Gesetzgebungsprozess spielen, weil sie stärker in ihn eingebunden wer-
den. Mein persönliches Ziel ist es während der zweieinhalb Jahre meiner Amts-
zeit als Vorsitzender des Europäischen Parlaments eine engere Zusammenarbeit 
zwischen dem Europäischen Parlament und den nationalen Parlamenten herzu-
stellen. Anfang Oktober diesen Jahres wird z.B. eine große Tagung der nationa-
len Parlamente und des Europäischen Parlamentes zu Fragen des Klimaschutzes 
und zur Bewahrung der Schöpfung stattfinden. Ich kann mir keine schönere Füh-
rungsaufgabe für uns Europäer denken, als die Schöpfung zu Bewahren und dem 
Klimawandel entgegenzuwirken. Diese Aufgabe von den Amerikanern, den Chi-
nesen, den Russen, und allen anderen zu übernehmen ist auch eine Friedensauf-
gabe und zugleich Bestandteil des Vertrages. Meines Erachtens müssen wir jetzt 
auch das Notwendige tun, dass nicht nur der Vertrag Wirklichkeit wird, sondern 

auch praktische Maßnahmen zum Klimaschutz ergreifen. Es war eben schon die 
Rede davon, dass Polen besondere Sorgen bezüglich der Energieversorgung hat 
und wir solidarisieren uns in dieser Sache mit Polen. Sollte es jemals dazu kom-
men, dass ein drittes Land ein Druckmittel bezüglich der Energieversorgung Po-
lens in der Hand hätte und bereit wäre dieses zu nutzen, dann wäre dies nicht nur 
ein Problem Polens, sondern eine Herausforderung für die gesamte Europäische 
Union. Wenn ein Mitglied dieser Europäischen Union ein großes Problem hat, 
oder sich einer großen Herausforderung gegenüber sieht, gilt das Prinzip der So-
lidarität. Genau deshalb muss diese Frage auch in einem Partnerschaftsabkom-
men mit Russland klar geregelt werden. Ziel ist die Energiesicherheit Polens und 
der gesamten Europäischen Union.

Wenn die Handlungsfähigkeit der Europäischen Union durch den Vertrag von 
Lissabon steigt, steigt auch die Fähigkeit zum Dialog mit anderen Kulturen. 
Vorgestern besuchte ich in Brüssel das so genannte „Operation Centre“. Dort 
wurde deutlich, wie die Europäische Union in Fragen der Sicherheitspolitik 
zusammenarbeitet. Mittels einer Videoschaltung, zwischen den Vertretern die-
ses „Operation Centers“ der Europäischen Union und den Vereinten Nationen, 
wurde dort gerade gemeinsam überlegt, wie man den Flüchtlingen aus dem 
Sudan, die sich im Tschad aufhalten, helfen könne. Dass wir heute die Chan-
ce haben, Menschen in der Welt, die in Not sind, zu helfen, ist eine wunder-
bare Errungenschaft. Es ist unsere Pflicht als Christen die Menschenrechte in 
der Welt durchzusetzen und, wenn es konkret um den Tschad geht, die bedau-
ernswerten Flüchtlinge dort zu schützen. Dies ist unsere Aufgabe. Eine andere 
Aufgabe Europas ist der Dialog mit der arabischen und islamischen Welt und 
wenn wir den Vertrag ratifiziert haben, dann verstärkt sich die Handlungsfä-
higkeit der Europäischen Union und wir können wir auch international unsere 
Interessen und Werte verteidigen.

Wir in Europa wollen vermeiden, was von manchen als Apokalypse an die Wand 
gemalt wird, den „clash of civilisations“. Wir wollen Zusammenarbeit und Part-
nerschaft mit der arabischen und islamischen Welt. Terrorismus werden wir mit 
aller Entschiedenheit bekämpfen, aber mit der gutwilligen Mehrheit der Men-

Hans-Gert Pöttering                                                                       Warum Europa den neuen Verfassungsvertrag braucht



64 65

schen des islamischen Glaubens möchten wir zusammenarbeiten. Es muss aber 
zu einem gegenseitigen Dialog kommen und zu einer gegenseitigen Toleranz. 
Ich wurde einmal von einem hohen geistlichen Führer in Saudi-Arabien gefragt, 
wie die Muslime in Europa behandelt werden. Meine Antwort war, dass sie nicht 
so integriert seien, wie wir uns das wünschten, aber sie haben in der Regel ihre 
Gebetshäuser hätten, sodass sie alle ihren Glauben praktizieren könnten. Mei-
ne Rückfrage an diesen Gesprächspartner war aber, ob es zuträfe, dass, wenn 
ein Muslim ein Christ werden wolle, in Saudi-Arabien darauf die Todesstra-
fe stünde. Der Botschafter meines Landes, der mich begleitete, bemerkte nach 
dem Treffen, dass noch niemand gewagt hätte eine solche Frage zu stellen. Mit 
dieser Anekdote möchte ich nicht etwa zum Ausdruck bringen, dass ich in die-
ser Situation mutig war, sondern, dass wir für einen erfolgreichen Dialog der 
Kulturen den Mut brauchen die Wahrheit auszusprechen. Diese Wahrheit geht 
dabei niemals nur in eine Richtung. Sie muss vielmehr in zwei Richtungen ge-
hen, und das bedeutet Toleranz für alle und nicht nur für eine Seite.

Eine andere Diskussion dreht sich um die Ukraine und die Möglichkeiten ei-
ner Mitgliedschaft oder Partnerschaft. Wir müssen den polnischen Kolleginnen 
und Kollegen sehr herzlich danken, dass sie sich so für die Ukraine eingesetzt 
haben. Die Wiederholung der Wahlen, die mit einem Sieg für Wiktor Juschts-
chenko endeten, ist insbesondere den polnischen Kolleginnen und Kollegen zu 
verdanken, die das Europäische Parlament unterrichteten und es somit veran-
lassten eine Wiederholung dieser Wahlen zu fordern. In diesem Kontext erwäh-
ne ich die Ukraine, als ein Land von dem man in Polen viel weiß, aber ich den-
ke, dass wir eine Diskussion darüber beginnen müssen, welche Länder in die 
Europäischen Union aufgenommen werden können. Momentan sage ich nicht 
„nein“ zur Ukraine, aber ich sage auch nicht „ja“. Die Ukraine und die anderen 
Ländern müssen eine Orientierung nach Europa haben. Man sollte aber auch 
darüber nachdenken, ob es Alternativen zur Mitgliedschaft gibt. Ich meine da-
mit besondere Formen der Zusammenarbeit und der Partnerschaft. Zunächst 
müssen wir alles tun, die Europäische Union in ihrem Inneren zu stärken und 
währenddessen über diese Länder nachdenken.

Abschließend möchte ich betonen, dass Europa vor allem etwas Gemeinsames 
ist. Wir können in Europa Verträge abschließen und zu Mehrheitsentscheidun-
gen kommen. Das ist auch gut so, weil durch ein Veto Probleme nicht gelöst 
werden können und weil die Welt nicht auf uns wartet. Aber das Wichtige ist, 
dass wir in Europa zu unserem Glück vereint sind, dass wir uns zuhören, dass 
wir bereit sind voneinander zu lernen, dass wir verstehen, was in den Köpfen 
der anderen vorgeht. Aber auch, dass wir gemeinsam handeln und zwar auf der 
Grundlage des Rechtes. Das Recht ist die größte Errungenschaft Europas im 21. 
Jahrhundert. Heute hat in Europa, zumindest in der Europäischen Union, das 
Recht die Macht und nicht die Macht recht. Deswegen brauchen wir diesen Ver-
trag und ich wünsche mir, dass sich in Polen eine große Mehrheit für ihn findet. 
Wir beschreiten gemeinsam den Weg der Zukunft Europas ins 21. Jahrhundert. 
Es wird ein Jahrhundert Europas sein, in dem sowohl Nationen als auch Städte 
und Gemeinden ihre Identität bewahren können. Wir haben diese Städte und die 
Gemeinden, wir haben unsere Regionen, wir haben unsere Vaterländer, aber wir 
sind auch gemeinsam Europäerinnen und Europäer und haben eine Verantwor-
tung für diese Welt. Es ist gut, dass wir in 21. Jahrhundert leben. ■

Hans-Gert Pöttering                                                                       Warum Europa den neuen Verfassungsvertrag braucht



67

Der Verfassungsvertrag: 

Eine Revolution im formellen Sinne

Jacek Saryusz-Wolski                                                                       

Das Thema der Konferenz ist äußerst ambitioniert. Es umfasst einen enormen 
Ausschnitt aus der Geschichte. Es unternimmt auch den Versuch nach vorne 
zu schauen; es ist also eine Art der Reflexion, mit der man beginnen kann, die 
aber nicht abschließbar ist.

Der Reformprozess der Europäischen Gemeinschaften dauert, eigentlich seit 
deren Gründung, ununterbrochen an. Von diesen Anfängen haben wir bereits 
von Präsident Kaczyński gehört. Dieser Prozess intensivierte sich Mitte der 
80er Jahre, als man am einheitlichen europäischen Markt, an der Einheitli-
chen Europäischen Akte arbeitete. Das wichtigste Ziel der Verträge, die in 
Maastricht, Amsterdam und Nizza unterzeichnet wurden, war das pragmati-
sche Reformieren der Institutionen und der Politik der Europäischen Union 
(EU). Nur der Vertrag von Maastricht beschäftigte sich mit der Herausforde-
rung die axiologischen Grundlagen der Integration zu bestimmen. In Bezug 
auf die Auseinandersetzungen unter den Mitgliedsstaaten der EU ist es zwar 
gelungen, eine Liste der konkreten Ziele, die die Union erreichen möchte, 
festzulegen, aber bereits bei der Definition des Wesens der Integration stieß 
man auf Probleme. Wegen des fehlenden Einverständnisses der Briten, dass 
im Text der Begriff „Föderation“ auf irgendeine Art und Weise benutzt werde, 



68 69

musste man sich letztendlich mit einer enigmatischen Formulierung über die 
engste Verbindung zwischen den Nationen der Europäischen Union – „ever 
closer union“ – abfinden.

Die nächsten Verträge leiteten einen Prozess ein, der zwar Veränderungen ein-
führte, es war jedoch kein Prozess, der mit einer finalité politique, einem Begriff 
den die Franzosen in der europäischen Debatte benutzen, endete; es entstand 
kein durchdachter und abgeschlossener Zustand. Es muss klar gesagt werden, 
dass die Gemeinschaften 50 Jahre lang zu gewissem Grad auch dank Unvoll-
ständigkeit und Mangel an Präzision so effizient funktionierten, eine Tatsache, 
die die akademischen Experten der EU oft zum Vorwurf machen. Sie war je-
doch kein Zufall: Überall dort, wo Streitigkeiten und – wie es schien – unüber-
brückbare Unterschiede auftauchten, bereiteten die Diplomaten und Juristen 
solche Formulierungen und Dokumente vor, mit denen sich jeder nicht nur 
abfinden konnte, sondern die von allen auf eigene Art und Weise interpretiert 
werden konnten, was zeigt, dass diese Mehrdeutigkeit beabsichtigt war. Diese 
Unklarheiten und der Mangel an Präzision dienten als Instrumente und wurden 
absichtlich herbeigeführt.

Mehrere Jahrzehnte lang dominierte auf unserem Kontinent eine Philosophie, 
die darauf beruhte, dass man die Existenz der Europäischen Gemeinschaften 
durch die Ergebnisse ihres Handelns legitimierte. Die so genannte Methode 
der kleinen Schritte, die von Jean Monnet entwickelte Methode der graduellen 
Entwicklung, die Idee der Integration sollte die Bürger durch die Gewährleis-
tung dessen ansprechen, was sie sich wünschten und was sie brauchten: Sicher-
heit und Wohlstand. Sie sollten durch den einheitlichen Markt, durch Freizü-
gigkeit der Bürger, durch Jugend- und Studentenaustausch – der vorher in der 
heute verbreiteten Form unbekannt war-, durch Zuschüsse für die doch recht 
unterschiedlich ausgeprägten landwirtschaftlichen Strukturen in Europa, durch 
den Bau moderner Infrastruktur oder durch die Einführung einer gemeinsamen 
Währung erreicht werden. Dies alles sollten Elemente einer gemeinsamen Iden-
tität sein. Die Gemeinschaften sollten die Europäer vor Degenerationen des Na-
tionalstaates schützen, die zum Totalitarismus geführt hatten. Gerade deshalb 

schien es keinen Bedarf dafür zu geben, dass sich die Gemeinschaften – und 
anschließend die EU – der staatlich-kreativen Rhetorik bedienten. Die Idee der 
Integration sollte sich selbständig verteidigen, und zwar durch Bereitstellung  
öffentlicher Güter und Leistungen in Übereinstimmung mit dem Subsidiari-
tätsprinzip. Die EU-Mitglieder unterstützen zwar den Prozess der beschränk-
ten Vertiefung der Integration durch bestimmte Elemente, die einem föderalen 
System zuzuschreiben sind, wie z.B. durch Schaffung einer gemeinsamen Wäh-
rung, durch Einführung des Konzeptes der EU-Staatsbürgerschaft, oder durch 
den Aufbau von Elementen einer gemeinsamen Außenpolitik – die wir ja so 
dringend benötigen-, aber nichtsdestotrotz war die Hauptaufgabe vor jeder Re-
formrunde, über die ich schon gesprochen habe, die praktische Anpassung der 
EU an die neuen Herausforderungen, die sich aus einer sich dynamisch entwi-
ckelnden Situation auf diesem Kontinent und auf der Welt um die EU herum 
ergaben. Die EU musste insbesondere an die neuen Erweiterungen angepasst 
werden. Es dominierte die Überzeugung, dass die institutionellen Grundlagen, 
die anfangs für sechs Mitgliedsstaaten geschaffen wurden, in einer EU mit 15, 
25 bzw. 27 Staaten nicht gut funktionieren könnten. Manchmal wurde die Er-
weiterung als eine bestimmte Art der Motivation genutzt – um nicht zu sagen 
als eine Ausrede für Reformen -, zu der die EU ohne diesen Faktor nicht genug 
Kraft, Motivation und politischen Willen gefunden hätte.

Die neuen Verträge entsprachen also stets den akuten Bedürfnissen der sich 
verändernden Wirklichkeit. Die Institutionen wurden verbessert und zwar bei-
spielsweise durch einen häufigeren Bezug auf Mehrheitsabstimmung. Um die 
Legitimation der gesamten europäischen Konstruktion zu stärken, wurde die 
einzige in direkten Wahlen gewählte Institution gestärkt, und zwar das Europä-
ische Parlament. Die europäischen Politikfelder wurden reformiert, und zwar 
sowohl die gemeinsame Außenpolitik als auch Politikbereiche, die für die in-
nere Sicherheit zuständig sind: Justiz, Grenzschutz, Migrationspolitik und po-
lizeiliche Zusammenarbeit.

In den 90er Jahren vermied man aber nach wie vor die Debatte über die philo-
sophischen, axiologischen Grundlagen der Integration. Der letzte im vorigen 

Jacek Saryusz-WolskiDer Verfassungsvertrag: Eine Revolution im formellen Sinne



70 71

Jahrhundert verhandelte Vertrag, der bekannte Vertrag von Nizza, war sogar 
ein Beispiel für die pragmatische Abneigung unter den führenden EU-Politiker, 
über die Grundlagen und Ziele der Europäischen Union zu sprechen. Er stellte 
eine Art Flucht dar. Der Vertrag von Nizza war dermaßen technisch, dass nur 
eine Handvoll von Experten ihn wirklich gelesen hat. Nichtsdestotrotz wurden 
die neue Aufteilung der Einflusssphären unter den Mitgliedsstaaten, die neue 
Zusammensetzung der Europäischen Kommission und die häufigere Anwen-
dung der Mehrheitsentscheidungen im Rat als ausreichend interpretiert, um 
anzuerkennen, dass die EU für eine Erweiterung bereit sei. Das sakramenta-
le „Ja“ wurde nach dem Vertrag von Nizza geäußert. Übrigens hat man später 
dieses Urteil zurückgezogen, indem man feststellte, dass die Erweiterung der 
politische Motor oder sogar die Begründung für weiterreichende Reformen der 
EU-Institutionen sein könne. Und das war eben der Beginn des Verfassungs-
prozesses, auf den unsere Konferenz heute Bezug nimmt.

Nahezu parallel zum Abschluss der Arbeiten am Vertrag von Nizza sind Stim-
men in der Europäischen Union laut geworden, dass man den nächsten Schritt, 
die Fortsetzung der institutionellen Reform, bereits in einem anderen Ausmaß, 
unternehmen solle. Diesmal gewann jedoch ein anderes Konzept die Oberhand, 
ein neues, das von der bisherigen Tradition und vom bisherigen Ansatz Abschied 
nahm, und gleichzeitig weiterreichte. In diesem Konzept sprachen sich seine 
intellektuellen Väter für die Notwendigkeit einer vollständigen Verfassung im 
Integrationsprozess aus. Es handelte sich dabei also nicht um die Methode der 
kleinen Schritte, sondern um die Methode eines großen Sprungs.

Nach mehreren Jahren der Vorbereitungen wurde in Brüssel ein Konvent ein-
berufen, in dessen Rahmen Regierungsvertreter der Mitgliedsstaaten, Parla-
mentarier der nationalen Parlamente, Vertreter der EU-Institutionen – darunter 
auch Angehörige des Europäischen Parlaments- und auch Vertreter aus dem 
Bereich Zivilgesellschaft die Grundlagen des Verfassungsvertrages vorbereitet 
haben. Die künftigen neuen Mitgliedsstaaten aus Mitteleuropa waren ebenfalls 
vertreten und nahmen an dieser Konferenz als Beobachter teil. Dieser Vertrag 
wurde später auf einer Regierungskonferenz noch ein wenig modifiziert und in 

dieser Form unterzeichnet sowie anschließend ratifiziert, u. a. auch durch ein 
Referendum. Dieser Vertrag stellte ein Novum nicht nur bezüglich des insti-
tutionellen Inhaltes dar. Der Verfassungsvertrag war vielmehr eine Revolution 
in formeller Hinsicht. Zum ersten Mal wurde in der EU ein Dokument mit ei-
nem offenen Verfassungscharakter und einer Präambel, mit der Aufteilung der 
Kompetenzen unter den einzelnen Organen, einem Kapitel, das sich auf eine 
quasistaatliche Symbolik bezog und sogar mit der Position eines EU-Präsiden-
ten und eines EU-Außenministers erarbeitet. Kaum jemand in der EU stellte 
den Bedarf an weiterer institutioneller Reform in Frage. Es wurde geschätzt, 
dass die bisherigen Verträge die Bedürfnisse und Herausforderungen, die die 
EU in Zukunft wird bewältigen müssen, nicht ausreichen, um diese erfüllen zu 
können. Der Bedarf einer Stärkung des Europäischen Parlaments, welches die 
Bürger der EU am direktesten vertritt, war deutlich spürbar.

Die Idee der Umsetzung des wohl ambitioniertesten Projektes, der Gemeinsa-
men Außen- und Sicherheitspolitik sowie die Stärkung der Effizienz der Politik-
felder, die für die innere Sicherheit zuständig sind, fand ebenfalls Unterstützung. 
Wie es sich aber bald herausstellen sollte, stand ein Teil der EU-Bürger den Ver-
änderungen mit Verfassungscharakter skeptisch gegenüber. Der von Oben kom-
mende Versuch einer Stärkung der gemeinsamen Identität war nicht erfolgreich. 
Integration, die bislang organisch, inkremental vertieft wurde, ging zur Etappe 
der Dekrementierung von Verfassungsänderungen von Oben über. Dabei han-
delte es sich sogar um die notwendigsten und die am meisten verständlichen 
Veränderungen. Dies wurde jedoch im politischen Prozess weder entsprechend 
kommuniziert noch von den Bürgern verstanden und bekam somit keine demo-
kratische Legitimation. Es stellte sich heraus, dass alle Verdächtigungen, dass 
die EU in einen Staat umgewandelt werden solle, nicht begründet waren. Das 
Misstrauen bezüglich der Verfassungssprache auf der supranationalen Ebene ist 
in den einzelnen Mitgliedsstaaten jedoch nach wie vor sehr groß.

Die Versuche, die gemeinsamen axiologischen Grundlagen zu bestimmen, 
sind ebenfalls gescheitert. Darüber hat Präsident Kaczynski bereits gespro-
chen. Etwas, was für viele EU-Bürger selbstverständlich ist, d.h. die gemein-

Jacek Saryusz-WolskiDer Verfassungsvertrag: Eine Revolution im formellen Sinne



72 73

samen christlichen Wurzeln Europas, stellte sich für einige politische Bereiche 
oder sogar Staaten als kontrovers heraus. So entstand die unvollkommene und 
schlecht verfasste Präambel, in der auf das griechisch-römische Erbe und die 
Aufklärungstraditionen Bezug genommen wird, nicht aber auf das Christen-
tum. Zum Glück ist es dabei nicht geblieben. Die Bürger Frankreichs und der 
Niederlande zeigten die Wahrheit der alten Maxime von Shakespeare auf: „Das 
Bessere ist der Feind des Guten“, obwohl der Verfassungsvertrag zum großen 
Teil ein gutes und notwendiges Dokument war. Ein Teil der EU-Bürger sprach 
sich gegen die hochtrabende Rhetorik aus. Die soziale Kommunikation und die 
politische Überzeugungskraft haben nachgelassen.

Im Juni dieses Jahres mussten wir uns erneut wegen dieser Reformen zusam-
mensetzten und an den Verhandlungstisch zurückkehren. Ich spreche jetzt über 
den letzten Gipfel, auf dem erneut Gespräche über die Reformwerke aufge-
nommen wurden. Den Bedarf an Reformen stellt kaum jemand in Frage. Es 
dominiert nämlich die Überzeugung, dass die europäische Integration eine der 
besten Dinge ist, die Europa seit Jahrhunderten passiert ist. Man ist jedoch zur 
Rückkehr zur evolutionären Philosophie – statt der Philosophie des Sprunges 
– gekommen: Die Anpassung der bereits gegebenen Akte und nicht die Schaf-
fung von neuen, groß angelegten Dokumenten, die die Angst der Bürger hervor-
rufen. Zurzeit findet eine Regierungskonferenz statt, bei der ein neuer Vertrag 
präzisiert wird und wir kennen bereits dessen Entwurf. Das bedeutet aber nicht, 
dass wir auf die Notwendigkeit verzichten, über die axiologischen Grundlagen 
der Integration zu sprechen. Diese Frage wird immer wieder aufkommen, ohne 
diese Frage wird es keinen tatsächlichen Integrationsprozess geben. Dabei han-
delt es sich natürlich um den Stellenwert des Christentums in diesem Prozess 
sowie um Werte, ohne die wir eine Identität und somit den Integrationsfort-
schritt nicht erfahren werden.

Ich hoffe, dass diese Konferenz, an der so große geistige und intellektuelle Au-
toritäten teilnehmen, viel in die Debatte einbringen wird, die wir ja in Europa 
so dringend brauchen. Denn dieser Schritt, der sich gerade jetzt vollzieht, ist 
einer der weiteren Schritte, aber nicht der letzte. Wir wollen also nicht etwas 

erreichen, woran so viele leidenschaftliche Enthusiasten der Integration appel-
lieren: Also diese finalité politique. Um zu wissen, wohin wir gehen, müssen 
wir uns die Frage beantworten: Woher kommen wir? Es ist jedoch etwas an-
deres, nur darüber zu diskutieren oder zu versuchen, es eindeutig festzuhalten. 
Es scheint, dass der Reformprozess in der EU noch nicht vollendet ist, es wird 
noch viele Jahre lang dauern.

Entgegen den Träumen des Vorsitzenden des Konvents, des ehemaligen franzö-
sischen Präsidenten Valéry Giscard d’Estaing wurde kein Dokument vorbereitet, 
das der EU mehrere Jahrzehnte lang dienen könnte. Wenn aber der Verfassungs-
prozess, der fortschreitet, fortdauern soll, müssen wir uns darauf intellektuell 
und geistig gut vorbereiten. Ein Test für den Reformvertrag, der derzeit vorbe-
reitet wird und der bald abgeschlossen werden soll, der einen bescheideneren 
Namen bekommt und der sich  –  wie ich bereits sagte  –  einer anderen Metho-
de bedient, wird die Frage sein, ob er das Europa der Ergebnisse näher bringt: 
Ein Europa, das den Bürgern öffentliche Güter und Leistungen bereitstellt und 
sich durch Ergebnisse legitimiert und nicht durch die Systemstrukturen an sich. 
Es wird sich die Frage stellen: Wird dieser Vertrag und die Praxis, die sich auf 
ihn stützen wird, es erlauben, das Gemeinwohl in Übereinstimmung mit dem 
Subsidiaritätsprinzip, aber auch mit dem breit gefassten politischen, wirtschaft-
lichen und moralischen Solidaritätsprinzip zu erreichen? An den Früchten wer-
den wir erkennen, ob dieses Vorhaben erfolgreich war. ■

Jacek Saryusz-WolskiDer Verfassungsvertrag: Eine Revolution im formellen Sinne



75

Die Schlüsselrolle  

der deutsch-polnischen Verständigung

Norbert Lammert                

Heute auf den Tag genau vor 35 Jahren, am 14. September 1972 haben Deutsch-
land und Polen erstmals seit dem Zweiten Weltkrieg wieder diplomatische Be-
ziehungen aufgenommen. Das Datum beansprucht keine besondere Prominenz 
in der europäischen Nachkriegsgeschichte, verdient aber durchaus Erwähnung, 
nicht nur weil es in einem unmittelbaren Zusammenhang zum Zeitpunkt der 
diesjährigen Konferenz steht. Ebenfalls an einem 14. September, nämlich am 
14. September 1958, also vor 49 Jahren begann der denkwürdige Besuch des 
damaligen deutschen Bundeskanzler Konrad Adenauer auf Einladung des fran-
zösischen Staatspräsidenten Charles de Gaulle, in dessen Landhaus im lothringi-
schen Colombey-les-deux-Eglises, bei dem die Erbfeindschaft zwischen beiden 
Ländern beendet wurde. Offiziell wurde damals ein Kommunique unterzeich-
net, in dem betont wurde, dass die alte Feindschaft der beiden Staaten ein Ende 
hätte und man nun eng zusammenarbeiten wolle.

Dies war, wie wir heute noch besser wissen als damals, nicht nur ein wichti-
ger Schritt für die Beziehung zwischen Deutschland und Frankreich. Das war 
ein Meilenstein für die europäische Entwicklung. Diese Konferenz steht unter 
dem Thema: „Von den Römischen Verträgen zum Europäischen Verfassungs-
vertrag“. Wir haben im Frühjahr dieses Jahres den 50. Geburtstag der Römi-

III. Alte und neue  
Herausforderungen in Europa



76 77

schen Verträge begangen, und der polnischen Staatspräsident hat heute Morgen 
in seiner Eröffnungsrede daran erinnert, wie eindrucksvoll sich diese europä-
ische Gemeinschaft in diesen 50 Jahren entwickeln hat, sowohl unter quanti-
tativen wie unter qualitativen Gesichtspunkten. Als die Römischen Verträge 
damals geschlossen wurden, hätten diese ohne den Aussöhnungsprozess zwi-
schen den Erbfeinden Deutschland und Frankreich nie zustande kommen kön-
nen. Als diese Römischen Verträge damals abgeschlossen wurden, hätte nie-
mand für möglich gehalten, überhaupt niemand, dass diese Gemeinschaft nicht 
nur überhaupt ihren 50. Geburtstag würde feiern könnten, sondern, dass sie ihn 
würde begehen können, nicht mehr als eine Wirtschaftsgemeinschaft, sondern 
als eine politische Union, nicht mehr von sechs westeuropäischen Staaten, son-
dern von 27 Staaten West-, Mittel- und Osteuropas. Ich stimme dem Staatsprä-
sidenten Kaczynski ausdrücklich zu, der heute Morgen darauf hingewiesen hat, 
dass diese europäische Gemeinschaft mit 27 Mitgliedstaaten ganz gewiss noch 
nicht am Ende ihrer Entwicklung angekommen ist. Auch dieser Hinweis, auf 
den nicht abgeschlossenen Reform- und Entwicklungsprozess der Europäischen 
Gemeinschaft ist wohl durchaus wiederum sowohl quantitativ, wie qualitativ 
gemeint, das heißt, es werden weitere Mitgliedstaaten dazu kommen und die-
se weiteren Mitgliedstaaten werden die Europäische Gemeinschaft weiter ver-
ändern, so wie allerdings auch umgekehrt, die Veränderung der Europäischen 
Gemeinschaft die Voraussetzung für die Erweiterung ist. Und genau das ist der 
Zusammenhang, auf den ich gerne mit ein paar Bemerkungen in dieser Konfe-
renz hinweisen möchte.

Die Ausweitung der Gemeinschaft, sowohl was die Zahl der Mitgliedstaaten, als 
auch was die von ihr wahrgenommenen Aufgaben und Zuständigkeiten angeht, 
kann und darf nicht losgelöst werden von der Reform ihrer Institutionen. Des-
wegen bin ich dem Staatspräsidenten dankbar, dass er heute Morgen noch mal 
unmissverständlich auf das polnische Interesse an dieser unausweichlichen, not-
wendigen Reform unterstrichen hat, denn ohne eine solche, nun in den nächs-
ten Monaten nach den Vereinbarungen des letzten Brüsseler Gipfels zuleistende 
Implementierung der dort getroffenen Vereinbarung, denn ohne diese Reform, 
ohne diesen europäischen Verfassungsvertrag ist erstens Europa so, wie es sich 

heute entwickelt hat, nicht handlungsfähig, weder nach Innen noch nach Außen 
und schon gar nicht wäre es erweiterungsfähig. Jeder muss wissen, würde dieser 
Verfassungsvertrag nicht abgeschlossen, wie sich alle Staaten nun vorgenommen 
haben, könnte es keine Erweiterungen der Europäischen Gemeinschaft geben. Das 
ist im Übrigen eine dezidiert erklärte Position des Europäischen Parlaments, das, 
wie jeder weiß, Erweiterungen zustimmen muss. Ich weise gerne nachdrücklich 
darauf hin, dass ich bei aller Sympathie für Länder wie beispielsweise Kroatien, 
das sich aus guten Gründen schon in die Position des virtuellen 28. Mitgliedstaa-
tes sieht, auch vom Deutschen Bundestag eine sehr ähnliche Position erwarte: 
Ohne Verfassungsvertrag keine Erweiterung mehr.

Ich möchte gerne einen zweiten Punkt unterstreichen, den ich mit viel Sympa-
thie und großer inneren Zustimmung auch heute Morgen in der Eröffnungsre-
de des polnischen Staatspräsidenten gehört habe und das ist der ausdrückliche 
Appell an die Reaktivierung der kulturellen, auch und gerade der religiösen 
Bezüge dieser Europäischen Gemeinschaft.

Nach meinem Verständnis ist Europa nicht in erster Linie eine politische Or-
ganisation, das ist sie auch, aber der Charme der Europäischen Bürokratie 
hält sich selbst in den Gründungsstaaten inzwischen in engen Grenzen, und 
ganz gewiss und ganz offensichtlich wird eine politische Organisation als 
solche mit und ohne Reformen alleine nicht identitätsstiftend. Nach meinem 
Verständnis ist Europa auch nicht in erster Linie ein großer, gemeinsamer 
Markt. Es ist schön, dass es ihn gibt und es liegt im ökonomischen Interesse 
aller Mitgliedstaaten, dass wir die Zölle, die Barrieren, die Behinderungen 
in Europa nahezu komplett abgeräumt haben und uns damit wechselseitig 
Entwicklungsmöglichkeiten eröffnet haben, die es in einem abgeschotteten 
Europa von Nationalstaaten früher nicht gab. Aber Europa ist mehr als eine 
Organisation, schon gar als eine Bürokratie und Europa ist doch mehr als ein 
großer gemeinsamer Markt.

Im Kern ist Europa eine Idee. Die große Idee von der Unantastbarkeit der 
Menschenwürde, die große Überzeugung, dass der Mensch einen Anspruch 

Norbert LammertDie Schlüsselrolle der deutsch-polnischen Verständigung



78 79

auf individuelle Freiheit hat. Verbunden mit den Zumutungen, die sich aus die-
ser Überzeugung für persönliche Verantwortung ergeben. Denn wer frei sein 
will, muss auch die Verantwortung für die Entscheidungen zu übernehmen 
bereit sein, die er als freier Mensch trifft. Europa ist die große Idee von Men-
schenrechten, die große Idee der Toleranz, der Demokratie und des Rechts-
staates. Dies alles wird im Übrigen in diesem Verfassungsvertrag ausdrücklich 
formuliert und dies ist ein großer Fortschritt dieses Reformwerkes, das die 
Grund- und Menschenrechtscharta der Europäischen Gemeinschaft über die-
sen Verfassungsreformvertrag auch zum geltenden europäischen Recht wer-
den soll. Aber diese Überzeugungen und die Rechtsansprüche, die sich daraus 
herleiten, sind ja in Europa nicht gewissermaßen vom Himmel gefallen, oder 
vielleicht müsste die bessere, genauere Formulierung heißen, sie sind vom 
Himmel gefallen und wir müssen uns dessen wieder bewusst werden, wo sie 
herkommen. Jedenfalls verstehen sie sich nicht von selbst heraus. Die Euro-
päische Gemeinschaft und das alte wie das neue Regelwerk tragen nicht eine 
innere Logik in sich selbst, sondern sie sind die Umsetzung von Überzeugun-
gen, die auf diesem Kontinent über Jahrhunderte gewachsen sind. Und die, die 
Europäer trotz der hinreichend komplizierten, schwierigen und schmerzhaften 
Geschichte der Nationalstaaten miteinander teilen. Deswegen hätte sich im 
Übrigen Deutschland wie Polen, die deutsche Regierungschefin wie der pol-
nische Staatpräsident einen Gottesbezug in diesem Vertragswerk ausdrücklich 
gewünscht. Dass er nicht zustande gekommen ist, hängt eng mit fest verwur-
zelten Traditionen in anderen europäischen Mitgliedstaaten zusammen, aber 
ich lege schon großen Wert darauf, weil wir ja in den vergangenen Jahren 
eine gewisse Begabung entwickelt haben, unterschiedliche deutsch-polnische 
Interessen erstens zu identifizieren und zweitens zu besonderer Bedeutung 
aufzublasen, an diesem keineswegs nachhängigen Punkt eine große deutsch-
polnische Übereinstimmung festzuhalten. Nach Überzeugung der führenden 
Repräsentanten beider Länder wäre die Herstellung dieses geistigen Zusam-
menhangs nicht nur wünschenswert, sondern zur Verankerung des Selbstver-
ständnisses dieser Gemeinschaft auch dringend notwendig gewesen und wir 
bleiben diesen Überzeugungen treu, völlig unabhängig von der Frage, ob sie 
nun in der Formulierung ihren Niederschlag finden oder nicht.

Ich räume freimütig ein, dass die Überzeugung von den kulturellen Wurzeln 
des europäischen Einigungsprozesses und der kulturellen Fundierung auch eines 
europäischen Reformwerkes durch religiöse, durch Glaubensüberzeugungen in 
Polen wohl ausgeprägter ist als in Deutschland. Vielleicht tröstet es Sie ein biss-
chen, dass jedenfalls der Präsident des deutschen Parlaments, der im Augenblick 
zu Ihnen spricht, insofern auch eher eine polnische als eine typisch deutsche Po-
sition vertritt, und im Übrigen, um hier eine Bemerkung von Lech Kaczynski zu 
paraphrasieren, völlig unabhängig von der eigenen religiösen Disposition. Man 
muss mit offenen Augen und Ohren durch europäische Städte gehen, Krakau ist 
ein besonders prominentes Beispiel, man muss nur durch europäische Museen 
gehen, durch Gemäldesammlungen, durch Skulpturensammlungen, durch die 
millionenfachen, herausragenden architektonischen Zeugnisse von Kirchen-
bauten in Europa, um die religiöse Fundierung der kulturellen Grundüberzeu-
gungen, die Europäer miteinander teilen zu erkennen und deswegen haben wir 
sicher in dem hoffentlich in Zukunft regelmäßig Selbstgespräch der Europäer 
miteinander eine dankbare, wenn auch keineswegs einfache deutsch-polnische 
gemeinsame Aufgabe. Diese zu verwirklichen sollte, wenn zwei Nachbarstaa-
ten mit zusammen beinahe 120 Millionen Einwohnern der Europäischen Ge-
meinschaft gemeinsam vorantreiben, ich sage es mal ganz vorsichtig und zu-
rückhaltend, nicht von vorne herein aussichtslos sein.

Und das bringt mich zu einem letzten Aspekt, den ich aufgreifen möchte, weil 
ich auch an der Stelle ein Anliegen ihres polnischen Staatspräsidenten aus-
drücklich unterstreichen möchte und gleichzeitig Besorgnissen entgegentre-
ten will, die es unter den jüngeren, neueren Mitgliedstaaten der Europäischen 
Gemeinschaft aus verständlichen Gründen vielleicht stärker gibt, als unter den 
Ländern, die jetzt seit 50 Jahren zu dieser Gemeinschaft gehören. Präsident 
Kaczynski hat vorhin mit vollem Recht darauf hingewiesen, dass keiner der 
Mitgliedstaaten der Europäischen Gemeinschaft auf den Weltmärkten und un-
ter den Weltmächten allein eine relevante Rolle spielen, aber gemeinsam kann 
diese Gemeinschaft ein relevanter Faktor sein, politisch und ökonomisch. Au-
ßerdem hat er hinzugefügt, dass sie diese Rolle nur spielen kann, die Europäi-
sche Gemeinschaft, die ja kein Staat ist, sondern eine enge Konföderation von 

Norbert LammertDie Schlüsselrolle der deutsch-polnischen Verständigung



80 81

selbstständigen Nationalstaaten und das wird ja auch so bleiben, sie kann diese 
Rolle nur spielen, wenn sie die Interessen der kleineren Mitgliedstaaten genauso 
ernst nimmt, wie die der Großen. Wenn nicht ein paar Große, zu denen, wenn 
man die 27 in eine Reihenfolge bringt, Polen unzweifelhaft gehört und auch 
Deutschland, den vielen Kleineren glauben die Konditionen diktiert zu können. 
Ich stimme dem ausdrücklich zu, aber ich will hinzufügen, dass die 50-jährige 
Erfolgsgeschichte der Europäischen Verträge, die wir in diesem Jahr gefeiert 
haben überhaupt nur deshalb möglich war, weil sich diese Gemeinschaft mit 
sechs Staaten, und mit neun, und mit zwölf, und mit 15, und jetzt mit 27 immer 
an diesem Grundsatz orientierte. Lassen Sie mich das an einem einzigen, wie 
ich hoffe, schlagenden Beispiel illustrieren, das heute Morgen auch vom pol-
nischen Staatspräsidenten mehrfach zitierte besonders kleine, aber besonders 
sympathische Mitgliedsland Luxemburg, zeichnet sich in der fünfzigjährigen 
Geschichte der Europäischen Gemeinschaft durch einen geradezu dramatisch 
überproportionalen Einfluss aus. Das macht deutlich, dass es die gelegentlich 
vermutete statistische Korrelation zwischen Einwohnerzahl, Stimmenstärke in 
Parlamenten und Ministerräten und Einfluss auf europäische Entscheidungs-
prozesse so nicht gibt. Ich könnte übrigens jetzt auch Beispiele von sehr viel 
größeren Staaten vortragen, bei denen die umgekehrte Beobachtung zu ma-
chen ist, wenn wir Verständnis dafür haben, dass sich das nicht im Einzelnen 
exemplifizieren will.

Aber was aus dieser Beobachtung deutlich wird, ist, dass Europa eine Gemein-
schaft ist, in der die Kraft von Argumenten und die Autorität von Persönlich-
keiten eine Rolle spielt. Luxemburg hat in dieser fünfzigjährigen europäischen 
Geschichte eine Reihe von eindrucksvollen Persönlichkeiten zur Verfügung ge-
stellt, die nicht nur für die weitere Entwicklung ihres Landes, sondern für die 
Entwicklung der Europäischen Gemeinschaft prägende Bedeutung hatten, und 
ich nenne jetzt stellvertretend Jacques Santer, der freundlicherweise an dieser 
Konferenz teilnimmt, und der eines, dieser lebenden und lebendigen Beispiele 
für diesen Zusammenhang ist. Übrigens ein zweites Beispiel, damit höre ich 
aber auch auf, wenn irgendjemand behaupten wollte, in den europäischen Mi-
nisterräten von heute, spiele in der schwierigen Meinungsbildung zwischen 

jetzt 27 Mitgliedstaaten der Regierungschef von Luxemburg Jean-Claude Jun-
cker bedauerlicherweise eine marginale Rolle, weil er ein nur so kleines Land 
vertrete, würde er sich prompt den Vorwurf kompletter europäischer Ignoranz 
zuziehen. Er ist ganz sicher einer der einflussreichsten Persönlichkeiten der ak-
tuellen europäischen Szene. Und damit, meine Damen und Herren, wird, glau-
be ich, deutlich, dass wir in mancherlei Beziehung in Europa schon viel weiter 
sind, als wir gelegentlich auch bei solchen Konferenzen als Zielsetzungen be-
schwören. Und, dass die Art der Zusammenarbeit, die sich über Jahrzehnte ent-
wickelt hat, längst genau die Mechanismen der Rivalität gesprengt hat, die über 
Jahrhunderte die gemeinsame europäische Geschichte behindert und belastet 
haben, und dass wir jetzt nach einem hoffentlich in wenigen Monaten erfolg-
reich abgeschlossenen Modernisierungs- und Reformprozess der europäischen 
Institutionen als eine politische Union des vereinten Europa in ein 21. Jahrhun-
dert gemeinsam gehen können, dass sich auch deshalb fundamental von dem 
blutigen 20. Jahrhundert unterscheiden wird, das wir hinter uns haben.

Ich trage heute nicht zum ersten Mal und auch nicht zum letzten Mal vor, dass 
ich fest davon überzeugt bin, dass für diese jetzt beginnende Phase der euro-
päischen Entwicklung in einem Europa von westeuropäischen, mitteleuropäi-
schen und osteuropäischen Staaten den deutsch-polnischen Beziehungen end-
lich eine Schlüsselrolle zukommen wird, wie das in der Entstehungsphase der 
Europäischen Gemeinschaft für die deutsch-französische Beziehungen der Fall 
war. Und ich fühle mich ausdrücklich ermutigt durch die Vereinbarung, die wir 
im Laufe der letzten Monate mit dem Präsidium des Sejm des polnischen Par-
lamentes getroffen haben, die die Zusammenarbeit zwischen den Parlamenten 
dieser beiden Nachbarstaaten auf genau die gleiche privilegierte Basis stellen 
wollen, wie wir das zwischen Deutschland und Frankreich in den vergangenen 
40 Jahren entwickelt haben.

Ich erhoffe mir von dieser Konferenz, zu deren Organisation ich all denjeni-
gen gratuliere, die daran in der Vorbereitung mitgewirkt haben, einen weiteren 
Beitrag zu diesen Einsichten und ich hoffe sehr, dass alle diejenigen, die an den 
Beratungen dieser Konferenz zu den einzelnen thematischen Schwerpunkten 

Norbert LammertDie Schlüsselrolle der deutsch-polnischen Verständigung



82 83

der nächsten Tage teilnehmen, daraus für sich auch ein Stück Motivation ge-
winnen, um diesen manchmal mühsamen aber selten wichtigen gemeinsamen 
Prozess in den nächsten Jahren auch in einer gemeinsamen Kraftanstrengung 
voranzubringen. ■

Bildung und Wissenschaft 

als Mehrwert für Europa

Michał Seweryński                  

Meinen kurzen Beitrag möchte ich eng an das Thema anpassen. Dieses Thema 
besagt, dass wir unsere Vorstellungen darlegen, was die Antriebskräfte und die 
Sicherheitsgarantien der Entwicklung der Europäischen Union und der europä-
ischen Nationen sein sollen.

Als Minister für Bildung und Hochschulwesen und Professor mit einer langjäh-
rigen Erfahrung der Universitätsarbeit kann ich sagen – wobei ich dabei auch 
andere Faktoren mit einbeziehe -, dass, entsprechend meinem tiefen Wissen und 
in der letzten Zeit auch den politischen Erfahrungen, die Wissenschaft sicherlich 
ein Faktor ist, der die Entwicklung des vereinten Europa fördert. Viele Länder 
auf der Welt, nicht nur in Europa, folgten dem Weg der knowledge based on 
economy, also der Wirtschaft, die auf Wissen basiert und dort wurde das Wohl-
ergehen der Nationen, das sich auf die wissenschaftliche Erfahrung stützt, zur 
Tatsache. Dieser Weg wurde eingeschlagen und von diesem Weg gibt es kein 
Zurück mehr. Erfolg, den andere Staaten im Bereich der materiellen Kultur er-
reicht haben, ist ein Anzeichen und eine Garantie dafür, dass auch Länder, die 
erst jetzt dynamisch diesen Weg beschreiten, durch ein größeres Engagement 
und steigende Finanzierung auch einen Erfolg erreichen werden und das dieser 
in ganz Europa zugänglich ist.

Die Schlüsselrolle der deutsch-polnischen Verständigung



84 85

Durch seine Politik und zunehmende Finanzierung der Wissenschaft, was auch 
mit Hilfe der europäischen Fördermittel geschieht, möchte Polen Forschung und 
wissenschaftliche Entwicklung zur Triebkraft der allgemeinen Entwicklung im 
Bereich der materiellen Kultur machen und dadurch auch zur Entwicklung Eu-
ropas beitragen. Es muss nämlich betont werden, dass die Politik der Europä-
ischen Union die gemeinsamen Bemühungen der Mitgliedsstaaten im Bereich 
der wissenschaftlichen Forschung klug fördert. Ein sehr gutes, anschauliches 
Beispiel dafür sind insbesondere die Rahmenprogramme im Bereich der wis-
senschaftlichen Forschung. Im vorigen Jahr wurde bereits das siebte Programm 
initiiert. Im Rahmen dieser Programme steht eine große Summe Geld für ge-
meinsame Forschung zur Verfügung, die dazu führen soll, dass die Gemein-
schaft der Wissenschaftler und ihre Forschungen eine Garantie für die weitere 
europäische Entwicklung darstellen.

Forschung, Lehre und Bildung für junge Generationen waren schon immer ein 
Faktor, sind dies auch heute und müssen dies auch sein, der die Entwicklung 
Europas garantiert. In diesem Bereich können die europäischen Länder ein Pa-
radebeispiel sein. Zahlreiche Programme für gemeinsames Handeln im Bereich 
Bildung, Internationalisierung von Hochschulstudien und Jugendaustausch sind 
ein Beweis dafür, was für einen großen Wert die Europäische Union auf die 
Bildung der jungen Generation legt. Ohne diese gut ausgebildete Generation 
wird es keine Eliten geben; es wird keine Gesellschaft geben, die die Ergeb-
nisse der Entwicklung konsumieren und gleichzeitig ihre Länder zum weiteren 
Wachstum anspornen kann.

An dieser Stelle möchte ich sagen, dass nicht nur Bildungsprogramme, sondern 
auch der Aufbau von gemeinsamer Bildungs- und Forschungsinfrastruktur in 
Europa äußerst wichtig ist. Ich möchte an die Idee des Europäischen Techno-
logieinstitutes erinnern, das uns erlaubt, unsere Kräfte zu vereinigen, um die 
Konkurrenzfähigkeit mit anderen großen Bildungszentren und Universitäten 
auf der Welt herbeizuführen. Ich habe einen Traum, eine stille Hoffnung und je 
häufiger ich mit meinen Partnern aus anderen Ländern der Europäischen Uni-
on spreche, desto häufiger sehe ich, dass nicht ich alleine diesen Traum habe: 

Es geht mir nämlich darum, dass Europa dank seiner Zusammenarbeit im Be-
reich Forschung und Lehre erneut zum Europa von Kopernikus wird. Zu die-
ser Zeit durften die Studierenden frei reisen und an verschiedenen Universitä-
ten studieren; sie konnten Wissen aus verschiedenen Quellen sammeln, damit 
dieses Wissen allgemeine Gültigkeit erlangen und die Gemeinschaft von Stu-
denten und Professoren eine bedeutende Stimme in der Entwicklung Europas 
gewinnen konnte.

Das Ergebnis meiner akademischen Erfahrung ist mein Interesse am dritten 
Entwicklungsfaktor, den ich hier kurz erwähnen möchte: Es handelt sich hier 
um die Sozialpolitik. Europa hätte sich nicht entwickeln können, so wie wir es 
erleben, wer weiß, ob es mehr als ein halbes Jahrhundert überlebt hätte, wenn 
zu seinem ersten Projekt der wirtschaftlichen Zusammenarbeit nicht die Sozial-
politik hinzugekommen wäre, die im Laufe der Zeit diesen Bereich geadelt hat. 
Die wirtschaftlichen Ziele lassen sich nämlich ohne entsprechende Sozialpolitik 
nicht harmonisch vereinbaren, denn die Sozialpolitik stellt den Menschen und 
seine Bedürfnisse in den Mittelpunkt. Es scheint, dass vor dem Hintergrund der 
europäischen Dokumente ein bestimmter Fortschritt, zumindest auf der Pro-
grammebene, sichtbar ist. Aus diesem Fortschritt geht hervor, dass man in der 
Europäischen Union einen immer größeren Wert auf Sozialpolitik legt.

Ein weiterer ideeller, konzeptioneller und institutioneller Fortschritt in diesem 
Bereich ist meiner Meinung nach eine notwendige Bedingung, um für das Pro-
jekt der europäischen Integration Beständigkeit und Stabilität zu gewährleisten. 
Sollte es in Europa soziale Konflikte geben, die sich aus der ungleichen Ver-
teilung des Wohlstandes ergeben, wird solch ein Europa nicht stabil sein. Ohne 
andere Faktoren verneinen zu wollen, denke ich, dass andere Redner insbeson-
dere auf die Rolle des Fortschrittes im Bereich des materiellen, wirtschaftlichen 
Wohlstandes hinweisen werden als einen Faktor, der die Sicherheitsentwicklung 
in Europa fördert. Ich beschränke mich auf diese drei Faktoren.

Zum Schluss möchte ich sagen, dass es nicht ausreicht, die Entwicklung von 
Bildung und wissenschaftliche Forschung sowohl in Europa als auch in den 

Michał Seweryński                  Bildung wund Wissenschaft als Mehrwert für Europa



86 87

Nationalstaaten zu unterstützen; auch im Rahmen der hervorragenden Tätig-
keit von Bildung und Forschung muss man mit Recht nach dem Ziel fragen. 
Wir müssen klar und deutlich hervorheben, was wir im Bildungsprozess lehren, 
welchem Ziel die Forschung untergeordnet wird. Hier taucht eine äußerst wich-
tige Frage nach der Axiologie dieser Handlungen auf, nach den Werten auf die 
sich Forschung und Lehre stützen sollen. Vieles wurde bereits darüber gesagt, 
ich möchte es deshalb nicht weiter ausweitern. Eins möchte ich allerdings beto-
nen, dass es insbesondere im Bereich der wissenschaftlichen Forschung ethische 
Grenzen gibt. Darüber sprach heute Kardinal Bertone, der diesem Thema auf 
dem europäischen Kongress in Gniezno (Gnesen) sogar noch mehr Zeit wid-
mete. In der letzten polnischen Ausgabe von „L'Osservatore Romano” wurde 
der gesamte Aufsatz von Kardinal Bertone über die ethischen Aspekte der For-
schung und deren Grenzen veröffentlicht. Eine unbegrenzte Neugier im Be-
reich der Forschung und Entdeckung dient nach meiner tiefsten Überzeugung 
weder der Entwicklung eines Landes noch einer Gemeinschaft, auch nicht von 
der Europäischen Gemeinschaft.

Das klingt vielleicht überraschend, wenn das von jemandem geäußert wird, der 
an der Universität tätig ist. Aber das sage ich mit tiefster Überzeugung und da-
bei erinnere mich an die Worte des unvergessenen Papstes Johannes Paul II., 
die er 1996 an uns, Rektoren der polnischen Universitäten über die Verantwor-
tung der polnischen Wissenschaftler für den eigenen Forschungsstil und –pro-
zess richtete: Die Wissenschaftler müssen sich dessen bewusst sein, dass die 
wissenschaftliche Freiheit, der Freiraum im Bereich der Forschung also, keine 
Willkür bedeute. Diese Freiheit muss also eine ethische, nicht in Frage zu stel-
lende Grundlage haben, der die Forschung unterliegt. Das ist keine übertriebene 
Gefahr, kein fiktives Problem: Wir waren alle vor Kurzem erschüttert, als wir 
die Presseberichte darüber gelesen haben, dass man in einem der europäischen 
Länder die Keimzellen von Menschen und Tieren für Forschungszwecke verbin-
den kann. Ist es nicht an der Zeit Alarm zu schlagen? Darüber habe ich bereits 
auf einer Konferenz im Mai in London gehört, auf der die Zusammenfassung 
der Forschritte bei der – sehr richtigen – Umsetzung des Bologna-Prozesses, 
des Konzeptes der Rückkehr zu den Quellen der europäischen Universitäten 

besprochen wurde. Damals hat jedoch niemand bis auf die katholische Kirche 
bemerkt, was für eine Gefahr dieses Problem mit sich bringt. Bereits damals 
wurde in diesem Land, das ich jetzt meine, versucht diese Prozeduren zu le-
galisieren. Leider muss ich sagen, dass die polnische Gemeinschaft der Wis-
senschaftler bislang keine Stellung bezüglich dieser wichtigen Angelegenheit 
bezogen hat, und das ist ja schließlich keine irrelevante Frage. Es geht also um 
diese axiologische Grundlage.

Ich werde niemanden versuchen zu überzeugen, warum diese Grundlage christlich 
sein soll. Nicht deswegen, weil ich mich für einen Christen halte, denn ich halte 
mich auch für einen Demokraten, der die Frage beantworten muss, warum wir 
eine christliche axiologische Grundlage nicht aufzwingen, sondern vorschlagen 
wollen. Denjenigen, die keine Christen sind, kann das wie eine ethische Usur-
pation vorkommen. Es gibt darauf eine einfache Antwort: Wenn Europa so viele 
Jahrhunderte auf der Grundlage von christlichen Werten seine Existenz aufbaute, 
bedeutet das, dass sich dieses Modell historisch bewährt hat. Des Weiteren sehen 
wir, dass die christliche axiologische Grundlage auf den universellen Werten be-
ruht, das heißt, dass diese Werte von allen, sowohl von den Gläubigen als auch 
Nichtgläubigen akzeptiert werden können, denn wer könnte den – während die-
ser Konferenz so schön beschriebenen- Wert der menschlichen Würde in Frage 
stellen? Würde es jemanden beleidigen, diesen Wert anzuerkennen? Wird dieser 
Wert nicht dadurch universell, dass er sowohl von den Gläubigen als auch Nicht-
gläubigen bzw. ungeachtet der Religion, die man vertritt, anerkannt werden kann? 
Wenn wir aber diese christliche axiologische Grundlage ablehnen, bleibt uns eine 
Alternative übrig? Wurde uns eine alternative ethische Grundlage von Seiten 
derjenigen angeboten, die offen nicht zugeben möchten, dass sie die Bedeutung 
der christlich-axiologischen Grundlage nicht akzeptieren, trotz der Rolle die das 
Christentum in Europa spielt? Noch mal möchte ich an die Worte des unverges-
senen Papstes erinnern, der einmal sagte: „Die Demokratie, die ohne Werte als 
deren Grundlage gebaut wird, kann sich in ein totalitäres System umwandeln.“

Meinen Studenten erkläre ich, worauf das beruht. Einige Redakteure von gro-
ßen Zeitungen, die sich damit in Polen beschäftigten, sagten, dass sie es nicht 

Michał Seweryński                  Bildung wund Wissenschaft als Mehrwert für Europa



88 89

verstünden. Die Sache ist ganz einfach: Die fundamentalen Werte lassen sich 
nicht dem Prinzip der numerischen Mehrheit unterziehen, welches die Grund-
lage der Demokratie bildet. Meines Erachtens beruht die größte Herausforde-
rung der gegenwärtigen Gesellschaften darauf, dass einige dem Mechanismus 
der demokratischen Mehrheit das unterziehen möchten, was fundamental uner-
schütterlich ist, also das axiologische soziale Fundament. Hier liegt die größte 
Herausforderung. Hier kann sich die größte Schwäche der Demokratie ergeben, 
aber es hängt von unserer Wachsamkeit und von unserem Bewusstsein ab, dass 
wir nach Antworten in diesem Bereich suchen. ■

Bildung wund Wissenschaft als Mehrwert für Europa

Zukunft und Hoffnungen von Belarus  

und seine Erwartungen an die EU

Aleksander Milinkiewicz                   

Ich vertrete Belarus, ein bislang wenig bekanntes Land, über das man jedoch 
auf der ganzen Welt immer mehr hört, nicht nur wegen der Tatsache, dass dort 
Lukaschenko lebt, sondern auch deswegen, weil dieses Land um seine Freiheit 
kämpft. Belarus ist ein europäisches Land mit einer europäischen Tradition, Ge-
schichte, Kultur und Mentalität.

Ich nenne hier nur ein paar Fakten, die dieses verdeutlichen sollen. In Belarus 
entstand im 16. Jahrhundert das zweite verfassungsähnliche Dokument in Euro-
pa (nach den Römischen Rechtstexten): Das Statut des Großfürstentums Litau-
en. Es wurde in altkirchenslawisch verfasst und war eines der demokratischsten 
Rechtstexte im mittelalterlichen Europa.

In Belarus wurden vergleichsweise mehr Städte aufgrund des Magdeburger 
Rechts gegründet als in der Heimat des Stadtrechts, in Deutschland. Die euro-
päische Demokratie und Kultur haben unsere Geschichte geprägt. Darauf sind 
wir stolz und deswegen haben wir keine Zweifel bezüglich unserer Zukunft in 
der Europäischen Union. Die belarussische Elite, die demokratische Elite, die 
gebildeten und jungen Menschen sagen „Ja“ zu Europa. Wir wissen, dass dies 
ein schwieriger Weg ist. Schwierig, weil nicht nur Reformen durchzuführen 



90 91

sind, sondern sich auch viel in der Mentalität und im Bewusstsein der Menschen 
ändern muss, was wir [die Opposition A.d.H.] bereits heute unter schwierigen 
Umständen versuchen zu tun.

Als ich vor ein paar Jahren zum ersten Mal in die europäischen Länder reiste, 
sagten mir einige Politiker ganz ernsthaft: „Alexander, hör zu, vielleicht sollte 
Belarus doch an Russland angeschlossen werden, dann wird bei euch das Amt 
des Präsidenten abgeschafft und somit werdet ihr Lukaschenko los.“ Heute wer-
den mir solche Vorschläge zum Glück nicht mehr unterbreitet, denn vor einem 
Jahr demonstrierten über 30.000 Menschen unter sehr schwierigen Bedingungen 
auf dem Oktoberplatz in Minsk, obwohl die Sicherheitsdienste und die Staats-
anwaltschaft warnten, dass jeder Demonstrant wie ein Terrorist behandelt wer-
de. Und für Terrorismus droht bei uns sogar die Todesstrafe. Trotzdem kamen 
die Menschen auf den Oktoberplatz. Zuvor verabschiedeten sie sich von ihren 
Familien. Meistens waren das junge Menschen, die ihren Mut zum Ausdruck 
brachten. Die Zelte der Demonstranten, von denen der Oktoberplatz voll war, 
standen dort trotz starken Frostes eine ganze Woche lang. Als ich zwischen den 
Zelten umherging, stellte ich den Demonstranten immer wieder folgende Fra-
ge: Warum seid ihr überhaupt hier, wo ihr noch nie erlebt habt, was Freiheit 
heißt? Sie antworteten mir, dass sie nicht in Lüge leben wollten und ihre Fa-
milien nicht in Angst leben sollten. Ich war glücklich, dass es auf diesem Platz 
vor allem gläubige Menschen gab. Nach Belarus kehrt der Glaube zurück: Der 
Glaube an Gott, an sich selbst, an die eigene Würde. Nach der Zeit der sowje-
tischen Politik der Atheisierung kehren Menschen nun in die orthodoxe Kirche 
zurück. Der Glaube provoziert in den Menschen in einem Land wie Belarus 
den Willen für den Kampf um ihre Freiheit und ihre Würde. Auf diese Art und 
Weise kommt die besondere Beziehung zwischen der Politik und dem Glau-
ben zum Ausdruck.

Auf die Frage „Worum kämpft ihr?“ antworte ich, dass unsere Aktivitäten in 
der Tat kein politischer Kampf sind. Wir gründen unsere Befreiungsbewegung 
auf Graswurzelniveau, auf einer Ebene, auf der sich sowohl die Anhänger linker 
als auch konservativer Wertevorstellungen sowie parteilose zusammenfinden; 

sowohl Gläubige als auch Ungläubige. Es sind aber Menschen, die von ihrem 
Staat die Einhaltung von bestimmten moralischen Normen erwarten und die an 
eine bessere Zukunft glauben. Auf dieser Etappe geht es nicht um die Gründung 
einer politischen Partei oder um eine Ideologie. Heutzutage geht es uns darum, 
unser Land zu befreien. Ich glaube, dass für eine dieser letzten Diktaturen lang-
sam die Zeit abläuft. Ich bin der Meinung, dass sich diese Diktatur nicht mehr 
lange an der Macht halten kann.

Was sind nun unsere größten Herausforderungen? Wir kämpfen, was selbstver-
ständlich ist, um Freiheit, Demokratie und Menschenrechte. Gleichzeitig kämp-
fen wir aber auch um die Unabhängigkeit des Staates. Die Unabhängigkeit von 
Belarus ist nach wie vor äußerst bedroht. Deshalb kämpfen wir auch für die 
nationale Wiedergeburt. Die Gemeinschaften, die in Belarus leben – sowohl 
die Belarussen als auch die Polen, die Juden und die Ukrainer haben ihr his-
torisches Gedächtnis verloren, sie kennen weder ihre Kultur noch ihre Helden 
und meistens sind sie ihrer eigenen Sprache nicht mächtig. Das alles sind Fol-
gen einer langjährigen und konsequenten Russifizierung. Man darf diese Men-
schen deshalb nicht verurteilen, denn die Deformierung ihrer Denkweise – und 
das dürfen wir nicht vergessen -erfolgte nicht aus ihrem freien Willen, sondern 
infolge von Zwang. Ich bin jedoch optimistisch eingestellt. Trotz der schwieri-
gen Bedingungen – in meinem Land werden Lehrbücher über die belarussische 
Geschichte aus Schulen und Universitäten entfernt und sogar der Unterricht auf 
Belarussisch oder Polnisch verboten (es darf nur auf Russisch unterrichtet wer-
den) – passiert so viel Gutes. Die Menschen empfinden Verantwortung für sich 
selbst und für die künftigen Generationen.

Was kann für Belarus getan werden? Es kann sehr viel getan werden und sehr 
viel wird bereits getan. Wir brauchen vor allem Solidarität. Solidarität ist für 
uns kein abstrakter Begriff, wir verstehen sie vielmehr ganz konkret. Polen bot 
als erstes Land der kämpfenden belarussischen Gesellschaft seine Hilfe an. Ich 
möchte mich bei dem hier anwesenden Minister für Wissenschaft und Hoch-
schulwesen recht herzlich dafür bedanken, dass hunderte belarussische Studen-
ten, die aus politischen Gründen aus unseren Universitäten entfernt worden sind, 

Aleksander Milinkiewicz                   Zukunft und Hoffnungen von Belarus und seine Erwartungen an die EU



92 93

in Polen die Möglichkeit fanden den Bildungsweg auch weiter zu beschreiten. 
Andere Länder unterstützen Belarus ebenfalls, aber Polen ist in dieser Hinsicht 
wirklich ein Paradebeispiel. Ich bedanke mich auch für die Hilfe im Kampf 
gegen die Angst. Die Zivilgesellschaft, die leider meistens im Untergrund tä-
tig ist, muss unterstützt werden. Aber wer, wenn nicht die Polen, können am 
besten verstehen, was es bedeutet, im Untergrund aktiv zu sein. Vieles kann 
noch getan werden. Davon sind wir wegen der aktiven Haltung der polnischen 
Gesellschaft in den Zeiten der „Solidarność” überzeugt. Wir müssen den alter-
nativen Informationsfluss stärken. Die Diktatur stützt sich auf Lügen und ver-
hindert dabei, dass die Gesellschaft an die Wahrheit oder an zu zuverlässigen 
Informationen gelangt.

Zum Schluss meiner Rede darf ich noch einen Gedanken äußern. Ich möchte 
mich mit der Bitte an die Politiker der Europäischen Union wenden, dass evtl. 
Aussagen über den Aufnahmestopp von weitern Mitglieder in die EU in Zukunft 
vermieden werden. Vor diesem Hintergrund kann das vereinigte Europa mit ei-
nem großen Laden verglichen werden, in dem die Waren an allen Ständen be-
reits ausverkauft sind und wo es deshalb keinen Platz für neue Käufer gibt. Aber 
für mich bedeutet das vereinigte Europa etwas mehr. Es ist wie ein Tempel, der 
sich auf die Grundlage der moralischen und christlichen Prinzipien stützt, die 
aus unserer christlichen Geschichte stammen. Wenn die Europäische Union auf 
der Grundlage von solchen Prinzipien gebaut wird, kann niemand sagen, dass 
es in dieser Kirche keinen Platz für andere gibt. Wir empfinden Aussagen als 
ungerecht, die besagen, dass uns im Westen niemand erwartet, dass wir nicht 
gebraucht werden. Eine eindeutige Botschaft aus Brüssel über die tatsächliche 
Möglichkeit der Mitgliedschaft in der Europäischen Union in absehbarer Zeit 
und eine Erklärung über die Befürwortung von demokratischen Reformen wür-
den gewiss die belarussische Nation „wecken.“ Solch eine moralische Unterstüt-
zung ist für unsere Gesellschaft notwendig. Sie ist für das diktatorische Belarus 
heute notwendig, damit es in der Zukunft demokratisch wird. ■

Marek Orzechowski                    

Krakau ist zu einem Ort von interessanten Treffen geworden. Die Konferenz 
hat einen hohen Stellenwert gewonnen, der bald zum dominierenden Wert der 
Pflege der größten, intensivsten, klugen und wertvollen Beziehungen zwischen 
Polen und der Europäischen Gemeinschaft wird.

Wenn ich diese intensive Debatte höre, insbesondere heute und gestern, habe ich 
den Eindruck, dass dies eine der besten Konferenzen ist, die bislang in Krakau 
stattfand. Gleichzeitig musste ich an die Debatte im niederländischen Parlament 
in den Jahren 2002 und 2003 denken. Die erstere bezog sich auf den bereits ent-
stehenden Verfassungsvertrag, der hinter mir auf dem Bildschirm gezeigt wur-
de, über den man aber in Krakau leider sehr wenig sprach. Die zweite Debatte 
betraf den Beitrittsvertrag, der über den Beitritt Polens zur Europäischen Union 
entscheiden sollte. Ich muss sagen, dass es sich gelohnt hätte, wenn die nieder-
ländischen Parlamentarier einmal nach Krakau gekommen wären und sich die 
Diskussion über die Werte angehört hätten. Denn worüber man damals im nie-
derländischen Parlament sprach, hatte nichts mit jenen Werten zu tun, über die 
wir jedes Jahr in Krakau sprechen, wenn wir uns darüber Gedanken machen, 
wie die Europäische Union noch besser gebaut werden soll und auf welchen 
Grundlagen das geschehen soll. Dort wurden unabhängig von der politischen 

IV. Resümee

Zukunft und Hoffnungen von Belarus und seine Erwartungen an die EU



94 95

Option Warnungen, sogar Drohungen formuliert: Wenn Polen der EU beitritt, 
wird es die EU zerstören; auf die Straßen der holländischen Städte werden – 
tut mir leid, dass ich es zitiere – „Tausende polnische Prostituierte kommen, 
die Familienwerte in Holland zerstören werden; es kommen Tausende Gangs-
ter, Banditen, Verbrecher (…)“. Es waren Worte, die im Parlament geäußert 
wurden und dabei wurde überhaupt nicht über die gemeinsamen Werte gespro-
chen, auf die sich die Europäische Union stützt. Das hat mich an mein eigenes 
Abenteuer erinnert: Als ich viel über den Verhandlungsprozess berichtete, hat 
mir der Fernsehsender verboten, das Wort „Verhandlung“ zu benutzen, denn 
die vom Vorstand des Fernsehens beauftragte Meinungsumfrage zeigte, dass 
80% der Polen das Wort „Verhandlungen“ nicht verstünden, wenn sie die Be-
richterstattung aus Brüssel hörten. Und statt zum Beispiel zehn bzw. zwölf Se-
kunden mehr Zeit in den jeweiligen Sendungen für die Erklärung von diesem 
Sachverhalt zu widmen, wurde aus meinem Vokabular administrativ das Wort 
„Verhandlungen“ einfach gestrichen. Deswegen benutze ich das Wort „Ver-
handlungen“ nicht. Das zeigt, wie schwierig der Diskurs über die Europäische 
Union manchmal ist; das heißt über die Gemeinschaft, auf die jeder Recht hat, 
der in Europa wohnt und eigentlich verpflichtet ist, dazu mit dem Besten, was 
man hat, beizutragen.

Meiner Meinung nach fehlt es in Polen an einer Debatte darüber, womit wir wirk-
lich zur EU beitragen können. Die Krakauer Konferenz ist in der Tat eine Rosi-
ne in dem schönsten polnischen Kuchen – in der Stadt Krakau, aber sie wird be-
stimmt nicht reichen. Ich möchte mich auf die aktuelle Situation der Probleme 
zwischen Polen und der Europäischen Union beziehen, insbesondere zwischen 
Polen und der Bundesrepublik Deutschland. Es sind Phänomene aufgetaucht, die 
für jemanden wie mich, der in Brüssel lebt, zum Teil völlig unverständlich sind. 
In zahlreichen Debatten sind wir nicht in der Lage, eine Antwort auf die Frage 
zu finden, was passiert ist und was dazu beigetragen hat, dass Polen in Brüssel in 
vielen Debatten in einem sehr negativen Kontext erscheint; in einem Kontext, den 
es noch vor ein paar Jahren nicht gab. Ganz im Gegenteil genossen wir viel Sym-
pathie und dank dieser Sympathie wurden unter anderem Probleme überwunden, 
an denen es auf dem polnischen Weg in die EU nicht mangelte.

Um zu zeigen, worauf diese Dynamik und sogar die Tragik der heutigen Situa-
tion beruhen, werde ich vielleicht kurz davon erzählen, wie der Gipfel aussah, 
auf dem der polnische Vorschlag der „Quadratwurzelformel“ unterbreitet wur-
de, von dem niemand je gehört hat und der nicht schriftlich formuliert, sondern 
in der polnischen Publizistik dargestellt wurde. Hin und wieder äußerten sich 
die polnischen Vertreter zu diesem Thema, es gab aber kein Dokument und so-
mit konnte man sich formal nicht auf diese Frage beziehen. Das zeugt davon, 
dass sich die polnische Regierung mit diesem Problem nicht zu helfen wusste. 
Anscheinend brachte das Konzept der „Quadratwurzel“ einen Gewinn für alle 
Länder, Polen konnte jedoch niemanden von diesem Vorschlag überzeugen. 
Das Problem musste also woanders liegen und drei Tage vor dem Gipfel, der 
darüber entscheiden sollte, was mit dem Verfassungsvertrag weiter passieren 
wird, tauchte auf dem Tisch ein achtseitiges polnisches Dokument in englischer 
Sprache über die „Quadratwurzelformel“ auf.

Auf jeder Seite wurde dort diese Formel unter dem Stichwort „Blockade“ be-
schrieben. Blockade, Blockade: Wie kann eine Entscheidung blockiert werden, 
wie kann eine Mehrheit blockiert werden, Blockade. Solch ein Dokument be-
kamen die Journalisten und Diplomaten. Wenn die Europäische Union auf dem 
Prinzip der Blockade beruhen soll, dann können wir sie bereits heute auflösen. 
Das stand im Widerspruch zu der gesamten Philosophie der Zusammenarbeit in 
der Europäischen Union. Hätte man diese Vorschläge benannt! Aber das durfte 
nicht benannt werden, denn es ging eben um die Blockade, um die Philosophie 
der Blockade. Wenn man sie aber als Regel zur besseren Erlangung der gemein-
samen Mehrheit bezeichnet hätte, wäre das im Sinne der Europäischen Union 
gewesen und es hätte die gewünschte Wirkung für die polnische Regierung ge-
bracht, die das anstrebte. Das war jedoch nicht der Fall; es wurde lediglich über 
die Blockade geredet und die Blockade hat nicht zur Entstehung der Europäi-
schen Union beigetragen. Denn wenn man in einem der Länder der so genann-
ten „alten EU“ ein Referendum über die Erweiterung durchgeführt hätte und 
Polen mit der Zweidrittelmehrheit abgelehnt worden wäre, dann wäre Polen der 
Europäischen Union nicht beigetreten. Eben das ist eine solche Blockade und 
deshalb ist Blockade kein Fundament der Handlungen von der Europäischen 

Marek OrzechowskiResümee



96 97

Union. Dann stellte es sich heraus, dass, als der Gipfel begann, Präsident Kac-
zynski ankam und Polen innerhalb der ersten zwei Stunden auf das Thema der 
„Quadratwurzel“ überhaupt nicht zu sprechen kam. Niemand sprach dort dar-
über, deswegen wurden der ganze Streit, die ganze Verwirrung, der ganze Zu-
sammenbruch des Gipfels, der ja in der Luft lag, aufgeschoben. Wenn jedoch der 
Gipfel zusammengebrochen wäre, hätte es vielleicht keine direkten, praktischen 
Konsequenzen auf der ersten Etappe gegeben, aber für diese Konstruktion, für 
diese Gemeinschaft, für die Anwesenheit Polens in der Europäischen Union hät-
te alleine das Bewusstsein, dass Polen diesen Zusammenbruch in solch einem 
wichtigen Moment verursacht hätte, katastrophale Folgen gehabt. Geschweige 
denn die finanziellen Konsequenzen, denn niemand gibt gerne denen Geld, von 
denen er sich noch Beleidigungen anhören muss. Es ging aber vor allem um die 
Position von unserem Land in der Europäischen Union.

Ich möchte meine Rede damit abschließen, womit gestern Bischof Pieronek 
seinen Vortrag begann: Mit einer Frage danach, warum die Kirche die europä-
ische Integration befürwortet? Er beantwortete diese Frage auf eine sehr einfa-
che, die klügste Art und Weise, die man sich vorstellen kann, denn diese Frage 
ist ihm wichtig: „Die europäische Integration liegt der Kirche am Herzen.“ Es 
ist eine der schönsten Geständnisse eines polnischen Bischofs in Bezug auf das 
europäische Projekt, wofür ich ihm ebenfalls herzlich danke.

Wie Sie wissen, lebt man heute in Polen mit einer Besessenheit, abgehört zu 
werden: Sowohl die Handys als auch die Räumlichkeiten, in denen man sich be-
findet, werden abgehört. Ich möchte alle diejenigen dazu ermutigen, für die der 
Weg nach Europa schmerzhaft ist, zu lauschen! Sie sollen hören, was hier gesagt 
wird und sollen diese Sprache der Toleranz und des Dialogs lernen, mit der hier 
diskutiert wird. Denn aus Krakau, aus diesem Raum wird nicht nur nach Brüs-
sel, sondern nach ganz Europa, auch nach Belarus und Bosnien- Herzegowina 
ein Signal gesandt: Ihr könnt auf uns rechnen. Unser Herz schlägt für Euch. ■

Resümee

  

 Predigt zum Fest der Kreuzerhöhung 

Tarcisio Kardinal Bertone

„Unterwegs aber verlor das Volk den Mut, es lehnte sich gegen Gott und ge-
gen Mose auf und sagte: Warum habt ihr uns aus Ägypten heraufgeführt? Etwa 
damit wir in der Wüste sterben? Es gibt weder Brot noch Wasser. Dieser elenden 
Nahrung sind wir überdrüssig” (Num 21, 4-5).

Die Wanderung des Volkes Israel durch die Wüste, auf die sich die erste Lesung, 
die kurz zuvor vorgetragen wurde, bezieht, kann in gewissem Sinn als Metapher 
für die heutige Situation Europas gesehen werden. Denn auch heute beklagen 
sich die Bürger über die doch notwendige Modernisierung der Ordnung der so-
zialen Sicherheit und lehnen sich dagegen auf; sie fürchten die Einwanderung 
und fragen sich, wie der eigene Wohlstand bewahrt werden kann. Wie die alten 
Israeliten gehen sie manchmal so weit, sich über Gott zu erzürnen, als ob ER, 
seine Kirche oder die christlichen Grundsätze für die heutigen Krisen mitverant-
wortlich wären und nicht vielmehr wesentlicher und unverzichtbarer Teil ihrer 
Lösung. Die Kirche anzugreifen und sie in Zeitungen, in politischen Diskus-
sionen und im öffentlichen Leben zu verhöhnen, ist nicht selten zum Schlüssel 
zum medialen Erfolg geworden; in gewissen Situationen scheint es „politisch 
korrekt” zu sein, antichristliche Vorurteile zu nähren und diese allein als an-
nehmbar darzustellen. Die Anfechtung des christlichen Gutes ist ein Kunstgriff, 

V. „Arbeiten am Bauplatz Europa”



98 99

den man oft benutzt, um die Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit von den viel-
schichtigen Problemen abzulenken, die verantwortlicher und mutiger Lösungen 
bedürften. Wie schon im Volk des Alten Bundes gibt es auch in Europa solche, 
die Wohlstand erlangen möchten, ohne sich abzumühen, und die eine Freiheit 
suchen, die von der Wahrheit, vom Gehorsam gegenüber Gott und vom natür-
lichen Sittengesetz losgelöst ist.

Angesichts einer solchen Situation gewinnt die Botschaft des heutigen Festes 
der Kreuzerhöhung noch mehr an Aktualität und hat uns noch mehr zu sagen. 
Auch heute ragt das Kreuz Christi über der Erde empor. Gegenüber dem Ge-
heimnis eines Gottes, der sich aus Liebe zu uns am Kreuz geopfert hat, tritt 
das „Drama” der Menschheit noch klarer zutage. Wie viel Undank, wie viel 
Bosheit, wie viel Schwäche und Unzuverlässigkeit wohnen im Herzen der Men-
schen! Gleichzeitig aber bezeugt das Kreuz Christi weiter still die andauernde 
Liebe Gottes, der mit seiner Macht der Barmherzigkeit und der Vergebung die 
Anmaßung des Hasses und des Bösen besiegt und uns versichert, dass ER al-
lein fähig ist, uns von unseren Widersprüchlichkeiten zu befreien und von der 
Knechtschaft der Sünde und des Todes zu erlösen.

Diese wichtige Wahrheit des christlichen Glaubens unterstreicht die Stelle des 
heutigen Evangeliums, in der einige kurze Abschnitte des Gespräches Jesu mit 
Nikodemus wiedergegeben werden: „ Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, 
dass er seinen einzigen Sohn hingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zu-
grunde geht, sondern das ewige Leben hat” (Joh 3, 16). Wenn wir auf den 
gekreuzigten Christus schauen, d.h. wenn wir an ihn glauben und uns ihm 
überantworten, „haben wir das ewige Leben”. Das irdische Dasein wird folg-
lich lebenswert und, mehr noch, unsere Pilgerschaft auf dieser Erde bietet uns 
die Gelegenheit zur Umgestaltung der Welt, in der wir leben, beizutragen, um 
sie mehr mit dem ursprünglichen Plan Gottes übereinstimmen zu lassen. Das  
Christentum steht in der Tat für Entwicklung und Wachstum. Die Geschichte 
bezeugt, dass Europa das Beste von sich zum Ausdruck zu bringen vermochte 
und die Zivilisation und den Fortschritt in der ganzen Welt voranbrachte, nur 
wenn und weil es fest in den dem christlichen Glauben entliehenen Werten ver-

ankert blieb, die integrierender Bestandteil seiner Identität sind. Umgekehrt, 
wenn Europa nicht mehr diesem geistlichen, vom Christentum empfangenen 
Gut treu bleiben wollte und nicht mehr beabsichtigte, den eigenen Glauben an 
Gott zu bezeugen, der uns in Christus die Wahrheit und die Liebe offenbart hat, 
dann würde es unerbittlich seine Ungläubigkeit übermitteln, d.h. die Überzeu-
gung, dass Wahrheit und Gerechtigkeit nicht existieren, dass es kein absolutes 
Gutes gibt, sondern dass alles relativ ist und von den willkürlichen Entschei-
dungen des Menschen abhängt, der sich zu seinem eigenen Gott erklärt. Auf 
diese Weise läuft Europa Gefahr, eine bloße „geographische Bezeichnung” zu 
bleiben, bar jener Ideale, die es ausgezeichnet haben; in diesem Fall würde es 
sich vielmehr – es ist angebracht, dies deutlich zu sagen – auf den Weg machen 
der Kontinent der „Leugnung des Menschen” zu werden.

Gestatten Sie mir nun, dass ich das 21. Kapitel des Buches Numeri umschreibe 
und dabei manche nützliche Betrachtung für uns anfüge, die wir – auch wenn 
wir in verschiedenen Bereichen tätig sind und mit unterschiedlichen Aufträgen 
ausgestattet sind – doch an vorderster Front an den „Arbeiten des Bauplatzes 
Europa” mitarbeiten. Im Bewusstsein, dass die Völker Europas sich wie das 
Volk Gottes, von dem die Heilige Schrift spricht, von den „Bissen der Schlan-
gen”, das heißt von der Macht der Ideologien und der Logik des Kompromisses 
bedroht sehen, müssen wir, wenn wir zu ihrer Rettung beitragen wollen, als er-
ste den Blick fest auf Christus am Kreuz gerichtet halten und tatsächlich glau-
ben, dass letztlich in ihm allein das Heil liegt. Denn nur von Christus können 
die Antworten auf die Herausforderungen und die Erwartungen des gegenwär-
tigen Augenblicks kommen, die uns erlauben geeignete Lösungen im Dienst 
der Zukunft des Kontinents zu erarbeiten.

Wir berühren hier ein grundlegendes Thema: Im politischen Leben hat die 
demokratische Rolle der Mehrheit eine Bedeutung, aber noch notwendiger ist 
es, die Achtung vor der Gerechtigkeit und der Wahrheit, die ihr Fundament 
in Gott haben, zu pflegen. Es braucht Menschen, die den Schmeicheleien des 
Nützlichen und Nächstliegenden widerstehen und nicht in den leichten Prag-
matismus fallen, der systematisch den Kompromiss hinsichtlich der wesentli-

Tarcisio Kardinal BertonePredigt zum Fest der Kreuzerhöhung



100 101

chen menschlichen Werte als unausweichliche Annahme des kleineren Übels 
rechtfertigt. Es braucht Menschen, die mit allen erlaubten Mitteln versuchen, 
dass die Mehrheiten mit den Werten der Wahrheit und der Gerechtigkeit über
einstimmen, anstatt sich diesen Mehrheiten anzuschließen, so wie sie sind. Wir 
wissen wohl, dass dies Mühe, sogar harte Mühe, mit sich bringt, aber wenn die 
politische Tätigkeit das Kreuz meidet und die Erfordernisse der Wahrheit und 
der Gerechtigkeit nicht achtet, ist sie kein Dienst mehr an der Gemeinschaft und 
am Gemeinwohl, sondern sinkt in die Suche der eigenen Interessen oder in die 
Befriedigung der Erwartungen bloß einiger Sondergruppen ab. Es scheint daher 
offensichtlich, dass einer, der einen echten Dienst im Bereich der Politik leisten 
will, am Ende unvermeidlich gegen den Strom schwimmen muss. In diesem 
Fall wird das politische Handeln eine anspruchsvolle Form der Nächstenliebe 
und gerade deswegen gerät jeder, der es uneigennützig ausüben will, am Ende 
mit Logiken der Parteilichkeit und der Eigeninteressen aneinander. Er kann sich 
daher nicht falsche Hoffungen machen, das Kreuz, d.h. Unannehmlichkeiten, 
Hindernisse und Misserfolge, zu meiden. Der heilige Thomas Morus, ein leuch-
tendes Beispiel eines gottesfürchtigen und die Wahrheit respektierenden Staats-
mannes, gibt uns diesbezüglich ein strahlendes Zeugnis.

Wie ich kurz zuvor erwähnt habe, verstehen wir Christen durch das Geheim-
nis des Kreuzes auch die Wahrheit über den Menschen. Der „Menschensohn”, 
der am Kreuz hängt, hat unsere Natur selbst angenommen, um uns verstehen 
zu helfen, was die wahre Liebe mit sich bringt, und um uns die Kraft zu erlan-
gen, dies ins Leben zu übersetzen. Diesen Weg treu zu gehen, ist nicht bloß den 
Heiligen vorbehalten, sondern ein an einen jeden von uns gerichteter sinnstif-
tender Vorschlag, weil eben jeder Getaufte berufen ist, heilig zu werden. Es han-
delt sich gewiss um einen beschwerlichen Weg: Es ist nicht meine Absicht, die 
Schwierigkeiten zu verniedlichen. Ich weiß, dass der Mensch mit seinen Kräften 
allein eine solche Mission nicht zu Ende führen könnte. Genau deswegen muss 
jeder in der Politik und in der Verwaltung des Gemeingutes tätige Gläubige sich 
durch das Gebet und durch ein eifriges sakramentales Leben geistlich nähren 
und in seinen Entscheidungen sich beständig auf das Evangelium und auf die 
Grundsätze der kirchlichen Soziallehre beziehen. In einem Wort, der in der Poli-

tik tätige Christ muss sich von Christus inspirieren lassen, der nicht gekommen 
ist, um sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen; er muss auf das Kreuz 
blicken als den eigenen Anker zum Festhalten an der Wahrheit und am Guten. 
Andernfalls erweist es sich als ein hartes, um nicht zu sagen unmögliches Unter-
fangen, den christlichen Grundsätzen gegenüber kohärent zu bleiben, während 
sich die Widersprüche ausbreiten, während die illusorischen Trugbilder funkeln 
und man von anhaltenden Versuchungen verlockt wird!

An dieser Stelle könnten wir uns fragen: Wie viele von uns werden in 30, 40, 
50 Jahren leben? Wie viele Mythen werden einstürzen! Weh also der Suche 
nach einem sofortigen Erfolg, der auf dem Treibsand der schnellen Popularität 
gegründet wird. Bemühen wir uns vielmehr darum, das Gebäude unserer Ex-
istenz nicht auf den Sand des Kurzlebigen und Vorübergehenden sondern fest 
auf den Felsen zu setzen, der nicht von zeitlicher Abnutzung ins Wanken ge-
bracht wird. Auf den Felsen von Golgotha, wo das Kreuz Christi emporragt, 
das Banner des Sieges und Zeichen sicherer Hoffnung. Es ist natürlich, dass 
die Sprache des Kreuzes hart erscheint und zuweilen Angst macht, aber die Er-
fahrung der Heiligen bestätigt uns, dass die Umarmung mit dem gekreuzigten 
Christus Quelle des Lichtes und des Friedens ist. Wenn wir ihn als den Leiden-
den und Verlassenen betrachten, fühlen wir uns wie von der unendlichen Lie-
be Gottes umfangen und ermutigt, den Weg einer echten Bekehrung zu gehen. 
Bedeutungsvoll ist in diesem Sinn eine Betrachtung des Origenes, der bei der 
Auslegung des Buches Numeri schreibt: „Genau der Eingeborene, der Sohn 
Gottes, sage ich, hilft. Er verteidigt, er behütet, er zieht uns an sich … Und es 
genügt ihm nicht, mit uns zu sein, sondern er tut uns in gewissem Sinn Gewalt 
an, um uns an das Heil zu ziehen; er sagt nämlich an einer anderen Stelle: Wenn 
ich [über die Erde] erhöht bin, werde ich alle an mich ziehen” (Origenes, Homi-
lien zu Numeri XX, 3).

Liebe Brüder und Schwestern, das Kreuz zeigt uns also einen Gott, der die  
Leiden der Menschen teilt; einen Gott, der uns liebt, der nicht gleichmütig und 
fern von uns geblieben ist, sondern in unsere Mitte gekommen ist und sich 
selbst für unsere Erlösung geopfert hat. Wir hängen instinktiv am Leben und 

Tarcisio Kardinal BertonePredigt zum Fest der Kreuzerhöhung



102 103

wollen es nie verlieren. Christus lehrt uns, dass es nur eine Weise gibt, es nicht 
zu verlieren: Man rettet das Leben, indem man es hingibt. Denn er sagt: „ Wer 
an seinem Leben hängt, verliert es; wer aber sein Leben in dieser Welt gering 
achtet, wird es bewahren bis ins ewige Leben” (Joh 12, 25). „Seht, das Holz 
unseres Heils”, wiederholt uns die heutige Liturgie. Halten wir uns an diesem 
heiligen „Holz” fest, um im Meer dieser Welt, die von Gleichgültigkeit, Ego-
ismus, Gewalt, vom Verlust der Bedeutung der Sünde und von der Angst vor 
dem Tod gezeichnet ist, nicht Schiffbruch zu erleiden, und es wird uns in den 
Hafen des Heils bringen.

Schmerzhafte Jungfrau Maria, in der Stunde des Kreuzes bist du die Mutter 
der Glaubenden geworden, lehre uns, deinem gekreuzigten und auferstandenen 
Sohn zu folgen; wir wollen uns in unserem Leben von der Logik des Kreuzes 
führen lassen, um den Glauben in ein kohärentes Zeugnis für das Evangelium 
in allen Bereichen der Gesellschaft zu übersetzen. Mutter der Kirche, hilf uns, 
„Sauerteig” und „Same” der Liebe und des Friedens unter unseren Zeitgenos-
sen und insbesondere unter den Leidenden zu sein. Amen! ■

Autorisierter Text

Predigt zum Fest der Kreuzerhöhung

Autorenverzeichnis 

 

Tarcisio Kardinal Bertone. Geboren 1934 in der Provinz Piemont, 1950 Eintritt in 
den Orden der Salesianer Don Boscos, Studium der Theologie und Philosophie in 
Rom und Turin, Promotion im Kanonischen Recht, 1960 Empfang der Priesterweihe, 
Professor für Moraltheologie, 1991 bis 1995 Erzbischof von Vercelli, von 1995 bis 
2002 Sekretär der Glaubenskongregation, von 2002 bis 2006 Erzbischof von Genua, 
2003 Verleihung der Kardinalswürde, seit 2006 Kardinalstaatssekretär.

Dr. Christoph Böhr. Geboren 1954 in Mayen, Studium der Philosophie, Ger-
manistik, Neuere Geschichte und Politikwissenschaft in Trier und Mainz, Eintritt 
in die Junge Union 1970, Wahl zum Vorsitzenden der CDU-Landtagsfraktion 
1994, seit 1999 Vorsitzender der Wertekommission der CDU-Deutschlands, von 
2002 bis 2006 stellvertretender Bundesvorsitzender der CDU.

Kardinal Stanisław Dziwisz. Geboren 1939 in Raba Wyzna bei Rabka, Studi-
um der Philosophie und Theologie an dem Höheren Geistlichen Seminar in Krakau, 
Priesterweihe vom Krakauer Erzbischof und späteren Papst Karol Wojtyła 1963, von 
1966 an Sekretär des Krakauer Erzbischofs Wojtyła, Bischofsweihe durch Johannes 
Paul II. 1998, Dziwisz diente Johannes Paul II. bis zu dessen Tode im April 2005, 
Tribunalbischof 2003, Ernennung zum Erzbischof von Krakau im Juni 2005 durch 
Papst Benedikt XVI., Ehrendoktor der Universität von Lublin.



104 105

Prof. Lech Kaczyński. Geboren 1949 in Warschau, Studium der Rechtswissen-
schaften in Warschau, Promotion an der Universität Danzig, seit 1990 Professor. 
Schon früh war er in der oppositionellen Bewegung in der polnischen Volksre-
publik aktiv und spielte eine wichtige Rolle in der Gewerkschaft Solidarność, 
deren Mitglied er war. Von 2000 bis 2001 war er Justizminister. 2001 gründete er 
gemeinsam mit seinem Zwillingsbruder Jarosław Kaczyński die Partei „Prawo 
i Sprawiedliwość“ (Recht und Gerechtigkeit). Von 2001 bis 2005 war er Stadt-
präsident von Warschau, seit 2005 ist er Präsident der Republik Polen.

Dr. Norbert Lammert. Geboren 1948 in Bochum, Studium der Politikwissen-
schaft, Soziologie, Neueren Geschichte und Sozialökonomie, seit 1966 Mitglied 
der CDU, von 1975 bis 1980 Mitglied im Rat der Stadt Bochum, seit 1986 Be-
zirksvorsitzender der CDU Ruhr und Mitglied im Landesvorstand der CDU 
NRW, 1991 bis 1997 stellvertretender Landesvorsitzende der CDU NRW, seit 
1980 Mitglied des Deutschen Bundestages, 2002 bis 2005 Vizepräsident des 
Deutschen Bundestages, seit 2005 Präsident des Deutschen Bundestages, seit 
2001 stellvertretender Vorsitzender der Konrad-Adenauer-Stiftung.

Erzbischof Diarmuid Martin. Geboren 1945 in Dublin, Studium der Philoso-
phie und Theologie in Dublin, 1969 Priesterweihe, ab 1976 Mitglied des päpst-
lichen Rates für die Familie, 1986 Ernennung zum Vizepräsidenten und 1994 
zum Generalsekretär des Päpstlichen Rates für Gerechtigkeit und Frieden, 1999 
Bischofsweihe, seit 2003 ständiger Vertreter des Heiligen Stuhls bei den Verein-
ten Nationen in Genf und bei der Welthandelsorganisation, seit 2004 Erzbischof 
von Dublin und Primas von Irland, Vizepräsident COMECE.

Aleksander Milinkiewicz. Geboren 1947 im Oblast Grodno, Belarus, Studium 
der Physik und Mathematik in Grodno, Promotion 1976, 1990 bis 1996 Vizebür-
germeister der Stadt Grodno, ab 2001 Stableiter des Präsidentschaftskandidaten 
der vereinigten Opposition Sjamjon Domasch, seit 2003 Programmleiter der 
Stiftung für Förderung der regionalen Entwicklung, 2005/2006 gemeinsamer 
Kandidat der Oppositionsparteien für die Präsidentschaftswahlen 2006.

Marek Orzechowski. Studium der Politologie und Journalistik an der Univer-
sität Warschau, Journalist und Publizist, Mitarbeiter des Rundfunks „Wolna 
Europa“, Korrespondent des polnischen Fernsehens TVP in Brüssel und des 
Radiosenders „Głos Ameryki“, von 1993 bis 1999 Korrespondent der Nach-
richtensendung „Panorama“, Redakteur mehrerer Reportagen für das deutsche 
Fernsehen, Mitverfasser (gemeinsam mit Günter Verheugen) eines Buches über 
die Erweiterung der Europäischen Union.

Bischof Prof. Tadeusz Pieronek. Geboren 1934 in Radziechowy bei Saybusch, 
von 1951 bis 1954 Studium an der Jagiellonen-Universität, dann an dem Hö-
heren Geistlichen Seminar in Krakau, von 1956 bis 1960 Weiterbildung an der 
Katholischen Universität in Lublin, Habilitation 1975, Professor 1987, Vorsit-
zender des Organisationskomitees des Internationalen Konferenzzyklus „Die 
Rolle der katholischen Kirche im Prozess der europäischen Integration“, Pro-
fessor für Kirchenrecht, ehem. Rektor der Päpstlichen Theologischen Akade-
mie (PAT) in Krakau.

Prof. Hans-Gert Pöttering. Geboren 1945 in Bersenbrück (Niedersachsen), 
Studium der Rechtswissenschaften, Politik und Geschichte an den Universitä-
ten Bonn und Genf, 1974 Promotion, 1995 Berufung zum Honorar-Professor, 
1981 bis 1991 Landesvorsitzender der Europa-Union Niedersachsens, 1997 – 
1999 Präsident der Europa-Union Deutschlands, Mitglied des Europäischen 
Parlaments für die Region Osnabrück, Emsland, Ostfriesland seit 1979, 1994 
bis 1999: stellv. Vorsitzender der Fraktion der Europäischen Volkspartei im Eu-
ropäischen Parlament (Christlich-demokratische Fraktion), von 1996 bis 1999 
Leitung der Arbeitsgruppe “Erweiterung der Europäischen Union “ der EVP 
und EVP-ED Fraktion, seit 1999 Vorsitzender der EVP-ED Fraktion im Euro-
päischen Parlament. Seit 2007 ist er Präsident des Europäischen Parlaments.

Stephan Raabe. Geboren 1962 in Düsseldorf, Studium der Geschichte, kath. 
Theologie, Philosophie und Politik in Bonn und München, 1988 – 1991 Mitar-
beiter am Seminar für Christliche Sozialwissenschaften an der Kath.-Theol. Fa-
kultät der Universität Bonn, 1992 – 2002 Referatsleiter für politische Bildung in 

AutorenverzeichnisAutorenverzeichnis



106 107

der Erzdiözese Berlin, 2002 – 2004 Bundesgeschäftsführer des Familienbundes 
der Katholiken, Tätigkeit als freier Publizist für Zeitungen und Fachzeitschrif-
ten, wie „Rheinischer Merkur“, „Die Tagespost“, „Die Neue Ordnung“, „Die 
politische Meinung“. Seit Oktober 2004 Leiter des Auslandsbüros Polen und 
Länderprogammes Belarus (bis 3/2007) der Konrad-Adenauer-Stiftung.

Jacques Santer. Geboren 1937 in Wasserbillig (Luxemburg), von 1984 bis 1989 
Mitglied des Gouverneursrats der Weltbank, verschiedene Ministerposten u.a. 
von 1979 bis 1995 Finanzminister, von 1979 bis 1984 Sozial- und Arbeitsminis-
ter, 1984 – 1995 Ministerpräsident von Luxemburg, von 1989 bis 1995 Minis-
ter für Kultur, von 1995 bis 1999 Vorsitzender der Europäischen Kommission, 
Vorsitzender der Robert Schuman Stiftung in Luxemburg.

Dr. Jacek Saryusz-Wolski. Geboren 1948, Studium der Wirtschaftswissenschaf-
ten an der Universität in Łódź, Postgraduiertenstudium am Europäischen Universi-
tätszentrum in Nancy, Doktor der Ökonomie und Professor am Collegium Civitatis, 
Mitglied des Europäischen Parlaments seit 2004 (Bürgerplattform), stellvertretender 
Vorsitzender des EP, leitet außerdem die polnische Delegation der EVP-ED-Fraktion 
und ist Vorsitzender des Ausschusses für auswärtige Angelegenheiten, Menschen-
rechte, Gemeinsame Sicherheit und Verteidigungspolitik im Europaparlament und 
Delegierter der Kommission für parlamentarische Zusammenarbeit zwischen der 
EU und Russland. Zwischen 1972 und 1990 hielt er außerdem Vorlesungen an den 
Universitäten von Lyon, Grenoble, Oxford, Edinburg und Paris.

Prof. Michał Seweryński. Geboren 1939 in Łódź, Studium der Rechtswissenschaf-
ten in Łódź, Triest und Paris, heute Professor an der Universität Łódź, spezialisiert auf 
dem Gebiet des polnischen und internationalen Arbeitrechts, ehemaliger Rektor der 
Universität sowie Vorsitzender der Rektorenkonferenz polnischer Universitäten. Er 
ist Ehrendoktor der Universität Jean Moulin III in Lyon und Ritter des Ordens „Po-
lonia Restituta“ sowie ausgezeichnet mit der „Akademischen Palme“ (Frankreich) 
und Pro Ecclesia et Pontifice. Von 2005 bis 2006 war er Bildungsminister. Bis Sep-
tember 2007 war er Minister für Wissenschaft und Hochschulwesen.

 

Konferenzprogramm

Autorenverzeichnis



108 109

Konferenzprogramm Konferenzprogramm

Freitag, 14.09.2007

11.00 Uhr	 Eröffnung
	 Dr. Stanisław Kardinal Dziwisz – Metropolit von Krakau 
	 Prof. Lech Kaczyński – Präsident der Republik Polen
	� Wie soll es weiter gehen mit dem 

verfassungs-/reformvertrag?
	� Prof. Jan Dyduch  

– Rektor der Päpstlichen Akademie für Theologie, Krakau 
�Bischof Prof. Tadeusz Pieronek  
– Vorsitzender des Konferenzkomitees 
�Dr. Jacek Saryusz-Wolski  
– Vorsitzender des Ausschusses für Auswärtige Angelegenheiten 
des Europäischen Parlaments (EVP-ED) 
�Dr. Norbert Lammert – Präsident des Deutschen Bundestages, 
stellv. Vorsitzender der Konrad-Adenauer-Stiftung

12.30 Uhr	 I. PANEL:
	� Ideen und Ideologien - Europa auf der Suche 

nach seiner vernachlässigten Identität
	 Einführung: 	
	 �Jacques Santer – Präsident der Robert-Schuman-Stiftung Luxemburg,
	 Moderator:  
	� Ewa Czaczkowska – Publizistin der Tageszeitung „Rzeczpospolita”
	 Panelteilnehmer: 
	 �Othmar Karas – stellv. Fraktionsvorsitzender der EVP-ED im 

Europaparlament, Österreich 
Paweł Kowal – stellv. Außenminister der Republik Polen 
�Dr. Norbert Lammert – Präsident des Deutschen Bundestages, 
stellv. Vorsitzender der Konrad-Adenauer-Stiftung 
Diarmuid Martin – Erzbischof der Stadt Dublin, COMECE 
Dr. Jerzy M. Nowak – Botschafter der Republik Polen bei der NATO

13.45 Uhr	 Diskussion

16.30 Uhr	 II. PANEL - 
	  �Öffentliche Debatte im Auditorium Maximum der 

Jagellonen-Univeristät
	� WIE SOLL ES WEITER GEHEN MIT DEM 

VERFASSUNGS-/REFORMVERTRAG?
	 Eröffnung: 
	 Stephan Raabe – Leiter der Konrad-Adenauer-Stiftung in Polen
	 Einführung:  
	 �Bischof Prof. Tadeusz Pieronek – Vorsitzender des Konferenzkomitees 

Bogusław Sonik – MdEP (EVP-EP), Krakau
	 Vortrag: 
	� Prof. Hans-Gert Pöttering  

– Präsident des Europäischen Parlaments
	 Fragen aus dem Publikum
17.30 Uhr	 Debatte
	 EUROPA – WAS WEITER?
	 Moderator:  
	 Marek Zając – Journalist „Polskapresse“, Warschau
	� Panelteilnehmer:	  

Prof. Danuta Hübner – EU-Kommissarin 
Elmar Brok – MdEP (EVP-EP), Deutschland

18.00 Uhr	 Diskussion
18.30 Uhr 	Abschluß
19.15 Uhr	 Heilige Messe in der Marien-Kirche
	 Zelebranten: 	  
	 Dr. Stanisław Kardinal Dziwisz – Erzbischof von Krakau 
	 Kardinal Tarcisio Bertone – Kardinalstaatssekretär



110

Samstag, 15.09.2007
08.30 Uhr	 Messe in der Jesuitenkirche
09.30 Uhr	 III. PANEL:	
	� Der Faktor Religion und die Zukunft Europas
	 Einführung: 	  
	 �Kard. Tarcisio Bertone – Kardinalstaatssekretär der Römischen Kurie
	 Moderation: 	  
	� Marcin Przeciszewski – Vorsitzender der Katholischen 

Informationsagentur KAI, Warschau
	 Panelteilnehmer:  
	 Dr. Christoph Böhr – Mitglied des Landtags Rheinland-Pfalz, CDU 
	 �Horst Langes – Ehrenpräsident der Robert-Schuman-Stiftung, 

Luxemburg 
Erzbischof Emmanuel – orthodoxer Metropolit, Frankreich, 	
Ökumenischer Patriarch

11.00 Uhr	 Diskussion
12.00 Uhr	 IV. Panel:	
	� Blick in die Zukunft: das Jahr 2020. 

EntwicklungsSzenarien und Perspektiven 
der Europäischen Union

	 Einführung:  
	 �Karl Georg Wellmann – Mitglied des Auswärtigen Ausschusses 

des Bundestages, CDU/CSU-Bundestagsfraktion, Berlin
	 Moderator:  
	 �Michał Góra – Institut für Strategische Beratung AXIS, Kattowitz
	 Panelteilnehmer:	  
	 Semiha Borovac – Bürgermeister der Stadt Sarajevo 
	 �Andrzej Sadowski – stellv. Vorsitzender des Adam Smith 

Zentrums, Warschau 
Prof. Michał Seweryński – Minister für Wissenschaft und 
Hochschulwesen der Republik Polen 
Aleksander Milinkiewicz – Oppositionsführer, Belarus

13.30 Uhr	 Diskussion
14.00 Uhr	 Zusammenfassung 
	 Marek Orzechowski – Korrespondent, TV Polsat in Brüssel

Konferenzprogramm


	Schaltfläche1: 


