
Die Gegenwart und Zukunft der Kirche
und des Christentums sind – zumindest
bezogen auf die Situation in Europa –
schwierig. Wenn man genau zuhört, was
vor allem außerhalb Europas gesagt wird,
dann entscheidet sich diese Zukunft bei
uns sicher nicht so sehr daran, ob man in
diesem oder jenem Punkt mehr konserva-
tiv oder mehr progressiv denkt, diese
oder jene Reform bejaht oder nicht bejaht.
In einer Situation, da Europa in mancher
Hinsicht in der Gefahr steht, von sich und
seiner Geschichte und Kultur Abschied
zu nehmen, ist die Fragestellung grund-
sätzlicher. Es geht ganz grundsätzlich um
die Gottesfrage. Denn im Blick auf die
Kulturgeschichte der Menschheit ist die
europäische Entwicklung der letzten
dreihundert Jahre eine Sonderentwick-
lung. Eine Kultur ohne religiöse Bindung
an Gott oder Göttliches hat es in dieser
langen Geschichte nicht gegeben, und es
sind nicht wenige, die außerhalb Europas
besorgt auf unseren Kontinent schauen.
Deshalb ist es Zeit, von Gott zu reden.

In der philosophischen und theologi-
schen Tradition gab es einen Gottesbe-
weis „ex consensu gentium“, „aufgrund
der Übereinstimmung der Völker“. Das
Argument lautet, kein Volk ist so wild,
kein Mensch so roh, dass er in seinem
Geist nicht eine Vorstellung von Göttern
hätte. Man war überzeugt: Diese Überein-
stimmung kann nicht auf bloßer Konven-
tion beruhen; sie ist in einem Naturgesetz
begründet. So galt die Gottesidee seit Pla-
ton bis weit hinein in die Neuzeit als eine
angeborene Idee des Menschen. Auch der

Psalmist sagt: „Nur der Tor spricht in sei-
nem Herzen: Es gibt keinen Gott“ (Ps 14,1;
53,1). Doch sind es heute nicht die Weisen
beziehungsweise viele, die sich als weise
dünken, die eben dies sagen? So scheint
der Gottesbeweis aus der Übereinstim-
mung der Völker zumindest für uns
Westeuropäer ausgedient zu haben. Um-
fragen bestätigen das. Wie seriöse Unter-
suchungen zeigen, rangieren wir Euro-
päer in Sachen Religion im Weltmaßstab
als Schlusslicht, und in anderen Kulturen
wundert man sich darüber.

Während für die Antike wie für die Re-
ligionen allgemein Gott beziehungsweise
das Göttliche die eigentliche und wahre
Wirklichkeit war, die Welt dagegen in 
Gefahr steht, als bloße Schein- und Schat-
tenwirklichkeit angesehen zu werden,
verhält es sich für viele Zeitgenossen ge-
nau umgekehrt: Die beobachtbare, sinn-
lich fassbare, berechenbare und mach-
bare Wirklichkeit ist die eigentliche Wirk-
lichkeit, die Wirklichkeit Gottes dagegen
steht unter dem Verdacht, ein bloßer
Widerschein der erfahrbaren Welt, eine
Ideologie oder schlicht eine Illusion zu
sein. So galt der praktische wie theoreti-
sche Atheismus lange Zeit als Signatur
der Zeit. Am Ende des neunzehnten Jahr-
hunderts hat Friedrich Nietzsche das
Wort vom Tod Gottes ausgegeben und
diesen Tod als die große Befreiung des
Menschen gefeiert. Im zwanzigsten Jahr-
hundert wurde seine Botschaft zu einer
Zeitansage. Martin Heidegger sprach im
Abschluss an Hölderlin vom Fehl Gottes,
Martin Buber von der Gottesfinsternis

Seite 42 Nr. 470 · Januar 2009

Christentum und 
Kirche in Europa

Die Gottesfrage 
als Zukunftsfrage
Walter Kardinal Kasper

470_42_48_Kasper_Kardinal  19.12.2008  8:00 Uhr  Seite 42



unserer Zeit. Zwei große christliche Zeu-
gen des Widerstands, der lutherische
Theologe Dietrich Bonhoeffer und der
Jesuit Alfred Delp, haben in der Gestapo-
Haft angesichts ihrer bevorstehenden
Hinrichtung ein religionsloses und gott-
loses Zeitalter heraufziehen sehen, in
dem die alten religiösen Worte kraft-
los und unverständlich sind. Auch das 
Zweite Vatikanische Konzil rechnete den
Atheismus zu den ernstesten Gegeben-
heiten dieser Zeit.

Der Atheismus lebt
Der Atheismus ist heute keineswegs tot;
er tritt inzwischen weniger in philosophi-
schem als in naturwissenschaftlichem Ge-
wand mit geradezu missionarischem Ei-
fer neu auf. Entsprechende Bücher, be-
sonders R. Dawkins Der Gotteswahn, ste-
hen auf den Bestsellerlisten. Dass diese
Art von Atheismus auf der Höhe des Den-
kens steht, wird man freilich kaum be-
haupten können. Er wiederholt in grober
und verzeichnender Weise längst über-
wunden geglaubte Positionen des neun-
zehnten Jahrhunderts. Wie dessen Kriti-
ker, selbst Naturwissenschaftler, A. E.
McGrath, im Detail dargelegt hat, handelt
es sich um einen atheistischen Funda-
mentalismus. McGrath spricht von einem
Atheismuswahn.

Inzwischen ist die Säkularisierungs-
these, die in den Siebziger- und Achtzi-
gerjahren Konjunktur hatte und die da-
von ausging, dass die unaufhaltbar vor-
anschreitenden Prozesse der Modernisie-
rung fast naturnotwendig fortschreitende
Prozesse der Säkularisierung zur Folge
haben, weitgehend aufgegeben. In einem
in jeder Hinsicht modernen und ent-
wickelten Land wie den Vereinigten Staa-
ten von Nordamerika hat sie nie zugetrof-
fen. Inzwischen ist im Zuge der weltwei-
ten Migration, nicht zuletzt durch den 
Islam, die Gottesfrage auch bei uns wie-
der ins öffentliche Bewusstsein zurückge-
kehrt und zu einem politischen Faktor ge-

worden. Auch im Land der klassischen
laicité, Frankreich, spricht dessen Prä-
sident inzwischen von einer positiven
Laizität und findet dazu die Zustimmung
des Papstes. Dazu kommt Selbstkritik 
der neuzeitlichen Aufklärung, welche 
die „Dialektik der Aufklärung“ (Th. W.
Adorno) erkannt hat, die auch zu einer
„Dialektik der Säkularisierung“ geführt
hat. Man erkennt die Ambivalenz des mo-
dernen Fortschritts; man sieht, dass er
nicht kostenlos zu haben ist, dass viel-
mehr jeder Zugewinn mit einem Verlust
zu bezahlen ist. Einseitige Rationalisie-
rung lässt die emotionale und die ästheti-
sche Dimension des Menschseins ver-
kümmern und kann die existenzielle
Sinnfrage nicht beantworten. Man kann
in der Tat bezweifeln, ob die Entwicklung
von der Steinschleuder zur Atombombe
als Fortschritt an Humanität zu bezeich-
nen ist.

Nachdem die innerweltlichen Heils-
verheißungen des neunzehnten und des
beginnenden zwanzigsten Jahrhunderts,
die westliche Fortschrittsideologie ebenso
wie die marxistische Utopie einer klas-
senlosen Gesellschaft, getrogen haben,
misstraut man den sogenannten „großen
Erzählungen“, den idealistischen wie 
den materialistischen Gesamtinterpreta-
tionen der Wirklichkeit (J.-F. Lyotard).
Man spricht vom „schwachen Denken“
(G. Vattimo) der Postmoderne, das vor
den großen Menschheitsfragen, auch vor
der Gottesfrage resigniert, sich als unzu-
ständig oder als gleichgültig erklärt. Es
gibt nicht mehr die Wahrheit, sondern nur
noch Wahrheiten. So ist auch die Selbst-
gewissheit des kämpferischen Atheismus
in einen resignativen Defaitismus, Skepti-
zismus, Agnostizismus, oft auch in einen
Nihilismus umgeschlagen. Damit verab-
schiedet man sich auch von universal gül-
tigen Wahrheiten und Menschenrechten.
Für den post- beziehungsweise spätmo-
dernen Pluralismus und Relativismus ist
die Rede von der einen universalen Wahr-

Seite 43Nr. 470 · Januar 2009

Die Gottesfrage als Zukunftsfrage

470_42_48_Kasper_Kardinal  19.12.2008  8:00 Uhr  Seite 43



heit ein anmaßender Eurozentrismus; der
Anerkennung eines Pluralismus von
Wahrheiten und Religionen gilt das neue
Paradigma.

Jürgen Habermas, der an dem unvoll-
endeten Projekt Aufklärung festhalten
und nicht dem Defaitismus recht geben
will, der aber auch klar erkennt, dass die
utopischen Potenziale erschöpft sind, ent-
deckt die Religionen und ihre sprach-
lichen und motivierenden Potenziale; er
will sie durch eine „rettende Über-
setzung“ in Vernunftwahrheiten in den
öffentlichen Diskurs einbringen. Das 
ist, wie er selbst klarmacht, eine in sei-
nem Sinn vorgenommene Aktualisierung
der Religionsphilosophie Kants: „Reli-
gion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft“ – mit allen Problemen, die da-
mit gegeben sind. Jedenfalls ist umstrit-
ten, ob man schon von einer postsäkula-
ren Situation sprechen kann.

Herausforderung der Theologie
Geht man von dieser philosophischen
Ebene auf die mehr empirische Ebene des
religiösen Vollzugs, so stellt man fest,
dass ein Zusammenbruch der großen Er-
zählungen, der neuzeitlichen Ideologie
und Utopien, eine geistige Leere entstan-
den ist. Die wenigsten Menschen wollen
in einer rein rationalen, technisch-funk-
tionalen Welt leben. So sind die emotio-
nale und die ästhetische Dimension wie-
der gefragt bis hin zu einem neuen Inte-
resse am Mythos. Der rasante Wandel auf
praktisch allen Lebensgebieten stellt uns
neu vor die Frage nach dem, was bleibt
und woran man sich halten kann. Religi-
öses und spirituelles Fragen und Suchen
hat zugenommen.

Die neue Situation ist freilich ambi-
valent. Jedenfalls führt die sogenannte
Wiederkehr der Religion keineswegs ein-
fach zum christlichen Gottesglauben zu-
rück, und sie füllt schon gar nicht die lee-
rer gewordenen Kirchenbänke. Sie kann
auch zu Esoterik, zu einer vagen, diffu-

sen, frei flottierenden Religiosität, zu 
einer synkretistischen Bastelreligiosität
führen, die das Göttliche nicht über uns,
sondern narzistisch in uns sucht. In man-
chen Fällen hat man den Eindruck eines
Kosmotheismus, der Göttliches in der
Natur und im Kosmos entdeckt; Theo-
logie kann so zu Theiologie werden.
Manchmal ist, was als Wiederkehr der
Religion bezeichnet wird, eine Religio-
sität ohne Gott und ein religionsförmiger
Atheismus (J. B. Metz). Schließlich gibt es
im Zeichen der Wiederkehr der Religion
das von vielen zu Recht mit Angst und
Sorge betrachtete Phänomen einer funda-
mentalistischen gewaltbereiten Religion,
welche die Religion ins dämonische Ge-
genteil verzerrt. So kann man fragen: Ist
es wirklich immer und in jedem Fall Gott,
der zurückkommt, oder handelt es sich
nicht oft eher um die Wiederkehr alter
und neuer Götter? Schon Max Weber hat
gesagt: „Die alten vielen Götter, entzau-
bert und daher in Gestalt unpersönlicher
Mächte, entsteigen ihren Gräbern, stre-
ben nach Gewalt über unser Leben und
gewinnen untereinander wieder ihren
ewigen Kampf.“ (Siehe Max Weber, Wis-
senschaft als Beruf, in: Gesammelte Auf-
sätze zur Wissenschaftslehre, Tübingen
1973, Seite 605.)

In dieser Situation hat die Theologie
eine Chance; sie ist aufgerufen, sich ihrer
ureigensten „Sache“ zuzuwenden. Theo-
logie meint ja nichts anderes als Logos
vom theos. Augustin definiert sie als „de
divinitate ratio sive sermo“ (De civ. Dei VIII,
1). Damit ist sie zugleich herausgefordert.
Sie darf sich nicht unkritisch auf den ver-
meintlichen sogenannten Megatrend Re-
ligion einlassen. Sie muss in dieser Situa-
tion Theologie, das heißt rationale Ver-
antwortung des Redens von Gott sein.
Deshalb ist das Thema Glaube und Ver-
nunft zu Recht wieder neu aktuell gewor-
den. Sie ist nicht rhetorisch schwungvolle
oder charismatisch verzückte Rede von
Gott; noch weniger ist sie Theolalie, Got-

Walter Kardinal Kasper

Seite 44 Nr. 470 · Januar 2009

470_42_48_Kasper_Kardinal  19.12.2008  8:00 Uhr  Seite 44



tesgeschwätz. Sie ist Theologie, das heißt
rational Rechenschaft gebende Rede (lo-
gos) von Gott (theós). Der Glaube ist ein
vernünftiger Gottesdienst (logike latreia,
rationale obsequium) (Röm 12,1), er will Re-
chenschaft (apologia) geben von der Hoff-
nung, die in uns ist (1. Petr 3,15). Theolo-
gie versteht sich daher, grundgelegt vor
allem durch Augustinus (Sermo 43,7,9)
und grundlegend für die Scholastik bei
Anselm von Canterbury (Proslogion, pro-
oem.) als fides quaerens intellectum, als
Glaube, der nach Verstehen sucht.

Der Gott Jesu Christi – 
ein befreiender Gott
Von Gott kann auf vielfältige Weise ge-
sprochen werden. Die christliche Rede
von Gott will von dem Gott, den die Bibel
bezeugt, konkret: von dem Gott Abra-
hams, Isaaks und Jakobs (Ex 3,6; Mk 
12,26 f; Apg 3,13; 7,32), der dem Moses in
loderndem Feuer erschienen ist (Ex 3,6.14)
und von dem Gott Jesu Christi reden. Er
ist keine blasse Gottesidee von einem letz-
ten, aber letztlich unfassbaren Horizont in
oder hinter allen Dingen, kein irrationaler
Rest angesichts der nicht abschaffbaren
Kontingenz des Daseins, kein müßiger
Gott, der unbewegt und ungerührt über
der Welt thront, ohne sich um die Men-
schen und ihre Schicksale zu kümmern. 
Er ist der lebendige Gott (Dtn 5,26; 
Jos 3,10; Jer 10,10; Dan 6,26; Mt 16,16 u. a.),
der sich als der Da-Seiende definiert (Ex
3,15). In Jesus Christus ist er in unsere Ge-
schichte eingetreten, schwaches mensch-
liches Fleisch geworden (Joh 1,14). Auf
dem Antlitz Jesu Christi ist er als men-
schenfreundlicher barmherziger Gott auf-
gestrahlt, der uns Gott als seinen und un-
seren Vater erschlossen hat. Gegen diesen
konkret geschichtlichen Ausgangspunkt
erhebt sich nun aber sofort ein schwer-
wiegender Einwand. Begeben wir uns 
mit dieser Fokussierung auf die jüdisch-
christliche Tradition nicht in ein jüdisch-
christliches Getto, in dem wir uns viel-

mehr in einem arroganten exklusiven Ab-
solutheitsanspruch einigeln und so in der
Gefahr stehen, uns fanatisch, wenn nicht
gewalttätig gegen andere zu verhalten?

Heute stehen die monotheistischen Re-
ligionen, auch das Christentum, unter
dem Verdacht, gewalttätig zu sein. Das
Thema „Gott und Gewalt“ beziehungs-
weise „Religion und Gewalt“ ist vor allem
seit dem 11. September 2001 aktuell ge-
worden. Immer wieder wird vor einem
drohenden „Clash of civilisations“ (Samuel
Huntington), der auch ein Clash  of reli-
gions wäre, gesprochen. Als Ausweg bie-
tet sich die religionspluralistische Theolo-
gie an (u. a. John Hick, Paul Knitter, Perry
Schmitt-Leukel). Auf den ersten Blick
scheint ihre These plausibel zu sein, dass
es vielfältige, prinzipiell gleichberech-
tigte Zugänge zum Göttlichen gibt, die
auf jeden Absolutheitsanspruch verzich-
ten müssen, weil das Göttliche gegen-
über jeder erkenntnismäßigen Erfassung
transzendent bleibt. Man muss sich frei-
lich im Klaren sein, dass eine solche Lö-
sung nur um den Preis des vorausgehen-
den Suizids der monotheistischen Reli-
gionen möglich ist. Das Bekenntnis zu
dem einen und einzigen Gott ist für das
Alte und das Neue Testament konstitutiv
(Dtn 6,4 f; Mk 12,29 par.) und schließt
jeden Polytheismus und religions-theo-
retischen Pluralismus aus. Sowohl dem
jüdisch-christlichen wie dem islamischen
Monotheismus ist ein unaufgebbarer
universaler und absoluter Geltungsan-
spruch eigen. Ihn aufgeben diente nicht
dem Dialog, sondern machte den Dialog
gegenstandslos; bevor man in den Dialog
eingetreten wäre, hätte man die mono-
theistischen Dialogpartner abgeschafft.

Das biblische Zeugnis von Gott weist
uns einen anderen Weg. Der Gott der Bi-
bel erweist sich als Gott der Freiheit, der
sein Volk in die Freiheit führt und den
Menschen zur Freiheit befreit. Das ist ein
Aspekt, der in der heutigen Situation, ei-
ner Philosophie und Theologie der Frei-

Seite 45Nr. 470 · Januar 2009

Die Gottesfrage als Zukunftsfrage

470_42_48_Kasper_Kardinal  19.12.2008  8:00 Uhr  Seite 45



heit, zur Geltung kommt, wo man im Ho-
rizont der neuzeitlichen Freiheitsphiloso-
phie Gott nicht als alles bestimmende ab-
solute Freiheit zu bestimmen sucht. Diese
Wesensbestimmung Gottes macht Ernst
damit, dass der biblische Gott ein leben-
diger, sprechender und sich zusprechen-
der Gott ist, dass er anrufbar und an-
sprechbar ist.

Gott als absolute Freiheit zu denken
heißt die Welt als Ort der Freiheit verste-
hen. Damit hat die Theologie nach dem
Trauma der Religionskriege durch Selbst-
kritik und durch konstruktive Auseinan-
dersetzung mit der neuzeitlichen Aufklä-
rung einen Reinigungsprozess durchge-
macht. Heute bekennen sich alle christ-
lichen Kirchen zur Religionsfreiheit, zu
Toleranz, zu Gewaltfreiheit und Respekt
gegenüber anderen Religionen; sie su-
chen bei aller Wahrung ihrer eigenen
Identität nicht den Konflikt, sondern den
Dialog. Sie anerkennen die Unterschei-
dung von Kirche und Staat und die legi-
time Autonomie der weltlichen Kultur-
sachbereiche.

Aufgrund dessen haben die christ-
lichen Kirchen heute keinerlei Schwierig-
keiten mehr, Schöpfung und Evoluti-
on miteinander zu vereinbaren. Theolo-
gen aller Kirchen überlassen es inzwi-
schen fundamentalistischen Gruppierun-
gen, zwischen dem Schöpfungsglauben
und der Evolutionstheorie im Sinn des so-
genannten Kreationismus eine sich aus-
schließende Alternative zu sehen. Ernst
zu nehmende Theologie weiß die Glau-
bensaussage, dass Gott die Welt erschaf-
fen hat, zu unterscheiden von der natur-
wissenschaftlichen Frage, wie es zur Ent-
stehung und zur Entwicklung der Welt
gekommen ist.

Das Verständnis Gottes als alles be-
stimmende Freiheit, der in Freiheit den
Menschen anredet und zur Gemeinschaft
mit sich einlädt, eröffnet die Möglichkeit,
die Welt als Ort der Freiheit zu denken,
zwischenmenschlich Freiheit anzuerken-

nen, anderen Freiheit zu gewähren und
sich für eine Ordnung der Freiheit einzu-
setzen. Die Unterscheidung zwischen Re-
ligion und Politik bedeutet daher keine
Beschränkung der Religion auf den priva-
ten Bereich. Die Gottesrede hat öffentli-
che Relevanz. Daraus lässt sich kein po-
litisches Programm ableiten, wohl aber
kann man das öffentliche Leben in den
übergreifenden Horizont der Freiheit
und das heißt der Freiheits- und Perso-
nenrechte, der Gerechtigkeit und Solida-
rität stellen und sich damit einer einseiti-
gen Ausrichtung an ökonomischen Inte-
ressen widersetzen. In gleicher Weise
widersetzt sich die Rede von Gott einem
naturalistischen Verständnis des Men-
schen, welche den Menschen unter Au-
ßerachtlassung seiner Subjektivität als
Objekt betrachtet. Indem sie den Men-
schen als Bild und Gleichnis Gottes ver-
steht, wahrt sie die Unverfügbarkeit des
Menschen und seines Geheimnisses (Gen
1,27). Indem umgekehrt der Mensch sich
allein an Gott in unbedingter Weise bin-
det, wird er frei gegenüber aller anderen
Wirklichkeit. Das sind nur Andeutungen,
die zeigen, dass die Rede von Gott „Salz
der Erde“ (Mt 5,13), „Licht und Kraft“
(gaudium et spes 42) sein kann für den
Aufbau eines neuen Humanismus und ei-
ner Zivilisation des Lebens und der Liebe.

Der dreieinige Gott – 
ein sympathischer Gott
Beim Einsatz für die Menschenrechte, für
Gerechtigkeit und Solidarität wie für die
Bewahrung der Schöpfung können und
sollen Christen mit Vertretern anderer
Religionen und mit allen Menschen guten
Willens zusammenarbeiten. Sie sind den
anderen freilich auch das Zeugnis vom
Gott Jesu Christi, das heißt vom trinitari-
schen Gott, der Liebe ist, schuldig. Damit
stehen wir bei einem längere Zeit ver-
nachlässigten Aspekt der Rede von Gott.
Nach einer Art Dornröschenschlaf ist die
Trinitätslehre wieder aktuell geworden,

Walter Kardinal Kasper

Seite 46 Nr. 470 · Januar 2009

470_42_48_Kasper_Kardinal  19.12.2008  8:00 Uhr  Seite 46



sowohl was die historische Forschung als
auch die systematische Auslegung an-
geht.

Selbstredend handelt es sich bei der
Trinitätslehre nicht um ein Zahlenpro-
blem und um eine Art höherer Mathema-
tik, die den Versuch unternimmt zu zei-
gen, wie ein und dieselbe Wirklichkeit zu-
gleich eine und drei sein kann. Verständ-
lich machen lässt sich die Trinität aus dem
Wesen der Liebe. Liebe bedeutet ein Eins-
sein bei Anerkennung des Andersseins
des anderen. Sie verbleibt auch nicht in
trauter Zweisamkeit; sie überschreitet
sich und wird fruchtbar in einem gemein-
samen Dritten, in dem sie sich darstellt
und verwirklicht. In diesem Sinn ist die
Trinitätslehre die pünktliche Auslegung
des Satzes: „Gott ist Liebe“ (1. Joh 4,8.16).
Sie zeigt: Gott ist kein einsamer Gott; er ist
in sich Gemeinschaft (koinonia, commu-
nio), und nur so kann er uns in seine Ge-
meinschaft nehmen.

Licht im Dunkel
Die Trinitätslehre ermöglicht einen neuen
Zugang zu der existenziell schwersten
Frage der Gotteslehre, zum Theodizee-
problem. Gemeint ist die Frage: Warum
das unschuldige Leiden? Wie kann Gott,
wenn er allmächtig und gütig ist, das alles
zulassen? Warum greift er nicht ein? Ist er
gütig, aber nicht allmächtig, dann ist er
nicht Gott; ist er allmächtig, aber nicht gü-
tig, dann ist er ein böser Dämon.

Die Trinitätslehre kann diese Fragen
nicht lösen; aber sie kann Licht in das
Dunkel bringen, und sie kann helfen, das
Dunkel des Leidens und Sterbens zu be-
stehen. Sie kann zeigen, dass Liebe – was
große Dichtung schon immer wusste –
immer auch Verzicht bedeutet, ja dass
Liebe und Tod zusammengehören. Das
gilt auch für die trinitarische Liebe. Die
göttlichen Personen sind ja, wie alles in
Gott, unendlich; sie müssen daher einan-
der Raum geben; sie müssen sich gleich-
sam selbst entäußern, damit die andere

Person Raum hat. Diese kenotische Exis-
tenzweise ermöglicht es Gott, sich am
Kreuz mit dem ihm fremden, mit dem
Sünder, der den Tod verdient hat, zu
identifizieren und in die Nacht des Todes
einzugehen. Gott kann den Tod auf sich
nehmen, ohne ihm zu erliegen, sondern
ihn eben dadurch zu besiegen und das Le-
ben neu zu begründen. So ist das Kreuz
das Äußerste, das Gott in seiner sich
selbst wegschenkenden Liebe möglich ist;
es ist das id quo maius cogitari nequit. Damit
gibt die Trinitätslehre auf die Frage nach
dem unschuldigen Leiden keine direkte
Antwort. Aber sie vermag doch ein Licht
im Dunkel anzustecken, das hilft auch in
äußerster Not und Bedrängnis, nicht an
Gott zu verzweifeln, sondern in der äu-
ßersten Ohnmacht, den gekreuzigten
Gott an seiner Seite zu wissen und so in al-
lem Klagen und Schreien ,,De profundis“
glaubend standzuhalten. Die Trinitäts-
lehre ist die Form von Monotheismus, die
sich angesichts des ungeheuren Ausma-
ßes des Leidens in der Welt existenziell
durchhalten lässt.

Doch kann Gott leiden, kann er mit
uns leiden? Der mainstream der tradi-
tionellen Theologie hat diese Frage ver-
neint. Er verstand Leiden als Mangel
und musste damit die Leidensmöglich-
keit von Gott ausschließen. Hier hat sich
bei einem großen Teil der neueren Theo-
logie ein Wandel vollzogen. Selbstver-
ständlich, wenn Gott leidet, dann leidet
er nicht auf menschliche, sondern auf
göttliche Weise. Leiden kann für Gott
nicht etwas sein, das ihm von außen zu-
stößt. Das Leiden Gottes kann nur Aus-
druck souveräner freier Selbstbestim-
mung sein. Gott wird nicht passiv vom
Leiden der Kreatur betroffen, er lässt
sich in Freiheit und aus Liebe vom Lei-
den seiner Kreatur betreffen; er lässt sich
vom Mitleid bewegen (Ex 34,6); ja, sein
Herz dreht sich angesichts des Elends
seiner Kreatur um (Hos 11,8). Er ist kein
apathischer, sondern – im wörtlich ver-

Seite 47Nr. 470 · Januar 2009

Die Gottesfrage als Zukunftsfrage

470_42_48_Kasper_Kardinal  19.12.2008  8:00 Uhr  Seite 47



standenen Sinn – ein sympathischer
Gott, ein Gott, der mitleidet.

Gott verherrlicht oder vergöttlicht das
Leiden nicht; er schafft es auch nicht ein-
fach ab; er erlöst und verwandelt es. Das
Kreuz ist ja Durchgang zur Auferstehung
und Verklärung. Die im Horizont der Tri-
nitätslehre gedachte Kreuzes- und Keno-
sistheologie wird zu einer österlichen Er-
höhungs- und Verklärungstheologie; sie
wird zu einer Theologie der Hoffnung ge-
gen alle Hoffnung auf den lebendigen
Gott, der lebendig macht (Röm 4,18). Wir
sind, so sagt es die Schrift, auf Hoffnung
hin erlöst (Röm 8,20.24; 1. Petr 1,3). „Spe
salvi“, „Auf Hoffnung hin erlöst“ lautet
der Titel des zweiten Enzyklika von Papst
Benedikt XVI.

Liebe als Sinn des Seins
Denkt man den Satz, dass Gott Liebe ist,
zu Ende, dann folgt daraus, dass Liebe
der umfassendste Horizont aller Wirk-
lichkeit und Liebe der Sinn von Sein ist.
Mit dieser These lösen wir ein, was wir 
als Forderung aufgestellt haben, nämlich
von Gott her die Wirklichkeit zu erschlie-
ßen und damit die Wahrheit Gottes nicht
im Sinn der Naturwissenschaften zu be-
weisen, wohl aber sie als rational versteh-
bar zu erweisen. Diese These, Liebe sei
der Sinn des Seins, bedeutet eine Art Re-
volution im Bereich des metaphysischen
Denkens. Denn diese Einsicht führt zu der
Erkenntnis, dass weder die in sich ste-
hende Substanz noch das autonome neu-
zeitliche Subjekt die eigentliche und die
grundlegende Wirklichkeit sind; Aus-
gangspunkt und Grundlage sind viel-
mehr, was bei Aristoteles bloßes Akzi-
dens und die schwächste Seinswirklich-
keit ist, die Relation. Die Trinitätstheolo-
gie führt uns damit zu einer relationalen
und personalen Ontotogie.

Wie in Gott die Relationen die Subsis-
tenz der trinitarischen Personen begrün-
den, so sind die Relationen in analoger
Weise, das heißt in einer Ähnlichkeit bei 

je größerer Unähnlichkeit, auch im ge-
schöpflichen Bereich die fundamentale
Wirklichkeit. Der Mensch muss in dieser
Sicht als ein relationales und dialogisches
Wesen verstanden werden. Er findet 
seine Vollendung nicht in gewaltsamer
Selbstdurchsetzung, sondern in der res-
pektvollen und liebenden Anerkennung
der Andersheit des anderen. Es ist das
grundlegende Paradox und die Dialektik
christlicher Existenz: Nur wer sein Leben
hingibt, wird es finden (vgl. Mk 8,35; Joh
12,25). Nicht Gewalt, Geld, Macht und
Einfluss, nicht Selbstdurchsetzung of the
fittest, sondern Toleranz, Respekt, Solida-
rität, Verzeihen, Güte und praktische
Liebe sollen dann den Gang der Welt be-
stimmen. So ergeben sich aus der Gottes-
und Trinitätslehre Perspektiven, die noch
längst nicht zu Ende gedacht sind. Die
Gottes- und Trinitätslehre als Summe al-
ler Theologie zu denken stellt eine bisher
noch nicht voll eingelöste Herausforde-
rung, eine gewaltige und lohnende Auf-
gabe dar.

Es ist also Zeit, von Gott zu reden, Gott
zu bezeugen und zu denken. Wenn sich
die Theologie im gegenwärtigen pluralis-
tischen Stimmengewirr der Meinungen
Gehör verschaffen will, dann muss sie zu-
erst und vor allem wissen, was sie selbst
ist. Relevanz kann sie nur haben, wenn sie
ihre unverwechselbare Identität als Theo-
logie, das heißt als Rede von Gott festhält.
Tut sie das nicht, dann verkommen Theo-
logie und Kirche zu ethisch-moralischen
Anstalten, auf die auf Dauer niemand
gerne hören mag. Redet sie dagegen in
neuer und frischer Weise vom lebendi-
gen, frei machenden Gott, der Liebe ist,
dann wird sie zu einem Dienst am Leben,
an der Freiheit, Gerechtigkeit und Liebe,
dann kann sie der Würde des Menschen
dienen und die Wahrheit der Wirklichkeit
erschließen. Sie kann in all den Aporien
der Gegenwart Perspektiven der Hoff-
nung eröffnen. Darum nochmals: Es ist
Zeit, es ist höchste Zeit, von Gott zu reden.

Walter Kardinal Kasper

Seite 48 Nr. 470 · Januar 2009

470_42_48_Kasper_Kardinal  19.12.2008  8:00 Uhr  Seite 48


	Schaltfläche1: 


