
Nach wie vor wurden Kirchenmitglie-
der benachteiligt und die kirchliche Ar-
beit behindert. Zudem entstanden zwi-
schen dem SED-Regime und den Kirchen
wegen deren geistlicher Substanz und der
institutionellen Differenz zur Konstruk-
tion des sozialistischen Staates immer
neue Konflikte, die sich auch in Protesten
und in der Formierung eines oppositio-
nellen Milieus in den Kirchen äußerten.
Die Kirchen besaßen zudem eine eigene
Öffentlichkeit, die nach außen nicht her-
metisch abgeschlossen werden konnte. 

Bekannte kirchliche Stimmen, Richard
Schröder, Götz Planer-Friedrich und Lan-
desbischof Werner Leich, erklärten 1988
die vieldeutige Formel „Kirche im Sozia-
lismus“ für unbrauchbar. Das kirchliche
Selbstbewusstsein veranlasste die SED
seit 1988 wieder, mit Drohungen und kir-
chenpolitischen Maßnahmen gegen die
Kirchen vorzugehen. Unter anderem ini-
tiierte sie einen Freidenkerverband, um
dem Einfluss der Kirchen entgegenzu-
steuern. Zugleich startete sie letzte Ver-
suche, ihre Verbündeten in den Kirchen
zu mobilisieren. Noch war die ausglei-
chende Kirchenpolitik der Konferenz der
Kirchenleitungen nicht beendet, obwohl
seit dem Sommer 1989 die Schwächen 
des SED-Staates immer stärker sichtbar
wurden. Als die in den Kirchen agieren-
den oppositionellen Gruppen gegen die
Wahlfälschungen bei den Scheinwahlen
im Mai vorgingen, erklärte die Konfe-
renz: „Übertriebene Aktionen oder De-
monstrationen sind kein Mittel der Kir-
che.“ Offenbar fürchteten sich die protes-

Die öffentliche Präsenz der Kirchen in
der Revolution 1989 war auf verschie-
denen Ebenen unübersehbar. Neben den
kirchenpolitischen Konflikten im revo-
lutionären Prozess entfalteten die Kir-
chen eine enorme gesellschaftliche Wir-
kung in der kulturellen Konfrontation
mit dem Weltanschauungsstaat DDR.
Ein Element dieser neuen Rolle war das
Scheitern des kirchenpolitischen Kon-
zeptes „Kirche im Sozialismus“. Schon
1988 war das Verhältnis zwischen Staat
und Kirche in eine ernsthafte Krise gera-
ten. Mit den Vereinbarungen zwischen
dem SED-Staat und der evangelischen
Kirche am 6. März 1978 hatten die Kir-
chen formal die Anerkennung als gesell-
schaftliche Größe erreicht und konnten
auch einige Erleichterungen verbuchen.
Der SED-Staat profitierte ebenfalls, denn
die Kirchen wurden zu einer seiner letz-
ten nicht kommunistischen Legitima-
tionsstützen, die weithin auf öffentliche
Kritik verzichteten. Allerdings hatte die
Formel „Kirche im Sozialismus“ für die
christliche Existenz der Kirchenmitglie-
der kaum eine Bedeutung. Sie war ein
kirchenpolitischer Joker, der für einen
Status quo zwischen Kirche und Staat
stand. Sie verband, was nicht zu ver-
binden war, den atheistisch angelegten
Weltanschauungsstaat samt dem Füh-
rungsanspruch der SED und die christ-
lichen Kirchen. Der Mangel an einem
beide Seiten bindenden Recht konnte da-
mit nicht behoben werden. So konnten
die Bruchstellen des Unverbindbaren
nicht geheilt werden.

Seite 13Nr. 479 · Oktober 2009

Zur Rolle der Kirchen
bei der

friedlichen Revolution
in der DDR

Die Kraft der Freiheit
Ehrhart Neubert 

479_13_18_Neubert  08.10.2009  11:29 Uhr  Seite 13



tantischen Kirchenleitungen vor instabi-
len Verhältnissen. Waren sie doch tradi-
tionell Verfechter einer staatlichen Ord-
nung, die die kirchliche Existenz sichern
sollte. Dies schloss revolutionäre Haltun-
gen aus. 

Aber es gab innere Ursachen für den
allmählichen Wandel der Politik der Kir-
chen. Anlass waren die Versuche des
SED-Staates, die in kirchlichen Struktu-
ren operierende Opposition Ende 1987
und im Januar 1988 mundtot zu machen.
Nach einer Verhaftungswelle verlangte
der Staat kategorisch, dass die Kirchen
der Opposition keine Handlungsräume
mehr zur Verfügung stellen sollten. Die
Kirchen waren aber längst im geschlos-
senen politischen Raum zu einer Art
Ersatzgesellschaft und Ersatzöffentlich-
keit geworden. Dieser öffentliche Raum
wurde für nahezu alle kritischen und
unterdrückten Potenziale, etwa Künst-
ler und jugendliche Subkulturen, interes-
sant. Und der SED-Staat musste zusehen,
wie sich innerhalb der kirchlichen Struk-
turen in den 1980er-Jahren oppositionelle
Gruppen formierten. Kirchenleitungen
und auch Gemeinden waren von dieser
inneren Unruhe oft nicht angetan. 

Beunruhigt wurde die SED auch durch
den sogenannten „Konziliaren Prozess
für Frieden, Gerechtigkeit und die Be-
wahrung der Schöpfung“, der Kirchen-
leute beider Konfessionen und Oppo-
sitionelle seit 1988 in großen ökumeni-
schen Versammlungen enger zusammen-
führte. Die von der Versammlung verab-
schiedeten Texte verlangten die Ermög-
lichung eines „freimütigen und ehrlichen
Meinungsaustausches“, mehr „Rechts-
sicherheit“, eine Wahlrechtsreform, „glei-
che Chancen für alle, unabhängig von
ideologischen Überzeugungen“ und „un-
gehinderte Möglichkeit, sich zu versam-
meln und in selbständigen Vereinigun-
gen“ handeln zu können. Am 19. Februar
1988 verhandelten der Beauftragte des
Politbüros, Werner Jarowinsky, und Bi-

schof Leich vertraulich über die durch
oppositionelle Aktivitäten verschlechter-
ten Staat-Kirche-Beziehungen. Jarowins-
ky sprach vom Missbrauch der Kirche 
als „trojanisches Pferd“. Die Krise der
Kirchenpolitik spitzte sich noch zu, als
Leich vor der Synode am 20. September
1988 forderte, dass die Gesellschaft „ein
menschliches Angesicht“ haben müsse.
Umgehend kam von Honecker eine har-
sche Reaktion. 

Kurswechsel im September 1989
Im September 1989 aber wurde der kir-
chenpolitische Konflikt irreversibel, der
mit den ersten Massendemonstrationen
in Leipzig, der Formierung der neuen
Oppositionsbewegungen, dem Aufbe-
gehren der Künstler und der Fluchtwelle
über Ungarn und die CSSR zusammen-
fiel. Was bisher scheinbar unabhängig
voneinander das SED-Regime belastete,
ballte sich nun zusammen und erreichte
eine kritische Phase. Die Kirchen waren
zwar überhaupt nicht auf Revolution aus,
aber sie trauten angesichts der Krise dem
SED-Staat nicht mehr zu, die anstehen-
den Probleme zu lösen. Der Staat war für
viele Kirchenleute selbst zum Problem
geworden. Als in Leipzig nach einer Som-
merpause die wöchentlichen Friedensge-
bete am 4. September 1989 während der
Herbstmesse wieder beginnen sollten,
unternahmen die staatlichen Behörden
große Anstrengungen, diese zu verhin-
dern, da sie öffentliche Demonstrationen
befürchteten. In den Verhandlungen ver-
wiesen die kirchlichen Vertreter darauf,
dass die Friedensgebete nur deswegen
diese Rolle spielten, weil der Staat den
Dialog verweigere und mit Gewalt vor-
gehe. Außerdem hätte eine Absage der
Friedensgebete noch schlimmere Auswir-
kungen.

Auch die Konferenz der Kirchenleitun-
gen leitete einen Kurswechsel ein. Sie
richtete am 2. September einen Brief an
Honecker und gab ihn an die Gemeinden.

Seite 14 Nr. 479 · Oktober 2009

Ehrhart Neubert

479_13_18_Neubert  08.10.2009  11:29 Uhr  Seite 14



Honecker wurde gebeten, eine „offene
und wirklichkeitsnahe Diskussion“ zuzu-
lassen, statt mit „Belehrungen oder sogar
Drohungen“ zu reagieren. Es sollte jeder
„Bürger als mitverantwortlicher Partner“
respektiert werden. Der Brief löste hekti-
sche Aktivitäten aus. Ein schon verab-
redetes Treffen zwischen Honecker und
hochrangigen Kirchenleuten wurde ab-
gesagt. Landesbischof Leich riet, die Be-
teiligung an Empfängen und Feierlich-
keiten zum bevorstehenden vierzigsten
Jahrestag der DDR abzusagen. Die Syno-
de des Bundes der Evangelischen Kirchen
vom 15. bis 19. September 1989 in Eise-
nach verschärfte die kirchenpolitische
Situation trotz intensiver konspirativer
Einflussnahme durch die Agenten des
Ministeriums für Staatssicherheit (MfS)
weiter. Die kritischen Theologen und
Laiensynodalen gewannen die Ober-
hand. Am Rande der Synode wurden Pa-
piere der Oppositionsbewegungen und
einiger Ost-CDU-Rebellen verteilt. 

Die Synode erklärte: „Wir brauchen:
ein allgemeines Problembewusstsein da-
für, dass Reformen in unserem Land
dringend notwendig sind, […] verant-
wortliche pluralistische Medienpolitik;
demokratische Parteienvielfalt; Reisefrei-
heit für alle Bürger; wirtschaftliche Re-
formen; verantwortlichen Umgang mit
gesellschaftlichem und persönlichem Ei-
gentum; Möglichkeit friedlicher Demons-
trationen; ein Wahlverfahren, das die
Auswahl zwischen Programmen und
Personen ermöglicht.“ Dieser Erklärung
folgten wütende Angriffe in der SED-
Presse, die die Kirche auf die Seite der
Konterrevolution übergelaufen sah.

Neu war auch, dass nun selbst kir-
chenleitende Geistliche sich für die Oppo-
sition engagierten. So richteten am 23.
September zwölf sächsische Superinten-
denten eine scharfe Protesterklärung an
den Ministerrat gegen die Nichtzulas-
sung des Neuen Forums. Mit solchen Er-
klärungen wurden die Kirchen bezie-

hungsweise maßgebliche Teile der Kir-
chen selbst zu politischen Akteuren. Sie
forderten die Abschaffung des Amtes des
Staatssekretärs für Kirchenfragen, das ei-
nes der wichtigsten Einfluss- und Kon-
trollorgane der SED gegenüber den Kir-
chen gewesen war. 

Zu den Eigenarten der Opposition ge-
hörte in der Regel deren enge Bindung an
die Kirchen und ihre religiöse Motivation.
Ein Großteil der Gründer der revolutio-
nären Bewegungen, des Neuen Forums,
Demokratie jetzt, des Demokratischen
Aufbruchs und der Sozialdemokratischen
Partei (SDP), kam aus der kirchlichen Ar-
beit. Sie waren durch spirituelle Erfah-
rungen geprägt. Ähnlich wie in Polen er-
zeugte die Verbindung zur traditionellen
und durch den Kommunismus gefährde-
ten Religion ein unmittelbares Freiheits-
verlangen, das dem Ringen um politische
Partizipation immer neue Energie verlieh.
Das Leben in den Kirchen, ihren Gemein-
den und Gruppen, ermöglichte in diesem
vorpolitischen Raum, die Voraussetzun-
gen für das Politische zu schaffen. 

Zivilgesellschaftliches Konzept
Dies entsprach den zivilgesellschaftli-
chen Konzepten, wie sie in Ostmittel-
europa von Dissidenten vertreten wur-
den. Danach sollte die Entwicklung einer
von der Kommunistischen Partei unab-
hängigen Gesellschaft die Machtbegren-
zung der Kommunisten befördern. Ent-
sprechend lag daher der Schwerpunkt
oppositioneller Betätigung weniger in der
Ausarbeitung politischer Programme als
vielmehr in der Abarbeitung politischer
Themen. Auf die äußere und innere Mili-
tarisierung reagierte die oppositionelle
Friedensbewegung, auf die extensive
Wirtschaftsweise die Umweltbewegung
und auf die Rechtlosigkeit die Menschen-
rechtsbewegung. Orientierung bot eine
protestantische Sozialethik, deren poli-
tisch motivierende Kraft aus der ihr inne-
wohnenden Universalität rührte. Es ging

Seite 15Nr. 479 · Oktober 2009

Die Kraft der Freiheit

479_13_18_Neubert  08.10.2009  11:29 Uhr  Seite 15



den Oppositionellen nicht nur um die
DDR, sondern um die Rettung der
Menschheit. Die Formeln Frieden, Be-
wahrung der Schöpfung und Gerechtig-
keit drückten einen universellen An-
spruch Gottes aus, dem der politische Ak-
teur in einer dramatischen Herausforde-
rung gerecht werden wollte. Das politi-
sche Handeln wurde als Auftrag verstan-
den, die menschlichen Fehlleistungen
gegenüber der aus den Fugen geratenden
Schöpfung zu korrigieren.

Dass dabei pragmatisches politisches
Handeln zu kurz kommen konnte, lag auf
der Hand. So viel Energie diese Motiva-
tion auch freisetzte, so sehr sollte sich in
Teilen der Opposition im Herbst der
Mangel an Programmatik zeigen. Die Un-
sicherheiten in der Bearbeitung der deut-
schen Frage nach dem 9. November be-
ruhten zum Teil ebenfalls auf ihrer Ethi-
sierung durch Kirchenleute und Opposi-
tionelle. Viele von ihnen wollten erst alle
Probleme der Welt lösen, bevor sie die
Einheit Deutschlands befürworten woll-
ten. Die Opposition hat also sehr wohl die
politische Energie, ihre Geisteshaltung
und ihre Zivilcourage ihren kirchlichen
Wurzeln zu verdanken. Programme und
pragmatisches Handeln konnten die Kir-
chen nicht zur Verfügung stellen.

Rituale der Befreiung
Der wohl wichtigste Beitrag der Kirchen
zur Revolution waren die Friedensgebete
in den geschützten Räumen der Gottes-
häuser. Sie waren sinnfällige Orte des
Synergismus von Kirche, Opposition und
Gesellschaft. In der Regel fanden die öf-
fentlichen Proteste nach den Friedensge-
beten statt. In kleinen Orten waren die
Friedensgebete oft das einzige Forum der
Bürgerproteste. Selbst als der öffentliche
Raum ab Ende November frei gekämpft
worden war und Veranstaltungen auch
außerhalb der Kirchen stattfinden konn-
ten, verloren die Friedensgebete nicht
ihre Funktion.

In den Kirchen kooperierten alle rele-
vanten politisch agierenden Gruppen, die
Ausreiseantragsteller, die kirchlichen
Vermittler, die Opposition, die Demons-
tranten, die Künstler und bisweilen auch
Vertreter der SED. Sie waren Nachrich-
tenbörse und Kommunikationsraum,
Orte für Mahnwachen und Anlaufstellen
für Verfolgte, auch Verteilstellen für Ma-
terial. Sie waren Ruhepunkt und gaben
der Hoffnung auf Veränderung eine Hei-
mat. Auch wurden die Friedensgebete ein
wichtiges Medium im Ringen um die
Macht. Während die ideologischen Wort-
hülsen der SED die gesellschaftliche Rea-
lität verfehlten und selbst bei den SED-
loyalen Genossen auf Unverständnis stie-
ßen, konnten Oppositionelle und Kir-
chenleute in den Friedensgebeten Bezie-
hungen zwischen Menschen herstellen.
Oft auch für die Akteure überraschend,
wuchs mitten in einer Situation, wo die
Angst noch die Zuversicht in Schach hielt,
eine neu gewonnene Kraft der Schwa-
chen, der Schweiger, der Ängstlichen.
Tausende Menschen fanden im anomi-
schen Zustand von Staat und Gesellschaft
ein Zentrum, wo die Sprache und die ver-
wendeten Symbole mehr Zukunft für
eine Neuordnung des Gemeinwesens
versprachen als die drohende und hohle
SED-Propaganda.

Unerwartet für viele Veranstalter, nah-
men auch die atheisierten Menschen die
für sie ungewohnte politische Spiritua-
lität an. Für nicht christliche Besucher
stellten die Friedensgebete einen Kontext
her, der die enge Lebenswelt der DDR, die
äußere und durch die gegenwärtigen
Ängste auch innere Abschnürung in ei-
nen universalistischen Horizont öffnete.
Hier standen die Rituale der Befreiung
den kommunistischen Ritualen der
Unterwerfung gegenüber. Die politische
Vernunft war in den kirchlichen Frie-
densgebeten angesiedelt. Deren zivilisie-
render Kraft war der kommunistische
Zauber nicht mehr gewachsen. 

Ehrhart Neubert

Seite 16 Nr. 479 · Oktober 2009

479_13_18_Neubert  08.10.2009  11:29 Uhr  Seite 16



Eine Anzahlung auf die Freiheit war
die Erfahrung des Glücks der freien Re-
den. Zeitzeugen beschreiben immer wie-
der und aus allen Orten der DDR, wie die
Menschen in den Friedensgebeten zu ih-
rer eigenen Sprache, zu ihrem eigenen
Denken und Wollen zurückfanden. Je-
mand schrieb eilig an eine der vielen
Wandtafeln in einer Kirche: „Ein Dank
der Kirche die Alle mit viel Liebe aufneh-
men, zu hören und sprechen.“ Die Leute
suchten Ansprechpartner und Podien.
Die Seelsorger waren überlastet, die Ver-
sammlungen konnten nie alle Redner
zum Zuge kommen lassen. So wurden
Gebetswände und Klagewände aufge-
stellt.

Das Sprachbedürfnis zeigte sich auch
außerhalb der Kirchen. Das Spezifische
der Friedensgebete aber war, dass das re-
ligiöse Medium, Fastenaktionen, Rezita-
tionen religiöser Texte, Singen religiösen
Liedgutes und verschiedene Fürbitten-
formen die politischen Anliegen in Zu-
kunftserwartungen transzendierten. Die
Ausstrahlung dieser politischen Spiritua-
lität beruhte nicht zuletzt auf der religiö-
sen Dramatisierung der unmittelbaren,
aktuellen politischen Erfahrungen. Hier
sprachen die Menschen zumeist erstmals
aus, was sie seit Jahren bedrückte. 

Zentrale Gewaltlosigkeit
Die Friedensgebete waren auch ein wich-
tiges Element der Gewaltlosigkeit der
Revolution. Angesichts der Gewalt der
Staatsorgane – über dreitausend De-
monstranten waren verhaftet und miss-
handelt worden – haben verantwortliche
Oppositionelle, Kirchenvertreter, Künst-
ler immer wieder zum Gewaltverzicht
aufgerufen. Obwohl die Demonstranten
schon von sich aus mit Sprechchören wie
„Keine Gewalt!“ ihren friedlichen Cha-
rakter bekundeten, wurden in Friedens-
gebeten immer wieder Hinweise für ge-
waltfreies Handeln gegeben. Die Opposi-
tionellen der 1980er-Jahre hatten mit die-

sen Formen der politischen Auseinan-
dersetzung ihre Erfahrungen und konn-
ten Verhaltensstrategien weitergeben.
Auch Pfarrer und Kirchgemeinden betei-
ligten sich an diesen Appellen und gaben
entsprechende Flugblätter heraus. Als in
Halle die SED zur Gegendemonstration
unter der Losung „Rote Fahnen gegen
weiße Kerzen!“ aufrief, machten dies
Zehntausende friedliche Hallenser zu-
nichte. Gewaltlosigkeit war für die Kir-
chenleute eine ethisch und theologisch
motivierte Hilfe zur Kompensation des
politischen Konfliktpotenzials. Für die
Oppositionellen war sie darüber hinaus
ein strategisches Instrument zur Über-
windung der Kommunikationsblocka-
den der SED. Und für den Staat garan-
tierte sie die Wahrung des Gesichtes so-
wie einen Zeitgewinn in einer verfahre-
nen Lage. Dass die Gewaltlosigkeit zum
Herrschaftsverlust beitrug, lag schließ-
lich auch daran, dass sie das kommunis-
tische Prinzip „Wer wen?“ als Gestal-
tungselement von Politik ad absurdum
führte. 

Verhandlungen am runden Tisch
Erst als das SED-Regime in der Krise ge-
schwächt war, versuchte es, im Zerfall
durch Vereinbarungen eine gewisse Sta-
bilisierung zu erreichen. So stimmte die
SED Verhandlungen am runden Tisch zu,
die ihr – trotz vieler politischer Manöver –
entglitten. Mit jedem Recht, das sie sich
abhandeln ließ, verlor sie an Macht und
stärkte die Gegenkräfte. Die Opposition
bat die Kirchen, die Einladung zum run-
den Tisch auszusprechen. Der runde
Tisch musste seine Legitimität aus der Be-
wegung schöpfen, die zu ihm geführt
hatte. Vor allem aber musste eine Ge-
sprächsebene zwischen den alten Kräften
und den neuen gefunden werden. Für
diese vermittelnde Aufgabe schienen nur
die Kirchen geeignet zu sein, weil sie ein
Mindestmaß an Vertrauen auf beiden Sei-
ten genossen. 

Seite 17Nr. 479 · Oktober 2009

Die Kraft der Freiheit

479_13_18_Neubert  08.10.2009  11:29 Uhr  Seite 17



Am Zentralen Runden Tisch in Berlin
und an unzähligen regionalen runden
Tischen haben diese Aufgabe kirchliche
Moderatoren übernommen. Sie verfüg-
ten über Sprachfertigkeiten und nahezu
allein über Erfahrungen mit demokra-
tischen Verfahren. Viele evangelische
Kirchgemeinden beteiligten sich ebenso
wie neu gegründete katholische Interes-
senverbände. 

Was sich an den runden Tischen ge-
zeigt hatte, setzte sich auch nach den ers-
ten freien Wahlen im März 1990 fort. Ein
erheblicher Anteil des neuen Personals,
der neuen politischen Klasse der Revolu-
tion, vom Volksvertreter bis in die Regie-
rung, kam aus den Kirchen. In der am 12.
April von der Volkskammer gewählten
Koalitionsregierung unter Lothar de Mai-
zière dominierten die Theologen und Lai-
enchristen. Das galt auch weithin für die
Regionen. Dieses kirchliche Personalta-
bleau spricht für sich. Es musste nach
vierzigjähriger Herrschaft der Kommu-
nisten einspringen, weil die Gesellschaft
in anderen Gruppen zu wenig politisch
Begabte und sich ethisch verantwortlich
Fühlende zur Verfügung hatte.

Ansatzweise entwickelte sich auch
wieder eine religiöse Präsenz bei offiziel-
len Anlässen. Mit einem Gottesdienst in
der Gethsemanekirche verabschiedete
sich der Runde Tisch vor den ersten freien
Wahlen. Der Morgen des 3. Oktober 1990,
des Tages der Vereinigung, begann mit
einem ökumenischen Gottesdienst in der
Ost-Berliner Marienkirche. Doch bevor
dieser Gottesdienst stattfand, war es zu
einer öffentlichen Kontroverse in den
evangelischen Kirchen gekommen. Politi-
ker in Hochstimmung hatten vorgeschla-
gen, dass im Land die Glocken geläutet
werden sollten. In der Kirche erhob sich
Widerspruch. Die evangelische Kirche
hatte ihre neue Rolle noch nicht gefun-
den. Das Jahrhundert war mit Wechsel-
bädern über sie gekommen. Nicht wenige
Kirchenleute hatten mit dem NS-Staat

kollaboriert. Als sie ihre Schuld betrach-
teten und neue Wege suchten, haben sich
wieder nicht wenige auf den SED-Staat
politisch und ideologisch eingelassen.
Aber für manche unversehens wurde der
Schatz, den sie zu hüten hatten, das an die
Wahrheit gebundene Wort, zur Kraft der
Freiheit. Nun aber wollten sie keinesfalls
erneut mit irgendjemandem kollaborie-
ren, auch nicht mit einer Ordnung, die
den Opfern der Diktatur in ihren Ge-
meinden die Freiheit garantierte. Es
wurde aber geläutet! Viele Gemeinden
taten dies aus Dankbarkeit für das Ende
der Bedrückung. Der Thüringer Lan-
desbischof Werner Leich mahnte in sei-
nem Hirtenwort zum Tag der Deutschen
Einheit zur Solidarität mit denen, die in
wirtschaftliche Schwierigkeiten kommen
würden. Aber er sprach aus, was viele
fühlten: „Gott hat uns mehr geschenkt, als
wir erwartet haben: die friedliche Revolu-
tion, die Freiheit und eine offene Zukunft.
Wer wollte dafür heute Gott nicht von
Herzen danken?“

Dennoch war der Weg der ostdeutschen
Kirchen in den ersten Jahren nach der
Wiedervereinigung nicht leicht. Sie hatten
ihre stellvertretenden gesellschaftlichen
Funktionen verloren. Sie waren nun kein
Ersatz mehr für eine freie Öffentlichkeit,
kein politisches Handlungsfeld, kein Ge-
sellschaftsersatz. Sie wurden nicht mehr
als Vermittlerin zwischen Herrschenden
und Beherrschten gebraucht. Zudem wa-
ren die Kirchen durch die Religionspolitik
der Kommunisten geschrumpft und
mussten Hilfen von den westdeutschen
Kirchen annehmen. Und nur sehr langsam
konnten manche der protestantischen Re-
volutionäre die historischen Defizite aus-
gleichen, die der mitteldeutsche Protes-
tantismus insgesamt in seiner Haltung zur
modernen Demokratie im zwanzigsten
Jahrhundert aufzuweisen hatte. Die nur
langsame Gewöhnung an die Freiheit
schmälert aber nicht die Verdienste der
Kirchen um die Freiheit.

Ehrhart Neubert

Seite 18 Nr. 479 · Oktober 2009

479_13_18_Neubert  08.10.2009  11:29 Uhr  Seite 18


	Schaltfläche1: 


