
BÜCHER ÜBER DEN ISLAM
Andreas Jacobs

Islam erlesen
Reisen, Reflexionen und Begegnungen im Orient

An Einführendem oder Hintergründigem zu Politik
und Gesellschaft im islamischen Raum besteht kein
Mangel. Wer in diesen Tagen den Buchhandel durch-
streift, wird in der Regel schnell fündig. Immer mehr
zum Thema Islam wird von einer wachsenden Zahl
tatsächlicher oder vermeintlicher Orient-Experten in
immer kürzeren Abständen auf den Markt gebracht.
Abnehmer findet es allemal. Allein dies kann als Hin-
weis für eine Entwicklung genommen werden, die
das „Wie hältst Du’s mit dem Islam?“ zur Gretchen-
frage der Gegenwart gemacht zu haben scheint. Da-
bei offenbart der schnelle Blick auf das Angebotene,
dass die Antworten von blindem Apologetentum und
intellektueller Überheblichkeit auf der einen bis zum
bornierten Chauvinsimus auf der anderen Seite rei-
chen. Beides scheint beim Islam-Thema weniger un-
verzeihlich als anderswo.

Im Lager der Islam-Apologeten ist in der Regel das
Lamento polyglotter Feingeister beheimatet. Unauf-
geklärte Pauschalisierungen und kulturelle Besser-
wisserei zu bemängeln mag ein Stück weit in Ord-
nung gehen. Zum Ärgernis wird es dann, wenn
berechtigte Fragen mit dem Verweis auf eine vorgeb-
lich reflexartige Suche „des Westens“ nach neuen
Feindbildern erklärt wird. Verschwörungstheorien
sind hier ebenso schnell bei der Hand wie die Ver-
satzstücke eines antiwestlichen und antiamerikani-
schen Opferdiskurses. Auf verbreitete Sorgen und
Ängste mit Islam-Apologie zu antworten ist aber

76 KAS-AI 3/04, S. 76–91



77

nicht nur überheblich, es ist auch dumm, weil es nicht
zum Abbau dessen beiträgt, was in der Regel zu
Recht bemängelt wird: Missverständnisse und man-
gelnde Information.

Der Blick auf das extreme Gegenteil ist noch weit-
aus weniger erfreulich. Hier findet sich das kleine,
aber gerade auch deshalb immer frecher auftretende
Häuflein der trotzigen Kämpfer des „Kontra-Islam“.
Aus ihren Reihen wird in der Regel das auszuspre-
chen beansprucht, was vielen längst zu wissen unter-
stellt wird. Ihr Blick auf einen monolithischen Islam
zeigt eine miesepetrige Versagerkultur, die ihre politi-
sche, intellektuelle und ökonomische Rückständig-
keit durch wildes Um-sich-Schlagen zu kompensie-
ren suche. Belege sind da rasch gefunden: Einige
aus dem Zusammenhang gerissene Koranzitate, ge-
paart mit dezidiert fundamentalistischen Auslegun-
gen und Praktiken des Islam, vermengt mit Versatz-
stücken, vermeintlich exemplarischen Fällen aus
der islamischen Geschichte. Das Ergebnis ist eine
wenig erbauliche Melange. Der Islam wird zum wüs-
ten Panoptikum einer unverbesserlichen Kultur der
Ewiggestrigen.

Zwischen beiden Extremen gibt es eine Menge
Sinnvolles und Lesenswertes. Wozu aber greifen auf
der Suche nach Erkenntnis und Information über ein
Thema, das eigentlich viel zu breit und vielschichtig
ist, um nur eines zu sein? Der einzige Weg ist wohl
das eigene Sich-Herantasten. Das ist nicht das
Herumkritteln an einer Frage, vor deren Antwort
man sich drücken will. Es ist vielmehr der Abschied
von einer Fiktion des Islam als eines homogenen
kulturell-religiösen Gesamtgebäudes. Dass der Islam
multiple Identitäten und konkurrierende Normen-
systeme hat, macht den Zugang nicht leichter. Not-
wendig sind deshalb verschiedene Zugänge, Hinter-
türen und Seiteneinstiege. Hier sind drei Beispiele für
solche Seiteneinstiege.

Das neueste Buch des deutsch-iranischen Islam-
wissenschaftlers und Autors Navid Kermani hinter-
lässt vor allem Ratlosigkeit. Schon der Titel irritiert.
Natürlich ist der Orient, den Kermani zwischen 1995
und 2002 bereiste und in seinen Reportagen be-
schreibt, weder schön noch ist er neu. Neu ist allen-
falls die Sichtweise, mit der der Leser durch Städte
wie Kairo, Karatschi, Jakarta, Jerusalem und Isfahan

Navid Kermani, Schö-
ner neuer Orient. Berichte
von Städten und Kriegen,
C.H. Beck, München 2003.



sowie über Kriegsschauplätze wie Tadschikistan, die
Westprovinz Indonesiens und den Nahen Osten
geführt wird. Schön – bei aller Ernsthaftigkeit des
Thema – könnte man die Art und Weise nennen, wie
dies geschieht. Es sind vor allem Kermanis sprach-
liches Können, seine Fähigkeit, über Menschen und
Schicksale, über Beiläufiges und Epochales zu berich-
ten und das alles mit kurzen historischen Rück-
blicken zu mischen, die dieses Buch hervorheben.
Kermanis Buch ist kein Werk über den Islam oder den
Orient, es ist ein Buch gegen die Vorstellung, es gäbe
so etwas wie „den Islam“ oder „den Orient“. Statt
dessen geht es um Staatszerfall und politisierte Reli-
gion, um Globalisierung und Angst, um Armut und
Hoffnung. Vor allem aber geht es um Menschen. Ker-
mani trifft auf Politiker, Religionsführer, Studenten,
Volksmusiker, Stadtplaner, Dichter, Entwicklungs-
helfer, jüdische Siedler, Sufis, Händler, Bettler,
Flüchtlinge. Er erzählt ihre Schicksale und inszeniert
ihre Geschichten.

So entfaltet sich die ägyptische Hauptstadt Kairo
als Mikrokosmos postmoderner Urbanität. Persönli-
che Begegnungen und Alltagsbeobachtungen verbin-
det Kermani zu fast absurden Skizzen aus dem ge-
genwärtigen islamisierten Alltag, die komisch wären,
wären sie nicht zum Heulen. Politiker, der Groß-
scheich der Azhar-Universität, der Studienfreund Ba-
schir, dem mittlerweile Bart und islamistische Gesin-
nung gewachsen sind, kreuzen seinen Weg, bevor sich
Kermani schließlich zur oberägyptischen Volksmusik
flüchtet. Zwischen Fortschrittsskepsis und Nostal-
giekritik liest man dann von einem Musiker, der mit
der gelassenen Arroganz eines Chet Baker sein Publi-
kum derart zum Kochen bringt, dass selbst die anwe-
senden Christen in einen Refrain einstimmen, der zu-
fällig das islamische Glaubensbekenntnis ist.

Karatschi bietet weniger Pittoreskes, dafür umso
mehr Unerwartetes. Eine Stadt wie das Los Angeles
des „Blade Runner“: dunkel, wüst, international und
orientalisch. Die pakistanische Metropole lebt als sich
selbst organisierende Ameisenkolonie. Alles wird
privat oder irgendwie sonst bewerkstelligt: Nahver-
kehr, Müllabfuhr, Gesundheit, Bildung, Wasser, das
Überleben sowieso. Die öffentliche Verwaltung hat
hier längst das Handtuch geworfen. Staatlichkeit
funktioniert nicht mehr, aber Karatschi funktioniert.

78



79

Bei alledem tappt Kermani nicht in die Falle, das lie-
benswerte Chaos entdecken zu wollen. Karatschi ist
für ihn die Vision einer Welt, die nicht sein soll: Ge-
walt, Heroin, die Ghettoisierung der Reichen und in
den Hütten permanenter Kleinkrieg, Apathie und
wieder Gewalt. Zynismus klingt durch bei dem Hin-
weis, dass Pakistan ja eigentlich ein Musterland der
Moderne ist. Ein Gemeinwesen, das auf dem Glauben
an eine Idee gründet. Aber Ideen genügen nicht, um
Identitäten zu schaffen. Und so bleibt Pakistan ein
Konstrukt wie so viele andere ehemalige Kolonien.
Ausgerechnet jener Staat, der nicht auf Ethnie, Spra-
che oder Tradition gründen sollte, sondern auf einem
gemeinsamen Willensakt, ist zum Selbstbedienungs-
laden seiner Angehörigen geworden, zu einer ganz
unheiligen Kuh, die nach Belieben ausgeschlachtet
wird. Staatsbürgerkunde ist hier ein Fremdwort. So-
lidarität ist es nicht, sie findet nur anderswo statt: im
Viertel, in der Familie, im Clan.

Auch in Tadschikistan trifft Kermani auf diese
Loyalitäten. Mit dem ethnischen Faktor alleine aber
den im Westen kaum beachteten Bürgerkrieg erklären
zu wollen wäre zu einfach. Der tadschikische Bürger-
krieg wird bei Kermani zu einem Paradebeispiel für
einen jener „neuen Kriege“, die zunehmend das Welt-
geschehen bestimmen und eher an ganz alte Kriege
erinnern. Es sind kleine Kriege, geführt von Milizen
und Warlords um Macht, Profit und Pöstchen. Was
sich allmählich aus den Trümmern des Bürgerkrieges
als neue Ordnung herausschält, ähnelt eigentümlich
der alten. Die Ansichten der Politiker haben sich
ebenso schnell geändert wie ihr Aussehen. Wer eben
noch mit Bart und langem Gewand das iranische Mo-
dell pries, kommt heute nicht selten mit Krawatte und
Schnurrbart daher – weltliche Gesinnung inklusive.
Da wirkt es fast beruhigend, dass die Hauptstadt des
neuen Staates dabei ist, wieder die russische Provinz
zu werden, die sie schon einmal war. Das geschun-
dene Duschanbe gleicht der Kulisse eines Tsche-
chow-Stückes; nur das Inventar passt nicht: Mafiosi,
US-iranische Kulturimporte, Kalaschnikow-Kapita-
lismus und die Gedichte des Hafis. Tadschikistan ist
noch keine Geschichte mit Happy End. Aber ein bis-
schen Hoffnung gibt es. Eigeninitative blüht, die Ver-
mittlung von Ideen und Wissen funktioniert, Hilfe
von außen kommt an, manchmal zumindest.



Ein Gang durch die angeblich größte Shopping-
Mall der Welt in dem mit Sicherheit größten islami-
schen Land der Welt führt zum nächsten Krieg, zu
einem Krieg, den nun wirklich kaum noch jemand
kennt: dem Bürgerkrieg in der indonesischen West-
provinz Aceh. Auch hier, ebenso wie in Israel und
Palästina, überlässt Kermani das Urteil seinem Leser
und tut lieber das, was er am besten kann: er erzählt
Geschichten. Er begegnet tiefverschleierten Mäd-
chen, die an einer Straßenkreuzung Blumen an die
Autofahrer verteilen, um ein Zeichen gegen den Krieg
zu setzen. Er lässt uns wissen, was ein Iraner, ein Ara-
ber, ein Rabbi und ein orthodoxer Jude zusammen
während der Autofahrt durch Israel und Palästina
machen (lachen natürlich). Er erklärt uns, wie ara-
bische Männer mit ihren Kindern spielen. Oder er
schildert, wie in Jerusalem jeder seinem Glauben
nachgeht.

Ausklingen lässt Kermani seinen Gang durch den
Orient beschaulich, im Iran nämlich. Dabei gibt er
zunächst all denen Recht, die hier die wahren Funda-
mentalisten vermuten. Egal ob Juden, Christen, Mus-
lime, Zoroastrier oder Baha’is, man lässt nicht mit
sich diskutieren, wenn es um die Schönheit Isfahans
geht. Tatsächlich ist das Leben im real existierenden
Islamismus aber nur selten schön. Das hat nicht nur
mit den Bausünden in den Metropolen Isfahan und
Teheran zu tun. Drogen, Gewalt und Arbeitslosigkeit
sind auch hier angekommen, ebenso wie Fast-Food,
Rap-Musik, Skateboards und New Age. Wie überall
tut sich eine Fülle von Lebensentwürfen auf, viel-
leicht nur mit dem Unterschied, dass die Trennung
zwischen öffentlichem und privatem Raum im Iran
noch stärker ausgeprägt ist als anderswo.

Die Fülle von Lebensentwürfen ist das eigentliche
Thema dieses ungewöhnlichen Buches. Wenn Ker-
mani Situationen und Menschen zu Deutungen ver-
dichtet, die über die Person, das Land und die Region
hinausgreifen, scheint allerdings Bitterkeit durch. So
ist „Schöner neuer Orient“ zugleich ein gesellschafts-
politischer Kommentar zum 11. September und zum
Irak-Konflikt. Das geht natürlich nicht ganz ohne
Schelte des Westens. Die Menschen in Kermanis
Orient werfen dem Westen nicht seine Werte vor, sie
werfen ihm vor, dass er diese Werte ihnen gegenüber
nicht vertritt. Natürlich ist es nicht so, dass die meis-

80



81

ten Iraner, Indonesier, Pakistani oder Ägypter danach
streben, in möglichst willkürlichen Rechtssystemen,
in undemokratischen Verhältnissen und ohne sozia-
len Ausgleich zu leben. Glücklicherweise weiß Ker-
mani um die Komplexität der Probleme und ver-
schont den Leser mit transkultureller Besserwisserei.
Die muslimischen Gesellschaften sind nicht das bloße
Opfer westlicher Ränke. Ein Großteil ihrer Probleme
sind hausgemacht und selbst verschuldet. Eliten,
ganze Gesellschaften, politische Systeme haben ver-
sagt. Die Kultur des Islam ist in der Krise.

Die Hoffnung liegt hier im Detail, im wichtigsten
Detail, den Menschen. Die Menschen, denen Ker-
mani begegnet, sind nicht, haben nicht, denken nicht
und müssen nicht tun, was über sie gesagt wird. Sie
sind die Protagonisten von Geschichten, nach deren
Lektüre jeder Satz, der mit der Phrase „die Muslime
sind...“ beginnt, zur Makulatur wird. Ebenso wie die
Islamisten der Welt angehören, der sie den Rücken
kehren, ist Kermanis Orient Teil und Spiegelbild des
Westens und der gesamten sich globalisierenden Welt-
gesellschaft. Es gibt kein wir und sie, kein drinnen
und draußen. Abschotten geht nicht und gilt nicht.

Es gilt auch nicht für den renommierten franzö-
sischen Soziologen und Arabisten Gilles Kepel.
Ebenso wie Kermani hat Kepel den Orient bereist
und auch er hat seine Eindrücke zu einem lesenswer-
ten Buch zusammengefasst. Entstanden ist dieses
Buch in halben Wochen. Mittwochs und donnerstags
hielt Kepel seine Vorlesungen am Pariser Institut
d’Etudes Politiques, den anderen Teil verbrachte er
im Orient. Das war im Herbst 2001. In jenem Herbst,
in dem viele glaubten, dem 11. September werde eine
weltpolitische Zeitenwende folgen und der bevorste-
hende Krieg gegen die Taliban sei ihre erste Weg-
marke. Weltpolitisches aber interessiert Kepel in
seinen Schilderungen von Vorträgen, Lehrveranstal-
tungen, Interviews und Begegnungen in Kairo,
Beirut, Damaskus, den Golf-Emiraten, Israel und
Palästina weniger. Ihm geht es um den Islamismus in
der Bin Laden-Ära. Genau genommen geht es ihm
um die Frage, ob seine alte und vielfach dargelegte
These vom Niedergang des politischen Islam auch
nach dem 11. September noch gilt.

Wie Kermani führt auch Kepel die erste Station sei-
ner Reise nach Kairo und hier ins Café Hurriya. Das

Gilles Kepel, Zwischen
Kairo und Kabul. Eine
Orient-Reise in Zeiten des
Dschihad, Piper, München/
Zürich 2002.



ist verständlich, nicht nur weil „Hurriya“ Freiheit
heisst, sondern weil diese Freiheit vor allem darin be-
steht, hier in Ruhe ein Bier trinken zu können. Davon
halten Kepels islamistische Gesprächspartner min-
destens ebenso wenig wie von Bin Laden. Er habe der
islamischen Sache geschadet, das Ansehen der Mus-
lime beschädigt. Die Studentinnen an der Kairoer
Ain-Shams Universität sehen das anders. Hier wie so
oft in der islamistischen Girlie-Szene wird der bärtige
Massenmörder zum Robbie Williams-Äquivalent
verklärt, zum wahren und einzigen arabischen Mann.
Kepel ist erfahren genug, die Erhebung Bin Ladens
zum Sexsymbol als vorübergehendes Zeitphänomen
zu interpretieren. Aber die Erwiderung bleibt nicht
aus. Gesellschaftspolitisches Stimmungsbarometer ist
auch auf dem Campus die Zahl der Schleierträgerin-
nen. Die Verschleierten und die „Nackten“, wie die
Islamisten sie nennen, tragen ihre Gegensätze auf
engstem Raum aus. Nebenbei bringen sie sich gegen-
seitig zur Geltung, sind die Gegenpole, nicht des
Kampfes der Kulturen, sondern eines Kampf um die
Aneignung und Teilhabe an Kultur. Huntingtons
Buch übrigens ist die wohl am meisten verbreitete
Übersetzung eines westlichen Werkes. Gerade die Is-
lamisten sind begeistert von seiner These, dass die
Kulturen nicht miteinander können.

Fast wie zum Trotz verbringt Kepel in den Tagen
nach dem 11. September viel Zeit auf Flughäfen und
in Flugzeugen. Im Polizeibüro des Kairoer Airports
hängt ein riesiges Bild, das New York bei Nacht zeigt
– einschließlich des World Trade Centers. Bei Egypt
Air werden Gebetsteppiche im Mittelgang ausgebrei-
tet. Der Steward der Air France wird zum Muezzin
und verkündet den Reisenden das Fastenbrechen. Im
Flieger nach Dubai trifft Kepel schließlich eine junge
Ägypterin. Man hat viele gemeinsame Bekannte in
Kairo. Einer seiner ehemaligen Studenten machte ihr
den Hof. Wahrscheinlich hat sie auch schon mit Ker-
mani auf dem Dach des Virgin-Record Stores in
Beirut gesessen und an einem Latte Macchiato ge-
nippt. Man kennt sich im globalisierten Orient.

Die Zeiten allerdings, als sich in Beirut die franko-
phonen Reichen und Schönen die Klinken der Bank-
und Bartüren in die Hand gaben, sind unter den
Trümmern des Bürgerkriegs begraben. Das alte Bei-
rut und seine Amerikanische Universität passieren als

82



83

kleine Gelehrtenrepublik Revue. Hier entstanden in
den sechziger und siebziger Jahren Neuentwürfe
einer Mischwelt aus Nationalismus, Antiimperialis-
mus und Sozialismus. Doch das hielt Menschen, die
zuvor zusammen Sartre oder Fanon studiert haben
mögen, nicht davon ab, sich wenig später gegenseitig
zu massakrieren. Die Erinnerung hieran ist heute weit
weg in einer neu entstehenden Stadt, die nicht nur Ke-
pel an Tel Aviv erinnert. In jedem Fall geht in Beirut
vieles längst wieder seinen levantinischen Gang.
Selbst in den Schiiten-Vierteln, die fest in der Hand
der Hisbollah sind, zeigen sich die meisten Libane-
sinnen unverschleiert und oft künstlich erblondet.
Für die erfolgreiche Mutation der Hisbollah zu einer
bourgoisen Kraft spricht auch, dass Kepel hier auf
wenig Zuneigung zu Bin Laden stößt, dem wahha-
bitisch gefärbten „vergänglichen Retter“ mit be-
schränkten Fähigkeiten. Selbst Khomeini findet in
den Augen des einflussreichen schiitischen Rechtsge-
lehrten Fadlallah wenig Gnade. Ein Politiker sei er
gewesen, vergänglich wie Nasser, Saddam Hussain
und eben Bin Laden.

An die Vergänglichkeit von Politikern will man
sich im nahen Damaskus nicht gewöhnen. Hier ist die
Ikonographie der Macht noch intakt. An jeder zwei-
ten Straßenecke vereinigen sich Porträts von Staats-
chef Baschar Asad mit dem Konterfei seines Vaters
und des 1994 ums Leben gekommenen Bruders Basil.
Egal, ob derartiges sich an die christliche oder die ale-
witische Dreifaltigkeit anlehnt – in Syrien hat man es
aufgegeben, darüber nachzudenken. Auch Bin Laden
bedient sich der Symbolik der Dreizahl. Beim katari-
schen Fernsehsender Al-Jazira hat Kepel ihn einge-
rahmt von dem Ägypter Al-Zawahiri und seinem
Sprecher, einem kuwaitischen Fußballspieler, beob-
achtet. Für den Kenner Kepel ist dies eine klare sym-
bolische Bezugnahme auf die Frühgeschichte des
Islam.

Ansonsten bleibt das Buch lieber in der Moderne,
bei Al-Jazira – dem Sender, der die arabische Welt
verändert hat und von dem die Mächtigen nicht wis-
sen, ob er sie mit Stolz erfüllen oder das Fürchten
lehren soll. Nirgendwo sonst lässt sich so gut beob-
achten, wie der Islam längst in der Globalisierung an-
gekommen ist. Live-Predigten, Talkshows mit Rechts-
gelehrten – alles in modernster Machart. Auch für den



Islam gilt McLuhans Diktum: „The Medium is the
Message“. Da ist es kein Wunder, dass Al-Jazira auch
für viele im Westen längst ein Art gallisches Dorf in
der von CNN und BBC beherrschten globalisierten
Medienwelt geworden ist. Die bisherige westliche
Dominanz ist allerdings zu einem Gutteil selbst ver-
schuldet. Arabische Medien übertreffen sich häufig
durch Niveaulosigkeit, Gleichklang und – so zumin-
dest Kepel – unreflektierte Ignoranz. Letztere be-
kommt gerade nach dem 11. September der Westen zu
spüren. Die Presse, Meinungsmacher und Intellektu-
elle hätten hier zur Hatz auf den Islam geblasen, eine
Hexenjagd auf arabischstämmige Migranten in Euro-
pa fände statt. Kein Wunder, dass der Dialog der Kul-
turen auf einer Konferenz arabischer Intellektueller
zur lächerlichen Phrase wird.

Der Sprung nach Dubai ist nicht weit. Schließlich
hat das Golf-Emirat jene Rolle eingenommen, die
Beirut früher für sich beanspruchte. Dubai (oder „Do
Buy“, wie so ziemlich jeder Reiseführer witzelt) ist
zur Einkaufsmeile einer Region geworden, die von
Nordafrika nach Indien und tief in die ehemalige
Sowjetunion reicht. Dubai ist das Venedig des
21. Jahrhunderts, in dem die alte Welt gleichzeitig
noch in Ordnung ist. Ein World Trade Center gibt es
und die Twin Towers – wahrscheinlich gebaut von der
Bin Laden-Group. Es lebt sich gut hier mit dem Han-
del und mit möglichst wenig Politik. Politische Dis-
kussion führt man da besser im benachbarten Abu
Dhabi. Wie in Kairo sind sich die Studenten, mit de-
nen Kepel diskutiert, weitgehend einig: Bin Laden ist
cool! Die, die es anders sehen, schweigen und sind im
Nachhinein leise entsetzt über die Einfalt der Kom-
militonen. Universitäten am Golf erkennt Kepel
daran, dass die Autos der Studenten größer sind als
die der Professoren. Für ihn sind der viele Reichtum
und das wenige, das zu tun ist, Teil des Problems.
Das Afghanistan der Mudschaheddin und Taliban
war eben auch eine Art Abenteuerspielplatz für
unterbeschäftigte Wohlstandskinder. Gelangweilte
Abkömmlinge der Mittelschicht aus den Golfstaaten
vermischten sich hier mit Galgenvögeln aus Algerien
und religiösen Eiferern aus Ägypten zu einer Truppe,
die sich heute Al-Qaida oder anders nennt.

Schließlich kommt Kepel im Nahen Osten an, in
Israel und Palästina, wo man meint, jeder Quadrat-

84



85

meter des heiligen Landes gehöre dem, der am lautes-
ten schreit. Hier ist es die Hamas, die langsam in die
Gesellschaft kriecht, indem sie weltanschaulichen
Halt bietet, vor allem aber, indem sie ein hocheffizi-
entes soziales Sicherungssystem etabliert hat. Der
Weg zur Macht führt über die Köpfe, Herzen und
Bäuche. Da fällt es schwer, an Kepels These vom Nie-
dergang des Islamismus zu glauben. Zumindest bei
den Graffiti in Gaza sind die Islamisten stramm auf
dem Vormarsch. Laizistisch gesinnte Christen und
Muslime haben es da immer schwerer und üben ihre
Selbstbehauptung durch das Skandieren längst über-
holter kommunistischer Parolen. Über Arafat, den
Kepel trifft, erfährt der Leser wenig, dafür aber hört
er, dass Israel sich über das untreue Frankreich be-
klagt wie ein gehörnter Ehemann.

Kepel endet mit der Feststellung, dass die große
Erhebung der muslimischen Welt auch nach dem
11. September ausgeblieben ist. Nirgendwo haben ra-
dikale Kräfte die Macht erobert oder sich erhoben.
Das wundert ihn wenig. Für Kepel ist der Islamismus
längst in der Sackgasse – er habe es nur noch nicht ge-
merkt. Es ist aber nicht diese These und was die Leute
im Orient davon halten, was dieses Reisetagebuch
lesenswert machen. Auf Kepels Wegen durch den
Orient erfährt der Leser eine Menge über die Ge-
schichte des Nahen Ostens. Der 11. September ist
überall präsent in seinen Skizzen, denen der deutsche
Verlag Kabul und den Dschihad in den Titel geschrie-
ben hat. Beides kommt im Buch kaum vor, sieht aber
gut aus auf den Büchertischen. Das ficht den Inhalt
nicht an, wohl aber die leichte Hastigkeit und das ge-
legentliche Fehlen von Orientierung. Aber vielleicht
ist das Kalkül in Zeiten, in denen alle Orientierungs-
punkte ins Wanken zu kommen scheinen, gerade im
Orient.

Auch Abdelwahab Meddeb sucht nach Orientie-
rung im Orient. Allerdings reist er dafür nicht durch
den islamischen Raum, sondern durch die islamische
Zeit- und Geistesgeschichte. Und weil die Geschichte
um keine List verlegen ist, verlangt der gebürtige Tu-
nesier, Hochschullehrer, Lyriker und Essayist, der
natürlich in Frankreich lebt – sonst hätte er ein sol-
ches Buch kaum schreiben können – seinem Leser
einiges ab. Man muss schon etwas Kenntnis der west-
lichen und islamischen Geistesgeschichte mitbringen,

Abdelwahab Meddeb,
Die Krankheit des Islam,
Wunderhorn, Heidelberg
2002.



um bei Meddebs Ritt durch die Historie ost-westli-
cher Befindlichkeiten nicht aus dem Sattel zu fallen.
Ibn Hanbal, Nietzsche, Averroes, Kant, Abu Nuwas,
Ibn Taymiyya, Hobbes, Goethe, Hafis, Dante, Ibn
Arabi, Camus und immer wieder Voltaire – es kann
einem schwindelig werden bei soviel Geistesgröße.
Dabei ist die These dieses auf Französisch geschrie-
benen Buches ebenso einfach wie provozierend: Der
Islam sei von einer Krankheit befallen. Diese Krank-
heit heißt Dummheit, Ignoranz und Gewalt, oder
eben Fundamentalismus, Islamismus und Integris-
mus. Die Idee hat er natürlich von Thomas Mann, der
auf seiner Suche nach den Gründen für den National-
sozialismus die deutsche Krankheit diagnostizierte.
Zum Glück belässt er es bei dieser Anlehnung und lie-
fert statt dessen eine fast poetische Genealogie des is-
lamischen Fundamentalismus, die zielsicher nahezu
alle Tabus ansteuert, um die jeder europäische Autor
einen Riesenbogen gemacht hätte.

Die Ursachen für den modernen Islamismus liegen
im Verlust von Selbstbewusstsein und Stolz, aber
auch von Sinnlichkeit, Ästhetik, Schönheit, Poesie
und Kultur. Ressentiment und Nihilismus sind an
ihre Stelle getreten – und Dummheit. Eine Kluft hat
sich aufgetan zwischen dem alten intelligenten und
liebenswerten Islam und seinen heutigen politischen
Aus- und Fehlformungen. An dieser Kluft lässt sich
messen, wie groß die Entfernung zwischen dem Geist
des Ressentiments ist, der das Andere vernichten will,
und dem Geist des souveränen Subjekts, das dem An-
deren in seiner Differenz zu begegnen wagt, um Wis-
sen zu vertiefen und Vielfalt zu bewahren. Das mag
allzu esoterisch klingen, wird aber verständlich, wenn
man die poetischen Revolutionen im Islam kennt.
Wie zum Beweis werden Verse angeführt, die Hun-
derte von Jahren alt sind, sich aber so modern lesen,
als ob die Tinte, mit der sie geschrieben wurden, noch
nicht trocken wäre. Und während man liest, fragt
man sich unweigerlich, was vom einstigen Glanz zum
heutigen Elend geführt hat.

Antworten liefert der Gang durch die Ahnengale-
rie des islamischen Fundamentalismus. Die beginnt
diesmal bei Ibn Hanbal, um dann bei Ibn Taymiyya
innezuhalten. Das war zu erwarten. An Ibn Taym-
iyya hat sich noch jeder Deuter des politischen Islam
gerieben. Ausgestattet mit überragendem Arbeits-

86



87

eifer und ebensolcher Intelligenz wollte dieser jede
noch so kleine Unebenheit aufspüren, die den Blick
auf die reine Oberfläche der koranischen Offenba-
rung hätte stören können. Zu spüren bekamen das
vor allem die Sufis mit ihrer Vorstellung, das Göttli-
che sei unmittelbar erfahrbar. Wie es sein konnte, dass
gerade der Islam, der doch nicht eine Religion der
Liebe, sondern des Gesetzes ist, die Mystik zu so ho-
hen Blüten trieb, konnte auch Ibn Taymiyya nicht be-
antworten. Aber es war ihm ein Dorn im Glauben.
Und so erfährt man nach einer persönlichen Begeg-
nung aus dem Munde Ibn Batutas, des großen Rei-
senden aus Tanger, was von Ibn Taymiyya zu halten
sei. Dass er nämlich – vorsichtig formuliert – einen
Vogel habe. Ibn Taymiyya wird hier zum Agitator,
zum Ideologen, der Volkes Stimme auf seiner
Seite weiß, weil es für Vereinfachungen zu haben ist.
Das war der Kampf der Kulturen in Reinform, im
14. Jahrhundert wohlgemerkt.

Den eigentlichen islamistischen Sündenfall der Mo-
derne verortet Meddeb aber im späteren Saudi-Ara-
bien. Hier predigte ein Abd al-Wahhab im 18. Jahr-
hundert ein Gemisch aus den Theorien von Ibn
Hanbals und Ibn Taymiyyas, das bereits den Marquis
de Sade zu wenig schmeichelhaften Kommentaren
nötigte. Abd al-Wahhab kommt auch heute noch
ziemlich schlecht weg: keine Originalität, dürftiges
Talent, nicht ein Funken Geist. Ein Buch habe Abd
al-Wahhab geschrieben, oder besser: mit Zitaten
gefüllt. Dabei weiß doch selbst heute noch jeder Stu-
dent: wer viel zitiert, hat wenig zu sagen. Die Mittel-
mäßigkeit von Abd al-Wahhabs Lehre und ihre Un-
redlichkeit wurden schon oft aufgedeckt. Bei Meddeb
werden sie aus tiefster Seele beklagt. Auf der arabi-
schen Halbinsel entstand eine primitiv-einfache Ideo-
logie, die der bunten islamischen Vielfalt, der Kraft
lokaler islamischer Kulturen in vielen Weltregionen
mit Geld und Macht entgegentritt. Der Vergleich des
wahhabitischen Arabien mit dem puritanischen
Amerika verbietet sich, dennoch wird er zugelassen.
Der Blick in die Beobachtungen Toquevilles und die
Schriften Abd al-Wahhabs lässt den Eindruck auf-
kommen, hier seien zwei Länder über denselben Tauf-
stein gehalten worden. Doch während in den USA die
Religion zu Freiheit und Aufklärung geführt hat,
wurde sie in Arabien verfälscht und schematisiert.



Der Weg zu Bin Laden und seiner Al-Qaida führt
aber zunächst noch über Ägypten mit seiner im
19. Jahrhundert gescheiterten Modernisierung. Statt
der Realität der Moderne rückte hier die Utopie von
Medina ins Zentrum eines Systems, dass die Islamis-
ten in den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts zu-
rechtzimmerten. Hassan Al-Banna, der Begründer
der Muslimbruderschaft, war sich schon 1946 sicher:
der Westen sei moralisch bankrott und werde an sei-
nen eigenen Widersprüchen zugrunde gehen. Doch er
sollte sich irren. Aus den Trümmern des Krieges ent-
stand ein neues Europa, das seine Widersprüchlich-
keiten positiv zu nutzen lernte. In Kairo sah das an-
ders aus. Hier vereinigten sich die Nachteile der
Metropole mit den Zwängen des Dorflebens. Das
ägyptische Publikum verwechselt Schmierentheater
mit Lebhaftigkeit und nimmt gerne an, wenn etwa die
ägyptischen Fernsehprediger das Versagen der eige-
nen Gruppe auf vermeintliche Komplotte des Ande-
ren zurückführen. Der Hass auf Israel wird da schnell
und gerne geschürt, weil dessen Erfolge irritieren und
das eigene Scheitern nur noch grandioser hervorhe-
ben. Aber selbst die Stimmen der Mäßigung sind
nicht vor der Krankheit des Islam gefeit. Verschwö-
rungen sind überall. Der Mossad ist an allem schuld,
an Armut, Krieg, Unterdrückung und natürlich am
11. September.

Die islamischen Gesellschaften sind von einer le-
bensfrohen Tradition zu einer schamhaften Lebens-
weise voller Hass auf die Sinnlichkeit übergegangen.
Nur wer prüde ist, verdient sozialen Respekt. Heuch-
ler, Tartüffs und Frömmler haben längst die Ober-
hand. Wer anders denkt, der sagt es leise oder gar
nicht. Der islamistische Diskurs ist dabei gespickt mit
Spitzfindigkeiten und interpretatorischen Brachial-
akten, mit denen seine Wortführer die totale Herr-
schaft ihrer Religion über die Menschen begründen.
Das islamistische Denken wird somit zur Negation
des Lebens, zu einer abstrakten Vernunft, die zum
Nihilismus verleitet, wenn sie nicht der Kontrolle
durch die praktische Vernunft unterworfen ist. Aber
den Islamismus stört das wenig. Er – und da würde
Kepel wohl widersprechen – blüht auf den Trümmern
gescheiterter Experimente weiter.

Seine abschreckendste Blüte trieb der Islamismus
im grotesken Terrorregime der Taliban. Personifiziert

88



89

in Mullah Omar, gedieh dieses auf der Grundlage
eines Wahhabismus, der die ägyptische Tradition ra-
dikalisierte. Der Körper, der Geist, der Gegenstand,
die Schönheit sollten vergessen gemacht werden. Das
Kabul der Taliban erscheint als dümmliche Karikatur
der Utopie vom neuen Medina. Das trifft Meddeb
persönlich, war für ihn das Medina des Propheten
doch ein Ort des Geistes, der Künste und der Sinn-
lichkeit, ein kleines Paris des frühmittelalterlichen
Arabien. Da mag man über die Naivität hinwegsehen,
zur Rettung der Buddha-Statuen von Bamiyan im
Nachhinein ein militärisches Eingreifen zu fordern.
So funktioniert Politik nicht. Aber für Meddeb sind
die Zerstörung der Buddha-Statuen und der Türme
des World-Trade-Center Szenen des gleichen Dra-
mas. Bin Laden wird in diesem Drama zum Wahha-
biten im Wahhabiten, zum Teil einer Dramaturgie der
Verdoppelung, welche die Person aushöhlt und
grundlegend in Frage stellt, um ihr einen radikaleren
Doppelgänger vorzuführen, einen Priester der islami-
schen Adaption des Ritualmordes: krank, verblendet,
pervertiert.

Doch bei der Suche nach Erklärungen für den Ter-
ror des 11. September ist Vorsicht angebracht, vor al-
lem, wenn es um Theologisches geht. Paradiesglaube,
Märtyrerkult, die taqiyya genannte Geheimhaltung
des Glaubens werden gerne bemüht, um dem Be-
sonderen zu dienen, um die kulturelle Differenz
zu würdigen. Der Massenmord von New York und
Washington erklärt sich aber nicht aus einer Kombi-
nation aus mittelalterlicher Geheimbündelei und dem
Kult des Selbstopfers. Der ideologische Horizont des
politischen Terrors, der etwa von der Assassinen-
Sekte im Mittelalter verübt wurde, weist nicht die ge-
ringste Ähnlichkeit mit den Aktivitäten der Terroris-
ten von Al-Qaida auf. Letztere sind die Fanatiker der
Oberfläche, erstere die des verborgenen Sinns. Al-
Qaida will der ganzen Welt eine scharia aufzwingen,
die von den Assassinen abgeschafft werden sollte.
Eine der wenigen Gemeinsamkeiten beider Bewe-
gungen besteht darin, dass sich ihre Anführer in un-
zugängliche Bergregionen flüchteten. Eine andere be-
steht in ihrem Scheitern.

Die Liquidierung des Theologischen durch das
Politische ist ein schwieriges Geschäft. Dabei sieht
Meddeb das Dogma von der Gleichwesentlichkeit



des Religiösen und Politischen in jedem Kapitel der
islamischen Geschichte eindeutig widerlegt. Natür-
lich war der Prophet des Islam auch ein Krieger und
der Begründer einer politischen Stadt. Aber schon der
Staufer Friedrich II. stellte nach Meddeb im Orient
fest, dass hier die Trennung der Gewalten wohl ge-
lungen sei. Als exkommunizierter Kaiser wusste er,
wovon er sprach. So brachte Friedrich aus dem Orient
die „westliche Monarchie“ mit und tat nebenbei das,
was in den islamischen Ländern heute nicht zu gelin-
gen scheint: sich nicht daran stören, dass die andere
Kultur vorherrschend ist. Statt dessen übernahm er
das Beste aus den beobachteten Formen politischen
Denkens und Handelns und gliederte es in eine eigene
Staatsform ein. Das war vor knapp 800 Jahren.

Selbst heute schaffen es die verwestlichten Führer
islamischer Herrschaft nicht, die Tradition des Des-
potismus abzulegen. Die Bezugnahme auf den Wes-
ten wird dadurch verfälscht. Das Warten auf bürger-
liche Freiheiten führt zur Enttäuschung. Die Anleihe
bei der westlichen Kultur wird nicht zu Ende geführt
und gerät zur Niederlage. Solche Niederlagen berei-
ten dem Extremismus den Weg, der sich dann gegen
das Modell und nicht gegen seine verfälschte Umset-
zung richtet. Indem die Islamisten das eigene Modell
zur Alternative ausrufen, übersehen sie, dass das
Scheitern der Demokratie auf dem Rückfall in den
Despotismus basiert, auf dem auch ihr Modell beruht.

Doch Meddeb ist weniger Politiker als Poet. Als
Frankophoner, als Tunesier, der in Paris lebt, prägt
ihn die Poetik des Dazwischen. Dante wird wieder
einmal bemüht, um zu zeigen, dass der Islam schon
immer im Okzident enthalten war. Fast beleidigt
wirkt der Autor bei der Klage, dass der Begründer der
modernen Literatur die Großen des Islam irgendwo
im achten Kreis der Hölle unterbringt, wo er doch so
viel von den arabischen Denkern und Philosophen
gelernt habe. Glücklicherweise sind die Zeiten vorbei,
als jeder Hinweis auf den islamischen Einfluss bei
Dante als kulturelle Spaßverderberei geschmäht
wurde. Schließlich erlebte selbst Goethe mit Hafis
seine Hijra, seine Auswanderung in die Dichtung des
Islam, indem er die Liebe zu Gott mit den Stilmitteln
der irdischen Liebe besingt und die geistliche Trun-
kenheit mit den Mittel profaner bacchischer Lyrik
preist.

90



91

Die Krankheit des Islam gründet in der Manie und
die scheint in der islamischen Geschichte immer wie-
der durch. Doch Meddeb kennt nicht nur die Dia-
gnose, er weiss auch von einer Medizin. Die besteht
in einer ganz eigenen Art von Fundamentalismus, in
der Rückkehr zu einer gründlichen Kenntnis der Po-
lemiken, Kontroversen und Debatten, von denen die
islamische Tradition lebt. Heilung verspricht der Mut
zum Schönen, Intelligenten und Kreativen im Islam,
gerade da, wo die falsche Tradition sich widerspenstig
zeigt. Aber es geht auch konkreter. Reformen sind
nötig – im Rechtssystem, im Bildungssystem, in den
politischen Systemen sowieso. Unterrichtsprogram-
me sollen vom alltäglichen Fundamentalismus befreit
werden, Ausbildung ohne Bildung ein Ende haben.
Gerade die kulturlos Gebildeten beschädigen das
Humane am allermeisten. Man spürt beim Zuklappen
des Buches den gegängelten Geist, aus dem solche
Forderungen sprechen.

Bei Meddeb, wie auch bei Kepel und Kermani ist
der Drang der Ereignisse und die Last der Emotionen
immer gegenwärtig. Klare Analysen, eindeutige Posi-
tionen und stringente Argumentationsgänge findet
man woanders. Der rote Faden ist aber auch gar nicht
vorgesehen. Hier geht es um unvermittelte Einblicke,
authentische Stimmungen, vergängliche Schlaglichter
und subjektive Wahrheiten. Das hält mehr, als die
meisten Fachbücher versprechen. Diese drei Bücher
machen Angst, sie machen nachdenklich und manch-
mal wütend. Sie machen aber auch neugierig auf
Mehr, auf das nächste Buch, den nächsten Artikel, das
nächste Gedicht. Und sie lassen den Leser zurück mit
der Ahnung, dass der Zugang zum Erlesenen des Is-
lam über das Erlesen führt.


	Inhalt: 


