Inhalt Al 4/2003

BUCHER UBER DEN ISLAM

Andreas Jacobs

Islam erlesen

Reisen, Reflexionen und Begegnungen im Orient

An Einfihrendem oder Hintergriindigem zu Politik
und Gesellschaft im islamischen Raum besteht kein
Mangel. Wer in diesen Tagen den Buchhandel durch-
streift, wird in der Regel schnell fiindig. Immer mehr
zum Thema Islam wird von einer wachsenden Zahl
tatsichlicher oder vermeintlicher Orient-Experten in
immer kiirzeren Abstinden auf den Markt gebracht.
Abnehmer findet es allemal. Allein dies kann als Hin-
weis fiir eine Entwicklung genommen werden, die
das ,, Wie haltst Du’s mit dem Islam?“ zur Gretchen-
frage der Gegenwart gemacht zu haben scheint. Da-
bei offenbart der schnelle Blick auf das Angebotene,
dass die Antworten von blindem Apologetentum und
intellektueller Uberheblichkeit auf der einen bis zum
bornierten Chauvinsimus auf der anderen Seite rei-
chen. Beides scheint beim Islam-Thema weniger un-
verzeihlich als anderswo.

Im Lager der Islam-Apologeten ist in der Regel das
Lamento polyglotter Feingeister beheimatet. Unauf-
gekliarte Pauschalisierungen und kulturelle Besser-
wisserel zu bemingeln mag ein Stiick weit in Ord-
nung gehen. Zum Argernis wird es dann, wenn
berechtigte Fragen mit dem Verweis auf eine vorgeb-
lich reflexartige Suche ,des Westens“ nach neuen
Feindbildern erklirt wird. Verschworungstheorien
sind hier ebenso schnell bei der Hand wie die Ver-
satzstlicke eines antiwestlichen und antiamerikani-
schen Opferdiskurses. Auf verbreitete Sorgen und
Angste mit Islam-Apologie zu antworten ist aber

76 KAS-AI 3/04, . 76-91



nicht nur iiberheblich, es ist auch dumm, weil es nicht
zum Abbau dessen beitrigt, was in der Regel zu
Recht bemingelt wird: Missverstindnisse und man-
gelnde Information.

Der Blick auf das extreme Gegenteil ist noch weit-
aus weniger erfreulich. Hier findet sich das kleine,
aber gerade auch deshalb immer frecher auftretende
Hiuflein der trotzigen Kimpfer des , Kontra-Islam*®.
Aus ihren Reihen wird in der Regel das auszuspre-
chen beansprucht, was vielen lingst zu wissen unter-
stellt wird. Thr Blick auf einen monolithischen Islam
zeigt eine miesepetrige Versagerkultur, die ihre politi-
sche, intellektuelle und 6konomische Riickstindig-
keit durch wildes Um-sich-Schlagen zu kompensie-
ren suche. Belege sind da rasch gefunden: Einige
aus dem Zusammenhang gerissene Koranzitate, ge-
paart mit dezidiert fundamentalistischen Auslegun-
gen und Praktiken des Islam, vermengt mit Versatz-
sticken, vermeintlich exemplarischen Fillen aus
der islamischen Geschichte. Das Ergebnis ist eine
wenig erbauliche Melange. Der Islam wird zum wiis-
ten Panoptikum einer unverbesserlichen Kultur der
Ewiggestrigen.

Zwischen beiden Extremen gibt es eine Menge
Sinnvolles und Lesenswertes. Wozu aber greifen auf
der Suche nach Erkenntnis und Information tiber ein
Thema, das eigentlich viel zu breit und vielschichtig
ist, um nur eines zu sein? Der einzige Weg ist wohl
das eigene Sich-Herantasten. Das ist nicht das
Herumkritteln an einer Frage, vor deren Antwort
man sich dricken will. Es ist vielmehr der Abschied
von einer Fiktion des Islam als eines homogenen
kulturell-religiosen Gesamtgebaudes. Dass der Islam
multiple Identititen und konkurrierende Normen-
systeme hat, macht den Zugang nicht leichter. Not-
wendig sind deshalb verschiedene Zuginge, Hinter-
tiren und Seiteneinstiege. Hier sind drei Beispiele fiir
solche Seiteneinstiege.

Das neueste Buch des deutsch-iranischen Islam-
wissenschaftlers und Autors Navid Kermani hinter-
lasst vor allem Ratlosigkeit. Schon der Titel irritiert.
Natiirlich ist der Orient, den Kermani zwischen 1995
und 2002 bereiste und in seinen Reportagen be-
schreibt, weder schon noch ist er neu. Neu ist allen-
falls die Sichtweise, mit der der Leser durch Stidte
wie Kairo, Karatschi, Jakarta, Jerusalem und Isfahan

77

H Navid Kermani, Scho-
ner nener Orient. Berichte
von Stddten und Kriegen,
C.H. Beck, Miinchen 2003.



sowie iiber Kriegsschauplitze wie Tadschikistan, die
Westprovinz Indonesiens und den Nahen Osten
gefiihrt wird. Schon — bei aller Ernsthaftigkeit des
Thema — konnte man die Art und Weise nennen, wie
dies geschieht. Es sind vor allem Kermanis sprach-
liches Konnen, seine Fahigkeit, tiber Menschen und
Schicksale, iiber Beildufiges und Epochales zu berich-
ten und das alles mit kurzen historischen Ruck-
blicken zu mischen, die dieses Buch hervorheben.
Kermanis Buch ist kein Werk tiber den Islam oder den
Orient, es ist ein Buch gegen die Vorstellung, es gibe
so etwas wie ,den Islam“ oder ,den Orient®. Statt
dessen geht es um Staatszerfall und politisierte Reli-
gion, um Globalisierung und Angst, um Armut und
Hoffnung. Vor allem aber geht es um Menschen. Ker-
mani trifft auf Politiker, Religionsfiihrer, Studenten,
Volksmusiker, Stadtplaner, Dichter, Entwicklungs-
helfer, jidische Siedler, Sufis, Hindler, Bettler,
Flichtlinge. Er erzahlt ihre Schicksale und inszeniert
ithre Geschichten.

So entfaltet sich die dgyptische Hauptstadt Kairo
als Mikrokosmos postmoderner Urbanitit. Personli-
che Begegnungen und Alltagsbeobachtungen verbin-
det Kermani zu fast absurden Skizzen aus dem ge-
genwartlgen islamisierten Alltag, die komisch wiren,
wiren sie nicht zum Heulen. Politiker, der Grof3-
scheich der Azhar-Universitit, der Studienfreund Ba-
schir, dem mittlerweile Bart und islamistische Gesin-
nung gewachsen sind, kreuzen seinen Weg, bevor sich
Kermani schliefflich zur oberigyptischen Volksmusik
flichtet. Zwischen Fortschrittsskepsis und Nostal-
giekritik liest man dann von einem Musiker, der mit
der gelassenen Arroganz eines Chet Baker sein Publi-
kum derart zum Kochen bringt, dass selbst die anwe-
senden Christen in einen Refrain einstimmen, der zu-
fallig das islamische Glaubensbekenntnis ist.

Karatschi bietet weniger Pittoreskes, dafiir umso
mehr Unerwartetes. Eine Stadt wie das Los Angeles
des ,,Blade Runner®: dunkel, wiist, international und
orientalisch. Die pakistanische Metropole lebt als sich
selbst organisierende Ameisenkolonie. Alles wird
privat oder irgendwie sonst bewerkstelligt: Nahver-
kehr, Millabfuhr, Gesundheit, Bildung, Wasser, das
Uberleben sowieso. Die 6ffentliche Verwaltung hat
hier lingst das Handtuch geworfen. Staatlichkeit
funktioniert nicht mehr, aber Karatschi funktioniert.

78



Bei alledem tappt Kermani nicht in die Falle, das lie-
benswerte Chaos entdecken zu wollen. Karatschi ist
fiir thn die Vision einer Welt, die nicht sein soll: Ge-
walt, Heroin, die Ghettoisierung der Reichen und in
den Hiitten permanenter Kleinkrieg, Apathie und
wieder Gewalt. Zynismus klingt durch bei dem Hin-
weis, dass Pakistan ja eigentlich ein Musterland der
Moderne ist. Ein Gemeinwesen, das auf dem Glauben
an eine Idee griindet. Aber Ideen gentigen nicht, um
Identititen zu schaffen. Und so bleibt Pakistan ein
Konstrukt wie so viele andere ehemalige Kolonien.
Ausgerechnet jener Staat, der nicht auf Ethnie, Spra-
che oder Tradition griinden sollte, sondern auf einem
gemeinsamen Willensakt, ist zum Selbstbedienungs-
laden seiner Angehérigen geworden, zu einer ganz
unheiligen Kuh, die nach Belieben ausgeschlachtet
wird. Staatsbiirgerkunde ist hier ein Fremdwort. So-
lidaritit ist es nicht, sie findet nur anderswo statt: im
Viertel, in der Familie, im Clan.

Auch in Tadschikistan trifft Kermani auf diese
Loyalititen. Mit dem ethnischen Faktor alleine aber
den im Westen kaum beachteten Biirgerkrieg erkliren
zu wollen wire zu einfach. Der tadschikische Biirger-
krieg wird bei Kermani zu einem Paradebeispiel fiir
einen jener ,neuen Kriege“, die zunehmend das Welt-
geschehen bestimmen und eher an ganz alte Kriege
erinnern. Es sind kleine Kriege, gefiihrt von Milizen
und Warlords um Macht, Profit und Postchen. Was
sich allmahlich aus den Triimmern des Biirgerkrieges
als neue Ordnung herausschilt, dhnelt eigentiimlich
der alten. Die Ansichten der Politiker haben sich
ebenso schnell gedndert wie ihr Aussehen. Wer eben
noch mit Bart und langem Gewand das iranische Mo-
dell pries, kommt heute nicht selten mit Krawatte und
Schnurrbart daher — weltliche Gesinnung inklusive.
Da wirkt es fast beruhigend, dass die Hauptstadt des
neuen Staates dabel ist, wieder die russische Provinz
zu werden, die sie schon einmal war. Das geschun-
dene Duschanbe gleicht der Kulisse eines Tsche-
chow-Stiickes; nur das Inventar passt nicht: Mafiosi,
US-iranische Kulturimporte, Kalaschnikow-Kapita-
lismus und die Gedichte des Hafis. Tadschikistan ist
noch keine Geschichte mit Happy End. Aber ein bis-
schen Hoffnung gibt es. Eigeninitative bliht, die Ver-
mittlung von Ideen und Wissen funktioniert, Hilfe
von auflen kommt an, manchmal zumindest.

79



Ein Gang durch die angeblich grofite Shopping-
Mall der Welt in dem mit Sicherheit grofiten islami-
schen Land der Welt fithrt zum nichsten Krieg, zu
einem Krieg, den nun wirklich kaum noch jemand
kennt: dem Biirgerkrieg in der indonesischen West-
provinz Aceh. Auch hier, ebenso wie in Israel und
Palistina, iiberlisst Kermani das Urteil seinem Leser
und tut lieber das, was er am besten kann: er erzihlt
Geschichten. Er begegnet tiefverschleierten Mid-
chen, die an einer Straflenkreuzung Blumen an die
Autofahrer verteilen, um ein Zeichen gegen den Krieg
zu setzen. Er lisst uns wissen, was ein Iraner, ein Ara-
ber, ein Rabbi und ein orthodoxer Jude zusammen
wahrend der Autofahrt durch Israel und Paldstina
machen (lachen natiirlich). Er erklart uns, wie ara-
bische Minner mit ihren Kindern spielen. Oder er
schildert, wie in Jerusalem jeder seinem Glauben
nachgeht.

Ausklingen lisst Kermani seinen Gang durch den
Orient beschaulich, im Iran niamlich. Dabei gibt er
zunichst all denen Recht, die hier die wahren Funda-
mentalisten vermuten. Egal ob Juden, Christen, Mus-
lime, Zoroastrier oder Baha’is, man lisst nicht mit
sich diskutieren, wenn es um die Schonheit Isfahans
geht. Tatsdchlich ist das Leben im real existierenden
Islamismus aber nur selten schon. Das hat nicht nur
mit den Baustinden in den Metropolen Isfahan und
Teheran zu tun. Drogen, Gewalt und Arbeitslosigkeit
sind auch hier angekommen, ebenso wie Fast-Food,
Rap-Musik, Skateboards und New Age. Wie tiberall
tut sich eine Fiille von Lebensentwiirfen auf, viel-
leicht nur mit dem Unterschied, dass die Trennung
zwischen offentlichem und privatem Raum im Iran
noch stirker ausgepragt ist als anderswo.

Die Fiille von Lebensentwiirfen ist das eigentliche
Thema dieses ungewohnlichen Buches. Wenn Ker-
mani Situationen und Menschen zu Deutungen ver-
dichtet, die iiber die Person, das Land und die Region
hinausgreifen, scheint allerdings Bitterkeit durch. So
ist ,Schoner neuer Orient” zugleich ein gesellschafts-
politischer Kommentar zum 11. September und zum
Irak-Konflikt. Das geht natiirlich nicht ganz ohne
Schelte des Westens. Die Menschen in Kermanis
Orient werfen dem Westen nicht seine Werte vor, sie
werfen ihm vor, dass er diese Werte ihnen gegeniiber
nicht vertritt. Natiirlich ist es nicht so, dass die meis-

80



ten Iraner, Indonesier, Pakistani oder Agypter danach
streben, in moglichst willkiirlichen Rechtssystemen,
in undemokratischen Verhiltnissen und ohne sozia-
len Ausgleich zu leben. Gliicklicherweise weiff Ker-
mani um die Komplexitit der Probleme und ver-
schont den Leser mit transkultureller Besserwisserei.
Die muslimischen Gesellschaften sind nicht das blofle
Opfer westlicher Rinke. Ein Grofiteil ihrer Probleme
sind hausgemacht und selbst verschuldet. Eliten,
ganze Gesellschaften, politische Systeme haben ver-
sagt. Die Kultur des Islam ist in der Krise.

Die Hoffnung liegt hier im Detail, im wichtigsten
Detail, den Menschen. Die Menschen, denen Ker-
mani begegnet, sind nicht, haben nicht, denken nicht
und missen nicht tun, was tber sie gesagt wird. Sie
sind die Protagonisten von Geschichten, nach deren
Lektiire jeder Satz, der mit der Phrase ,,die Muslime
sind...“ beginnt, zur Makulatur wird. Ebenso wie die
Islamisten der Welt angehoren, der sie den Riicken
kehren, ist Kermanis Orient Teil und Spiegelbild des
Westens und der gesamten sich globalisierenden Welt-
gesellschaft. Es gibt kein wir und sie, kein drinnen
und drauflen. Abschotten geht nicht und gilt nicht.

Es gilt auch nicht fir den renommierten franzo-
sischen Soziologen und Arabisten Gilles Kepel.
Ebenso wie Kermani hat Kepel den Orient bereist
und auch er hat seine Eindriicke zu einem lesenswer-
ten Buch zusammengefasst. Entstanden ist dieses
Buch in halben Wochen. Mittwochs und donnerstags
hielt Kepel seine Vorlesungen am Pariser Institut
d’Etudes Politiques, den anderen Teil verbrachte er
im Orient. Das war im Herbst 2001. In jenem Herbst,
in dem viele glaubten, dem 11. September werde eine
weltpolitische Zeitenwende folgen und der bevorste-
hende Krieg gegen die Taliban sei ihre erste Weg-
marke. Weltpolitisches aber interessiert Kepel in
seinen Schilderungen von Vortrigen, Lehrveranstal-
tungen, Interviews und Begegnungen in Kairo,
Beirut, Damaskus, den Golf-Emiraten, Israel und
Palistina weniger. Thm geht es um den Islamismus in
der Bin Laden-Ara. Genau genommen geht es ihm
um die Frage, ob seine alte und vielfach dargelegte
These vom Niedergang des politischen Islam auch
nach dem 11. September noch gilt.

Wie Kermani fithrt auch Kepel die erste Station sei-
ner Reise nach Kairo und hier ins Café Hurriya. Das

81

El Gilles Kepel, Zwischen
Kairo und Kabul. Eine
Orient-Reise in Zeiten des
Dschibad, Piper, Miinchen/
Ziirich 2002.



ist verstandlich, nicht nur weil ,Hurriya“ Freiheit
heisst, sondern weil diese Freiheit vor allem darin be-
steht, hier in Ruhe ein Bier trinken zu konnen. Davon
halten Kepels islamistische Gesprichspartner min-
destens ebenso wenig wie von Bin Laden. Er habe der
islamischen Sache geschadet, das Ansehen der Mus-
lime beschidigt. Die Studentinnen an der Kairoer
Ain-Shams Universitit sehen das anders. Hier wie so
oftin der islamistischen Girlie-Szene wird der bartige
Massenmérder zum Robbie Williams-Aquivalent
verklirt, zum wahren und einzigen arabischen Mann.
Kepel ist erfahren genug, die Erhebung Bin Ladens
zum Sexsymbol als voriibergehendes Zeitphinomen
zu interpretieren. Aber die Erwiderung bleibt nicht
aus. Gesellschaftspolitisches Stimmungsbarometer ist
auch auf dem Campus die Zahl der Schleiertrigerin-
nen. Die Verschleierten und die ,,Nackten®, wie die
Islamisten sie nennen, tragen ihre Gegensitze auf
engstem Raum aus. Nebenbei bringen sie sich gegen-
seitig zur Geltung, sind die Gegenpole, nicht des
Kampfes der Kulturen, sondern eines Kampf um die
Aneignung und Teilhabe an Kultur. Huntingtons
Buch tbrigens ist die wohl am meisten verbreitete
Ubersetzung eines westlichen Werkes. Gerade die Is-
lamisten sind begeistert von seiner These, dass die
Kulturen nicht miteinander konnen.

Fast wie zum Trotz verbringt Kepel in den Tagen
nach dem 11. September viel Zeit auf Flughifen und
in Flugzeugen. Im Polizeibiiro des Kairoer Airports
hingt ein riesiges Bild, das New York bei Nacht zeigt
— einschliefllich des World Trade Centers. Bei Egypt
Air werden Gebetsteppiche im Mittelgang ausgebrei-
tet. Der Steward der Air France wird zum Muezzin
und verkiindet den Reisenden das Fastenbrechen. Im
Flieger nach Dubai trifft Kepel schliefllich eine junge
Agypterin. Man hat viele gemeinsame Bekannte in
Kairo. Einer seiner ehemaligen Studenten machte ihr
den Hof. Wahrscheinlich hat sie auch schon mit Ker-
mani auf dem Dach des Virgin-Record Stores in
Beirut gesessen und an einem Latte Macchiato ge-
nippt. Man kennt sich im globalisierten Orient.

Die Zeiten allerdings, als sich in Beirut die franko-
phonen Reichen und Schonen die Klinken der Bank-
und Bartiiren in die Hand gaben, sind unter den
Trimmern des Biirgerkriegs begraben. Das alte Bei-
rut und seine Amerikanische Universitit passieren als

82



kleine Gelehrtenrepublik Revue. Hier entstanden in
den sechziger und siebziger Jahren Neuentwiirfe
einer Mischwelt aus Nationalismus, Antiimperialis-
mus und Sozialismus. Doch das hielt Menschen, die
zuvor zusammen Sartre oder Fanon studiert haben
mogen, nicht davon ab, sich wenig spiter gegenseitig
zu massakrieren. Die Erinnerung hieran ist heute weit
weg in einer neu entstehenden Stadt, die nicht nur Ke-
pel an Tel Aviv erinnert. In jedem Fall geht in Beirut
vieles lingst wieder seinen levantinischen Gang.
Selbst in den Schiiten-Vierteln, die fest in der Hand
der Hisbollah sind, zeigen sich die meisten Libane-
sinnen unverschleiert und oft kiinstlich erblondet.
Fiir die erfolgreiche Mutation der Hisbollah zu einer
bourgoisen Kraft spricht auch, dass Kepel hier auf
wenig Zuneigung zu Bin Laden stofit, dem wahha-
bitisch gefirbten ,verginglichen Retter” mit be-
schrinkten Fihigkeiten. Selbst Khomeini findet in
den Augen des einflussreichen schiitischen Rechtsge-
lehrten Fadlallah wenig Gnade. Ein Politiker sei er
gewesen, vergianglich wie Nasser, Saddam Hussain
und eben Bin Laden.

An die Verginglichkeit von Politikern will man
sich im nahen Damaskus nicht gewohnen. Hier ist die
Ikonographie der Macht noch intakt. An jeder zwei-
ten Straflenecke vereinigen sich Portrits von Staats-
chef Baschar Asad mit dem Konterfei seines Vaters
und des 1994 ums Leben gekommenen Bruders Basil.
Egal, ob derartiges sich an die christliche oder die ale-
witische Dreifaltigkeit anlehnt — in Syrien hat man es
aufgegeben, dariiber nachzudenken. Auch Bin Laden
bedient sich der Symbolik der Dreizahl. Beim katari-
schen Fernsehsender Al-Jazira hat Kepel ihn einge-
rahmt von dem Agypter Al-Zawahiri und seinem
Sprecher, einem kuwaitischen Fufiballspieler, beob-
achtet. Fir den Kenner Kepel ist dies eine klare sym-
bolische Bezugnahme auf die Frithgeschichte des
Islam.

Ansonsten bleibt das Buch lieber in der Moderne,
bei Al-Jazira — dem Sender, der die arabische Welt
verandert hat und von dem die Michtigen nicht wis-
sen, ob er sie mit Stolz erfiillen oder das Fiirchten
lehren soll. Nirgendwo sonst lasst sich so gut beob-
achten, wie der Islam lingst in der Globalisierung an-
gekommen ist. Live-Predigten, Talkshows mit Rechts-
gelehrten —alles in modernster Machart. Auch fiir den

83



Islam gilt McLuhans Diktum: ,,The Medium is the
Message®. Da ist es kein Wunder, dass Al-Jazira auch
tir viele im Westen lingst ein Art gallisches Dorf in
der von CNN und BBC beherrschten globalisierten
Medienwelt geworden ist. Die bisherige westliche
Dominanz ist allerdings zu einem Gutteil selbst ver-
schuldet. Arabische Medien tibertreffen sich hiufig
durch Niveaulosigkeit, Gleichklang und — so zumin-
dest Kepel — unreflektierte Ignoranz. Letztere be-
kommt gerade nach dem 11. September der Westen zu
sptiren. Die Presse, Meinungsmacher und Intellektu-
elle hitten hier zur Hatz auf den Islam geblasen, eine
Hexenjagd auf arabischstimmige Migranten in Euro-
pa fande statt. Kein Wunder, dass der Dialog der Kul-
turen auf einer Konferenz arabischer Intellektueller
zur lacherlichen Phrase wird.

Der Sprung nach Dubai ist nicht weit. Schliefflich
hat das Golf-Emirat jene Rolle eingenommen, die
Beirut friher fir sich beanspruchte. Dubai (oder ,Do
Buy“, wie so ziemlich jeder Reisefithrer witzelt) ist
zur Einkaufsmeile einer Region geworden, die von
Nordafrika nach Indien und tief in die ehemalige
Sowjetunion reicht. Dubai ist das Venedig des
21. Jahrhunderts, in dem die alte Welt gleichzeitig
noch in Ordnung ist. Ein World Trade Center gibt es
und die Twin Towers — wahrscheinlich gebaut von der
Bin Laden-Group. Es lebt sich gut hier mit dem Han-
del und mit moglichst wenig Politik. Politische Dis-
kussion fithrt man da besser im benachbarten Abu
Dhabi. Wie in Kairo sind sich die Studenten, mit de-
nen Kepel diskutiert, weitgehend einig: Bin Laden ist
cool! Die, die es anders sehen, schweigen und sind im
Nachhinein leise entsetzt tiber die Einfalt der Kom-
militonen. Universititen am Golf erkennt Kepel
daran, dass die Autos der Studenten grofler sind als
die der Professoren. Fiir ihn sind der viele Reichtum
und das wenige, das zu tun ist, Teil des Problems.
Das Afghanistan der Mudschaheddin und Taliban
war eben auch eine Art Abenteuerspielplatz fur
unterbeschiftigte Wohlstandskinder. Gelangweilte
Abkoémmlinge der Mittelschicht aus den Golfstaaten
vermischten sich hier mit Galgenvogeln aus Algerien
und religiosen Eiferern aus Agypten zu einer Truppe,
die sich heute Al-Qaida oder anders nennt.

Schliefflich kommt Kepel im Nahen Osten an, in
Israel und Paldstina, wo man meint, jeder Quadrat-

84



meter des heiligen Landes gehore dem, der am lautes-
ten schreit. Hier ist es die Hamas, die langsam in die
Gesellschaft kriecht, indem sie weltanschaulichen
Halt bietet, vor allem aber, indem sie ein hocheffizi-
entes soziales Sicherungssystem etabliert hat. Der
Weg zur Macht fiihrt iber die Kopfe, Herzen und
Bauche. Da fillt es schwer, an Kepels These vom Nie-
dergang des Islamismus zu glauben. Zumindest bei
den Graffiti in Gaza sind die Islamisten stramm auf
dem Vormarsch. Laizistisch gesinnte Christen und
Muslime haben es da immer schwerer und iiben ihre
Selbstbehauptung durch das Skandieren lingst tiber-
holter kommunistischer Parolen. Uber Arafat, den
Kepel trifft, erfihrt der Leser wenig, dafiir aber hort
er, dass Israel sich tiber das untreue Frankreich be-
klagt wie ein gehdrnter Ehemann.

Kepel endet mit der Feststellung, dass die grofle
Erhebung der muslimischen Welt auch nach dem
11. September ausgeblieben ist. Nirgendwo haben ra-
dikale Krifte die Macht erobert oder sich erhoben.
Das wundert ihn wenig. Fiir Kepel ist der Islamismus
lingst in der Sackgasse — er habe es nur noch nicht ge-
merkt. Es ist aber nicht diese These und was die Leute
im Orient davon halten, was dieses Reisetagebuch
lesenswert machen. Auf Kepels Wegen durch den
Orient erfihrt der Leser eine Menge tber die Ge-
schichte des Nahen Ostens. Der 11. September ist
tiberall prisent in seinen Skizzen, denen der deutsche
Verlag Kabul und den Dschihad in den Titel geschrie-
ben hat. Beides kommt im Buch kaum vor, sicht aber
gut aus auf den Biichertischen. Das ficht den Inhalt
nicht an, wohl aber die leichte Hastigkeit und das ge-
legentliche Fehlen von Orientierung. Aber vielleicht
ist das Kalkiil in Zeiten, in denen alle Orientierungs-
punkte ins Wanken zu kommen scheinen, gerade im
Orient.

Auch Abdelwahab Meddeb sucht nach Orientie-
rung im Orient. Allerdings reist er dafiir nicht durch
den islamischen Raum, sondern durch die islamische
Zeit- und Geistesgeschichte. Und weil die Geschichte
um keine List verlegen ist, verlangt der gebiirtige Tu-
nesier, Hochschullehrer, Lyriker und Essayist, der
natiirlich in Frankreich lebt — sonst hitte er ein sol-
ches Buch kaum schreiben konnen — seinem Leser
einiges ab. Man muss schon etwas Kenntnis der west-
lichen und islamischen Geistesgeschichte mitbringen,

85

H Abdelwahab Meddeb,
Die Krankbeit des Islam,
Wunderhorn, Heidelberg
2002.



um bei Meddebs Ritt durch die Historie ost-westli-
cher Befindlichkeiten nicht aus dem Sattel zu fallen.
Ibn Hanbal, Nietzsche, Averroes, Kant, Abu Nuwas,
Ibn Taymiyya, Hobbes, Goethe, Hafis, Dante, Ibn
Arabi, Camus und immer wieder Voltaire — es kann
einem schwindelig werden bei soviel Geistesgrofie.
Dabei ist die These dieses auf Franzosisch geschrie-
benen Buches ebenso einfach wie provozierend: Der
Islam sei von einer Krankheit befallen. Diese Krank-
heit heiflt Dummbheit, Ignoranz und Gewalt, oder
eben Fundamentalismus, Islamismus und Integris-
mus. Die Idee hat er natiirlich von Thomas Mann, der
auf seiner Suche nach den Griinden fiir den National-
sozialismus die deutsche Krankheit diagnostizierte.
Zum Gliick belisst er es bei dieser Anlehnung und lie-
fert statt dessen eine fast poetische Genealogie des is-
lamischen Fundamentalismus, die zielsicher nahezu
alle Tabus ansteuert, um die jeder europiische Autor
einen Riesenbogen gemacht hitte.

Die Ursachen fiir den modernen Islamismus liegen
im Verlust von Selbstbewusstsein und Stolz, aber
auch von Sinnlichkeit, Asthetik, Schonheit, Poesie
und Kultur. Ressentiment und Nihilismus sind an
ihre Stelle getreten — und Dummbheit. Eine Kluft hat
sich aufgetan zwischen dem alten intelligenten und
liebenswerten Islam und seinen heutigen politischen
Aus- und Fehlformungen. An dieser Kluft lsst sich
messen, wie grof} die Entfernung zwischen dem Geist
des Ressentiments ist, der das Andere vernichten will,
und dem Geist des souverinen Subjekts, das dem An-
deren in seiner Differenz zu begegnen wagt, um Wis-
sen zu vertiefen und Vielfalt zu bewahren. Das mag
allzu esoterisch klingen, wird aber verstiandlich, wenn
man die poetischen Revolutionen im Islam kennt.
Wie zum Beweis werden Verse angefiihrt, die Hun-
derte von Jahren alt sind, sich aber so modern lesen,
als ob die Tinte, mit der sie geschrieben wurden, noch
nicht trocken wire. Und wihrend man liest, fragt
man sich unweigerlich, was vom einstigen Glanz zum
heutigen Elend gefiihrt hat.

Antworten liefert der Gang durch die Ahnengale-
rie des islamischen Fundamentalismus. Die beginnt
diesmal bei Ibn Hanbal, um dann bei Ibn Taymiyya
innezuhalten. Das war zu erwarten. An Ibn Taym-
iyya hat sich noch jeder Deuter des politischen Islam
gerieben. Ausgestattet mit Uberragendem Arbeits-

86



eifer und ebensolcher Intelligenz wollte dieser jede
noch so kleine Unebenheit aufspiiren, die den Blick
auf die reine Oberfliche der koranischen Offenba-
rung hitte storen kdnnen. Zu spliren bekamen das
vor allem die Sufis mit ihrer Vorstellung, das Gottli-
che sei unmittelbar erfahrbar. Wie es sein konnte, dass
gerade der Islam, der doch nicht eine Religion der
Liebe, sondern des Gesetzes ist, die Mystik zu so ho-
hen Bliiten trieb, konnte auch Ibn Taymiyya nicht be-
antworten. Aber es war ihm ein Dorn im Glauben.
Und so erfihrt man nach einer personlichen Begeg-
nung aus dem Munde Ibn Batutas, des groflen Rei-
senden aus Tanger, was von Ibn Taymiyya zu halten
sel. Dass er nimlich — vorsichtig formuliert — einen
Vogel habe. Ibn Taymiyya wird hier zum Agitator,
zum Ideologen, der Volkes Stimme auf seiner
Seite weifl, weil es fiir Vereinfachungen zu haben ist.
Das war der Kampf der Kulturen in Reinform, im
14. Jahrhundert wohlgemerkt.

Den eigentlichen islamistischen Stindenfall der Mo-
derne verortet Meddeb aber im spiteren Saudi-Ara-
bien. Hier predigte ein Abd al-Wahhab im 18. Jahr-
hundert ein Gemisch aus den Theorien von Ibn
Hanbals und Ibn Taymiyyas, das bereits den Marquis
de Sade zu wenig schmeichelhaften Kommentaren
notigte. Abd al-Wahhab kommt auch heute noch
ziemlich schlecht weg: keine Originalitdt, dirftiges
Talent, nicht ein Funken Geist. Eiz Buch habe Abd
al-Wahhab geschrieben, oder besser: mit Zitaten
geftllt. Dabei weifl doch selbst heute noch jeder Stu-
dent: wer viel zitiert, hat wenig zu sagen. Die Mittel-
mifligkeit von Abd al-Wahhabs Lehre und ihre Un-
redlichkeit wurden schon oft aufgedeckt. Bei Meddeb
werden sie aus tiefster Seele beklagt. Auf der arabi-
schen Halbinsel entstand eine primitiv-einfache Ideo-
logie, die der bunten islamischen Vielfalt, der Kraft
lokaler islamischer Kulturen in vielen Weltregionen
mit Geld und Macht entgegentritt. Der Vergleich des
wahhabitischen Arabien mit dem puritanischen
Amerika verbietet sich, dennoch wird er zugelassen.
Der Blick in die Beobachtungen Toquevilles und die
Schriften Abd al-Wahhabs lisst den Eindruck auf-
kommen, hier seien zwei Linder iiber denselben Tauf-
stein gehalten worden. Doch wihrend in den USA die
Religion zu Freiheit und Aufklirung gefiihrt hat,
wurde sie in Arabien verfilscht und schematisiert.

87



Der Weg zu Bin Laden und seiner Al-Qaida fithrt
aber zunichst noch iiber Agypten mit seiner im
19. Jahrhundert gescheiterten Modernisierung. Statt
der Realitdt der Moderne riickte hier die Utopie von
Medina ins Zentrum eines Systems, dass die Islamis-
ten in den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts zu-
rechtzimmerten. Hassan Al-Banna, der Begriinder
der Muslimbruderschaft, war sich schon 1946 sicher:
der Westen sei moralisch bankrott und werde an sei-
nen eigenen Widerspriichen zugrunde gehen. Doch er
sollte sich irren. Aus den Triimmern des Krieges ent-
stand ein neues Europa, das seine Widerspriichlich-
keiten positiv zu nutzen lernte. In Kairo sah das an-
ders aus. Hier vereinigten sich die Nachteile der
Metropole mit den Zwingen des Dorflebens. Das
agyptische Publikum verwechselt Schmierentheater
mit Lebhaftigkeit und nimmt gerne an, wenn etwa die
agyptischen Fernsehprediger das Versagen der eige-
nen Gruppe auf vermeintliche Komplotte des Ande-
ren zuriickfiihren. Der Hass auf Israel wird da schnell
und gerne geschiirt, weil dessen Erfolge irritieren und
das eigene Scheitern nur noch grandioser hervorhe-
ben. Aber selbst die Stimmen der Mafligung sind
nicht vor der Krankheit des Islam gefeit. Verschwo-
rungen sind tberall. Der Mossad ist an allem schuld,
an Armut, Krieg, Unterdriickung und nattirlich am
11. September.

Die islamischen Gesellschaften sind von einer le-
bensfrohen Tradition zu einer schamhaften Lebens-
weise voller Hass auf die Sinnlichkeit iibergegangen.
Nur wer priide ist, verdient sozialen Respekt. Heuch-
ler, Tartuffs und Frommler haben lingst die Ober-
hand. Wer anders denkt, der sagt es leise oder gar
nicht. Der islamistische Diskurs ist dabei gespickt mit
Spitzfindigkeiten und interpretatorischen Brachial-
akten, mit denen seine Wortfiihrer die totale Herr-
schaft ihrer Religion iiber die Menschen begriinden.
Das islamistische Denken wird somit zur Negation
des Lebens, zu einer abstrakten Vernunft, die zum
Nihilismus verleitet, wenn sie nicht der Kontrolle
durch die praktische Vernunft unterworfen ist. Aber
den Islamismus stort das wenig. Er — und da wiirde
Kepel wohl widersprechen —blitht auf den Triimmern
gescheiterter Experimente weiter.

Seine abschreckendste Bliite trieb der Islamismus
im grotesken Terrorregime der Taliban. Personifiziert

88



in Mullah Omar, gedieh dieses auf der Grundlage
eines Wahhabismus, der die dgyptische Tradition ra-
dikalisierte. Der Korper, der Geist, der Gegenstand,
die Schonheit sollten vergessen gemacht werden. Das
Kabul der Taliban erscheint als dimmliche Karikatur
der Utopie vom neuen Medina. Das trifft Meddeb
personlich, war fir ihn das Medina des Propheten
doch ein Ort des Geistes, der Kiinste und der Sinn-
lichkeit, ein kleines Paris des frithmittelalterlichen
Arabien. Da mag man iiber die Naivitdt hinwegsehen,
zur Rettung der Buddha-Statuen von Bamiyan im
Nachhinein ein militirisches Eingreifen zu fordern.
So funktioniert Politik nicht. Aber fiir Meddeb sind
die Zerstorung der Buddha-Statuen und der Ttirme
des World-Trade-Center Szenen des gleichen Dra-
mas. Bin Laden wird in diesem Drama zum Wahha-
biten im Wahhabiten, zum Teil einer Dramaturgie der
Verdoppelung, welche die Person aushohlt und
grundlegend in Frage stellt, um ihr einen radikaleren
Doppelginger vorzufiihren, einen Priester der islami-
schen Adaption des Ritualmordes: krank, verblendet,
pervertiert.

Doch bei der Suche nach Erklirungen fiir den Ter-
ror des 11. September ist Vorsicht angebracht, vor al-
lem, wenn es um Theologisches geht. Paradiesglaube,
Mirtyrerkult, die tagiyya genannte Geheimhaltung
des Glaubens werden gerne bemtiht, um dem Be-
sonderen zu dienen, um die kulturelle Differenz
zu wirdigen. Der Massenmord von New York und
Washington erklirt sich aber nicht aus einer Kombi-
nation aus mittelalterlicher Geheimbiindelei und dem
Kult des Selbstopfers. Der ideologische Horizont des
politischen Terrors, der etwa von der Assassinen-
Sekte im Mittelalter vertibt wurde, weist nicht die ge-
ringste Ahnlichkeit mit den Aktivititen der Terroris-
ten von Al-Qaida auf. Letztere sind die Fanatiker der
Oberfliche, erstere die des verborgenen Sinns. Al-
Qaida will der ganzen Welt eine scharia aufzwingen,
die von den Assassinen abgeschafft werden sollte.
Eine der wenigen Gemeinsamkeiten beider Bewe-
gungen besteht darin, dass sich ihre Anfiihrer in un-
zugingliche Bergregionen fliichteten. Eine andere be-
steht in ihrem Scheitern.

Die Liquidierung des Theologischen durch das
Politische ist ein schwieriges Geschift. Dabei sieht
Meddeb das Dogma von der Gleichwesentlichkeit

89



des Religiosen und Politischen in jedem Kapitel der
islamischen Geschichte eindeutig widerlegt. Natir-
lich war der Prophet des Islam auch ein Krieger und
der Begriinder einer politischen Stadt. Aber schon der
Staufer Friedrich II. stellte nach Meddeb im Orient
fest, dass hier die Trennung der Gewalten wohl ge-
lungen sei. Als exkommunizierter Kaiser wusste er,
wovon er sprach. So brachte Friedrich aus dem Orient
die ,westliche Monarchie® mit und tat nebenbei das,
was in den islamischen Lindern heute nicht zu gelin-
gen scheint: sich nicht daran stéren, dass die andere
Kultur vorherrschend ist. Statt dessen tibernahm er
das Beste aus den beobachteten Formen politischen
Denkens und Handelns und gliederte es in eine eigene
Staatsform ein. Das war vor knapp 800 Jahren.

Selbst heute schaffen es die verwestlichten Fiihrer
islamischer Herrschaft nicht, die Tradition des Des-
potismus abzulegen. Die Bezugnahme auf den Wes-
ten wird dadurch verfilscht. Das Warten auf burger-
liche Freiheiten fithrt zur Enttauschung. Die Anleihe
bei der westlichen Kultur wird nicht zu Ende gefiihrt
und gerit zur Niederlage. Solche Niederlagen berei-
ten dem Extremismus den Weg, der sich dann gegen
das Modell und nicht gegen seine verfilschte Umset-
zung richtet. Indem die Islamisten das eigene Modell
zur Alternative ausrufen, ibersehen sie, dass das
Scheitern der Demokratie auf dem Riickfall in den
Despotismus basiert, auf dem auch ihr Modell beruht.

Doch Meddeb ist weniger Politiker als Poet. Als
Frankophoner, als Tunesier, der in Paris lebt, prigt
ithn die Poetik des Dazwischen. Dante wird wieder
einmal bemiitht, um zu zeigen, dass der Islam schon
immer im Okzident enthalten war. Fast beleidigt
wirkt der Autor bei der Klage, dass der Begriinder der
modernen Literatur die Groflen des Islam irgendwo
im achten Kreis der Holle unterbringt, wo er doch so
viel von den arabischen Denkern und Philosophen
gelernt habe. Gliicklicherweise sind die Zeiten vorbei,
als jeder Hinweis auf den islamischen Einfluss bei
Dante als kulturelle Spafiverderberei geschmiht
wurde. Schliellich erlebte selbst Goethe mit Hafis
seine Hijra, seine Auswanderung in die Dichtung des
Islam, indem er die Liebe zu Gott mit den Stilmitteln
der irdischen Liebe besingt und die geistliche Trun-
kenheit mit den Mittel profaner bacchischer Lyrik
preist.

90



Die Krankheit des Islam griindet in der Manie und
die scheint in der islamischen Geschichte immer wie-
der durch. Doch Meddeb kennt nicht nur die Dia-
gnose, er weiss auch von einer Medizin. Die besteht
in einer ganz eigenen Art von Fundamentalismus, in
der Riickkehr zu einer griindlichen Kenntnis der Po-
lemiken, Kontroversen und Debatten, von denen die
islamische Tradition lebt. Heilung verspricht der Mut
zum Schonen, Intelligenten und Kreativen im Islam,
gerade da, wo die falsche Tradition sich widerspenstig
zeigt. Aber es geht auch konkreter. Reformen sind
notig — im Rechtssystem, im Bildungssystem, in den
politischen Systemen sowieso. Unterrichtsprogram-
me sollen vom alltidglichen Fundamentalismus befreit
werden, Ausbildung ohne Bildung ein Ende haben.
Gerade die kulturlos Gebildeten beschidigen das
Humane am allermeisten. Man spiirt beim Zuklappen
des Buches den gegingelten Geist, aus dem solche
Forderungen sprechen.

Bei Meddeb, wie auch bei Kepel und Kermani ist
der Drang der Ereignisse und die Last der Emotionen
immer gegenwirtig. Klare Analysen, eindeutige Posi-
tionen und stringente Argumentationsginge findet
man woanders. Der rote Faden ist aber auch gar nicht
vorgesehen. Hier geht es um unvermittelte Einblicke,
authentische Stimmungen, vergingliche Schlaglichter
und subjektive Wahrheiten. Das hilt mehr, als die
meisten Fachbiicher versprechen. Diese drei Biicher
machen Angst, sie machen nachdenklich und manch-
mal wiitend. Sie machen aber auch neugierig auf
Mehr, auf das nichste Buch, den nichsten Artikel, das
nichste Gedicht. Und sie lassen den Leser zuriick mit
der Ahnung, dass der Zugang zum Erlesenen des Is-
lam tiber das Erlesen fiihrt.

91



	Inhalt: 


