
keine Orientierungs- und Leitbildfunk-
tion für das eigene Leben mehr zuer-
kennen. Statistische Daten erweisen ne-
ben dem signifikanten Anstieg alternati-
ver Lebensformen eben auch, dass die
Orientierung am Leitbild einer ehebezo-
genen Familie in der Bevölkerung er-
staunlich stabil geblieben ist. Noch immer
gehen zwei Drittel aller Menschen eine
Ehe ein, was in der weitaus überwiegen-
den Zahl der Fälle eine spätere Familien-
gründung zur Folge hat. Im Blick auf die
Generation der Kinder sind die Zahlen
nicht weniger eindrucksvoll: achtzig Pro-
zent unserer Kinder wachsen zusammen
mit ihren eigenen Eltern auf, die unter-
einander verheiratet sind, das heißt, sie le-
ben in einer Situation, die den klassischen
Kriterien der ehebezogenen Familie ent-
spricht.

Erweiterter Lebensraum 
ehelicher Liebe
Die Verbindung zweier Einzelbiografien
zu einem Lebensprojekt für die gemein-
same Zukunft führt Frau und Mann zur
Ehe als der Lebensform ihrer Liebe zu-
sammen. Indem sich diese Zweierbe-
ziehung für die Ankunft ihrer Kinder
nochmals öffnet, entsteht die Familie als
der eigentliche Lebensraum der Liebe. In
der Bereitschaft, Kindern das Leben zu
schenken und gemeinsam die Elternrolle
zu übernehmen, kündigt sich eine neue
Phase des partnerschaftlichen Lebens an.
Die Eltern überschreiten ihre gemein-
same Lebenszeit auf die Zukunft ihrer
Kinder hin, aber die Ankunft neuen Le-

In den vergangenen drei Jahrzehnten ha-
ben sich Bindungs- und Partnerschafts-
formen sowie die familialen Lebensver-
hältnisse vieler Menschen sichtbar verän-
dert. Um die Bedeutung dieses Wandels
zu erfassen, genügt es, stichwortartig auf
die wichtigsten Entwicklungen hinzu-
weisen: Die Heiratsneigung geht zu-
rück, nichteheliche Lebensgemeinschaf-
ten und Single-Haushalte nehmen zu, im-
mer mehr Paare leben in getrennten
Wohnungen zusammen („living apart to-
gether“), die Geburtenzahl sinkt unter
das demographische Ersatzniveau, die
Zahl von kinderlosen Ehen, Stieffamilien
und Adoptivfamilien steigt weiter an, 
die Zwei-Karrieren-Ehe hat die Rolle des
Hausmannes und den Mythos der „neu-
en Väter“ hervorgebracht, Ein-Eltern-
Familien oder so genannte Patchwork-
Familien sind längst keine Seltenheit
mehr, alternative Wohngemeinschaften
und gleichgeschlechtliche Partnerschaf-
ten werden faktisch gelebt und – mehr
oder weniger – geduldet. Hält man sich
diese Entwicklung vor Augen, so wird
deutlich, dass es sich dabei keineswegs
nur um Randerscheinungen, sondern um
weitgehende Umbruchstendenzen geht,
die auch vor den tragenden Strukturen
unserer Lebenswelt, nämlich der sozialen
Realität von Ehe, Partnerschaft und Fami-
lie, nicht Halt machen.

Dennoch wäre es verfehlt, aus der
Summe dieser Einzelphänomene den
Schluss zu ziehen, dass Ehe und Familie
im gesellschaftlichen Bewusstsein als
Auslaufmodell gelten, dem die Menschen

Seite 11Nr. 376 · März 2001

Zur Basis des 
sozialen

Zusammenhaltes

Krisenerscheinungen
der Familie
Eberhard Schockenhoff



bens gibt zugleich der eigenen Beziehung
festeren Zusammenhalt.

Die Ehe als Voraussetzung 
der Familie
Wenn das Zweite Vatikanische Konzil be-
tont, dass die Liebe der Ehepartner ihrem
Wesen nach auf die Weitergabe des Le-
bens ausgerichtet ist, will es den Eigen-
wert und die immanente Sinnhaftigkeit
der Partnerbeziehung nicht infrage stel-
len. Es betont jedoch zu Recht, dass die
Bereitschaft, Kindern das Leben zu schen-
ken und sie zu erziehen, der Liebe nicht
fremd ist. Die Erweiterung der Ehe zur
Familie stellt nicht nur einen äußeren
Aufgabenzuwachs dar, sondern sie ent-
spricht der inneren Ausrichtung der
Liebe auf ein gemeinsames Ziel, das die
Eheleute davor bewahrt, den Kreis ihrer
Liebe zu eng zu ziehen und sich in ihrer
Zweisamkeit einzuschließen. Die Selbst-
zwecklichkeit ihrer Partnerbeziehung,
die ihren Sinn und Eigenwert in sich trägt,
darf ja nicht mit einer egoistischen Selbst-
genügsamkeit verwechselt werden, die
dem Wesen der Liebe fremd ist. In der
Zeugung und Erziehung der Kinder, im
Geprägtwerden durch das Zusammen-
leben mit ihnen und in der Selbsterfah-
rung durch das Vater- und Muttersein er-
schließt sich den Ehepartnern vielmehr
eine neue Sinndimension, die zur Wirk-
lichkeit ihrer Liebe hinzugehört.

Allerdings bedeutet dies nicht, dass
die „Fruchtbarkeit“, die zum Wesen der
ehelichen Liebe gehört, sich nur durch die
biologische Fortpflanzungsfunktion der
Sexualität erfüllen kann. Nicht nur die
ungewollt kinderlose Ehe, sondern auch
die bewusste Entscheidung von Ehepart-
nern für ein gemeinsames Ziel auf der
nicht-biologischen Ebene (Adoption von
Kindern, soziales Engagement, Einsatz in
Politik, Kunst und Wissenschaft) muss
der wesentlichen Offenheit der Liebe
nicht von vornherein widersprechen. Al-
lerdings ist die bewusste Entscheidung

gegen ein Leben mit eigenen Kindern, so-
fern sie nicht aus medizinisch-geneti-
schen Gründen nahe liegt, als ein Grenz-
fall anzusehen, in dem die Eheleute sich
selbstkritisch fragen müssen, ob sie nicht
insgeheim doch der Selbstverwirkli-
chungs-Ideologie und dem emanzipatori-
schen Pathos unserer Zeit einen zu hohen
Tribut zollen.

Die Rede von der „verantwortlichen
Nicht-Elternschaft“, die heute mancher-
orts üblich geworden ist, kann also nicht
bedeuten, dass Elternaufgabe und die
Entscheidung gegen ein Leben mit Kin-
dern gleichrangige Möglichkeiten der
Selbstverwirklichung wären. Der be-
wusste Ausschluss von Kindern bringt
die eheliche Liebe, die in sich selbst auf-
grund ihrer unverwechselbaren gemein-
samen Lebensgestalt sinnhaft und bedeu-
tungsvoll ist, in die Gefahr der Selbst-
genügsamkeit. Umgekehrt wächst die
Ehe durch die Kinder, in denen das
empfangene Leben und die erfahrene
Liebe weitergegeben werden, über sich
hinaus in die um eine neue Dimension be-
reicherte Lebensform der Familie. Durch
das gemeinsame Leben mit ihren (eige-
nen) Kindern machen die Eltern bis in die
alltägliche Lebensführung hinein damit
Ernst, dass die Ehe in der Gestaltung von
Zweisamkeit nicht aufgeht, sondern sich
durch die Offenheit für das entstehende
Leben in eine neue Qualität überführt, die
für das gemeinsame Leben der Partner
auch dann bedeutsam bleibt, wenn die er-
wachsenen Kinder ihrerseits eine Familie
gründen.

Zudem ist zu fragen, in welcher Form
bewusst kinderlos lebende Ehepaare der
Verantwortung der Generationen fürein-
ander gerecht werden. Auch wenn es
nicht von vornherein ausgeschlossen er-
scheint, dass man auch auf andere Weise
als durch Kinderzeugung und -erziehung
für den Erhalt der Generationenfolge ein-
treten kann, bleibt die bewusste Option
gegen Kinder von einer gewissen Zwei-

Seite 12 Die politische Meinung

Eberhard Schockenhoff



deutigkeit und Selbstwidersprüchlich-
keit belastet. Die kinderlosen Ehepaare
können nämlich um ihrer eigenen Zu-
kunftssicherung nicht auf die Kinder zeu-
genden verzichten, ja sie leben, wenn ihr
Anteil an der Gesamtbevölkerung eine
kritische Schwelle übersteigt, auf deren
Kosten und von deren materiellem und
immateriellem Einsatz. Die Verantwor-
tung der Generationen füreinander lässt
sich nun einmal nicht ohne die Bereit-
schaft wahrnehmen, das empfangene Le-
ben an eigene oder angenommene Kinder
weiterzugeben. Es muss deshalb sehr
wohl gefragt werden, ob die grundsätzli-
che Weigerung, Verantwortung für ei-
gene, adoptierte oder zeitweilig in Pflege
genommene Kinder zu übernehmen, mit
dem inneren Sinn der Ehe vereinbar ist.

Trotz der wesentlichen Offenheit der
ehelichen Liebe auf die Fortpflanzung
und die Erziehung von Kindern muss das
enge Junktim, das die klassische kirchli-
che Ehelehre zwischen Ehe und Familie
herstellte, in Zukunft anders akzentuiert
werden. Die eheliche Partnerschaft ist
nicht nur Grundlage der Familie, wenn-
gleich sie ihre notwendige Vorausset-
zung ist. Eine völlige Dissoziation von
Ehe und Familie, wie sie von den Vertre-
tern nicht-ehelicher Lebensgemeinschaf-
ten gefordert wird, würde den notwendi-
gen Schutzraum noch weiter gefährden,
in dem Kinder aufwachsen. Es muss im
Leben Orte unbedingter Verlässlichkeit
geben, die nicht von vornherein durch
zeitliche Vorbehalte oder andere Bin-
dungskautelen relativiert sind. Das Zu-
sammenleben der Kinder mit ihren Eltern
ist der unersetzliche Ort sozialen Lernens,
an dem Vertrauen in das Leben und die
Verlässlichkeit menschlicher Beziehun-
gen eingeübt werden. Nach dem Motto
„Lernen durch Tun“ kann sich in den
Familien eine ursprüngliche Solidarität
des Helfens und Teilens entwickeln, wie
sie in keinem anderen gesellschaftlichen
Lebensfeld erfahrbar ist.

Vor allem im Hinblick auf die exis-
tenziellen Grenzerfahrungen von Not,
Unglück, Krankheit und Alter sind kei-
ne alternativen Lebensformen in Sicht,
die diese auffangen könnten. Auch 
die nicht-ehelichen Lebensgemeinschaf-
ten haben den Nachweis noch nicht er-
bracht, dass sie diesen Kontrasterfahrun-
gen auf Dauer standhalten. Damit die
Familie wirklich die soziale Grundein-
heit des Lebens bleibt und Kinder an ei-
nem Ort aufwachsen können, an dem sie
die unbedingte Verlässlichkeit des Le-
bens modellhaft erleben, müssen die El-
tern selbst in ihrer gegenseitigen Bezie-
hung solche Verlässlichkeit repräsentie-
ren. Nur die ehebezogene Familie kann
deshalb die Funktion einer sozialen
Grundeinheit des Lebens wahrnehmen,
die auch in einer gewandelten gesell-
schaftlichen Lebenswelt unersetzbar
bleibt.

Der Wandel 
familialer Lebensmuster
Das Leitbild einer partnerschaftsbezo-
genen Familie muss jedoch auch theolo-
gisch und innerkirchlich schärfer akzen-
tuiert werden, als dies durch die allzu
selbstverständliche Rede von der Ehe als
Grundlage der Familie geschieht. Die
überhöhende Rede von der Familie als
„Hauskirche“ oder ihre beschwörende
sozialphilosophische Proklamation als
„Keimzelle“ der Gesellschaft werden der
Wirklichkeit des familialen Lebens nicht
mehr gerecht. Die Familie ist längst 
kein unangefochtener „Stabilitätsrest“
(H. Schelsky) inmitten einer mobilen
Gesellschaft mehr, der ihren Mitgliedern
ein Leben lang Geborgenheit, Sicherheit
und die Erfüllung aller primären Sozial-
bedürfnisse sichert.

Der Wandel familialer Lebensmuster
hat in den letzten Jahrzehnten ohne Zwei-
fel zu einem Bedeutungswandel der Fa-
milie geführt, dessen Tragweite theolo-
gisch noch kaum erfasst ist. Die fraglose

Seite 13Die politische Meinung

Krisenerscheinungen der Familie



Gleichsetzung von Ehe und Familie war
auf einem gesellschaftlichen Hintergrund
adäquat, auf dem beide Größen noch
mehr oder weniger deckungsgleich wa-
ren. Die Ablösung aus der Herkunftsfa-
milie geschah früher durch die eigene
Eheschließung, die zugleich der Auftakt
zur Gründung einer neuen Familie war.
Für die zurückgelassenen Eltern, die mit
der Erziehung ihrer Kinder ihre wichtigs-
te Lebensaufgabe abgeschlossen hatten,
begann mit deren Auszug aus der häusli-
chen Wohngemeinschaft zugleich der
Rückzug aus dem Berufsleben und die
Vorbereitung auf das Alter. Häufig wur-
de die noch verbleibende gemeinsame Le-
benszeit durch den frühen Tod eines der
Partner noch weiter begrenzt, sodass das
Ende der Familienphase für den allein
zurückbleibenden Teil fast gleichbedeu-
tend mit dem Beginn des Witwenstandes
war.

Demgegenüber ist heute die Bedeu-
tung der Familienphase innerhalb der
Ehe deutlich zurückgegangen; sie stellt
auf das Ganze der gemeinsamen Lebens-
dauer bezogen einen wichtigen, aber
nicht mehr den allein ausschlaggebenden
Abschnitt dar. Schon die Tatsache, dass
sich die Gesamtdauer der gemeinsamen
Lebenszeit im Vergleich zu früheren Ge-
nerationen beinahe verdoppelt hat, zeigt,
dass die Bedeutung der Familienphase in
der Sequenz der Lebenszyklen zurückge-
gangen ist. Die frühere Ablösung aus dem
eigenen Familienhintergrund, der vorge-
zogene Beginn der nachfamilialen Phase
durch den Weggang der Kinder und die
längere Dauer der so genannten „Alters-
ehe“ machen deutlich, dass die Ehepart-
ner heute in viel stärkerem Maß auf 
ihre eigene Partnerschaft zurückgewor-
fen sind. Die kirchliche Ehetheologie
muss diesem Wechsel der familialen Le-
benslagen Rechnung tragen, indem sie
das familienbezogene Eheideal durch das
Leitbild einer partnerschaftsbezogenen
Familie ergänzt.

Ehe und Familie bleiben auch in Zu-
kunft die gesellschaftlich dominanten Be-
ziehungsformen, aber sie werden sich
noch weiter ändern: Immer mehr Paare
haben keine Kinder, Ehe und Familie
werden sich weiter entkoppeln. Dies ge-
fährdet die Institution Familie noch stär-
ker als die Institution Ehe. 

Sozialer Zusammenhalt

Da die Familie als soziale Grundeinheit
für immer mehr Menschen ausfällt und
ihre Funktionen von anderen Bezie-
hungsmustern nur teilweise übernom-
men werden können, bringt diese Ausdif-
ferenzierung auch für die Gesellschaft als
Ganzes erhebliche Risiken mit sich. Auch
wenn man die psychischen Belastungen,
die sich für die Kinder aus den wechseln-
den Beziehungsmustern ihrer Eltern er-
geben, nur schwer objektivieren kann,
werden die Erfahrungen, die sie am Mo-
dell des partnerschaftlichen Verhaltens
ihrer Eltern machen, Auswirkungen auf
ihre eigene Beziehungsfähigkeit haben.

Dass der soziale Zusammenhalt der
Gesellschaft auf Dauer zerbröckelt, wenn
die soziale Grundeinheit der Familie als
natürliche Ressource der Erneuerung so-
zial erwünschter Verhaltensweisen aus-
fällt, lässt sich bereits heute beobachten.
Die großen gesellschaftlichen Risiken, die
auf die Einzelnen vor allem angesichts
der Grenzerfahrungen von Krankheit
und Tod zurückschlagen werden, stehen
uns jedoch noch bevor: Die Gesellschaft
der Singles, der unverheirateten Paare
und der nach einer Scheidung allein le-
benden Menschen wird im Alter unge-
sichert sein. Die wirklichen humanen,
sozialen und auch materiellen Kosten, 
die unsere ungebundenere Lebensweise
gegenüber den herkömmlichen Lebens-
formen von Ehe und Familie mit sich
bringen, werden also erst in Zukunft zu
begleichen sein.

Der moderne Staat beschränkt sich sei-
nem eigenen Selbstverständnis nach da-

Eberhard Schockenhoff

Seite 14 Die politische Meinung



rauf, den äußeren Frieden unter den Bür-
gern zu sichern und die Einhaltung jener
elementaren sozialen Spielregeln zu ge-
währleisten, ohne die ein friedliches Zu-
sammenleben nicht möglich ist. Woher
aber nimmt ein Gemeinwesen, das seinen
Bürgern keine Vision des guten Lebens
und erst recht keine religiöse Glaubens-
orientierung vorschreiben darf, die not-
wendigen Bindungskräfte, ohne die es
seine eigenen Aufgaben nicht erfüllen
kann? Der säkulare Rechtsstaat ist hier
der gängigen politischen Theorie zufolge
auf die in der freiheitlichen Gesellschaft
wirksamen Kräfte angewiesen, die ihm
die soziale Kohäsion und die ethische
Substanz zur Verfügung stellen, die er
zur Erfüllung seines eigenen Auftrags
voraussetzen muss. 

Das Sichtbarmachen eines ethischen
Minimalkonsenses und die Erneuerung
der moralischen Ressourcen bleiben da-
her Aufgaben, die der Gesellschaft als
Ganzes und den einzelnen moralischen
Gemeinschaften aufgegeben sind. Sie ob-
liegen der gemeinsamen Verantwortung
aller die freie Gesellschaft tragenden
Kräfte und Institutionen, also den christ-
lichen Kirchen und Religionsgemein-
schaften, den Verbänden, Gewerkschaf-
ten und Berufsgruppen, den Schulen und
Universitäten, den Medien und politi-
schen Parteien. 

Demokratischer Rechtsstaat 
nicht wertneutral
In zweiter Linie sind allerdings auch die
demokratischen Institutionen und das
staatliche Recht aufgefordert, einen eige-
nen Beitrag zur gesellschaftlichen Wert-
orientierung zu leisten. Der demokrati-
sche Rechtsstaat, dem von allen moder-
nen Verfassungen her weltanschauliche
Neutralität geboten ist, darf diese nicht
als Äquidistanz zu allen in der Gesell-
schaft gelebten moralischen Überzeugun-
gen praktizieren. Als Garant der freiheit-
lich-demokratischen Ordnung kann er

sich nicht einfach als wertneutral verste-
hen und auf die Rolle eines bloßen Notars
der gesellschaftlichen Wertediskussion
zurückziehen.

Bei allen Schwierigkeiten, den Kanon
der vom Minimalkonsens der Gesell-
schaft getragenen Grundwerte an seinen
Rändern zu umschreiben, bleibt diese
Aufgabe für eine politisch-ethische Theo-
rie der Demokratie unabdingbar. 

In seiner Enzyklika Evangelium Vitae
nennt Papst Johannes Paul II. als sol-
che dem staatlichen Handeln vorauslie-
genden Grundlagen der Rechtsordnung
die Würde der menschlichen Person, 
ihre darin verankerten unveräußerlichen
Rechte, die Solidarität der Einzelnen und
das Gemeinwohl, an dem sich die unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Gruppen
in der Verfolgung ihrer Interessen zu ori-
entieren haben. Nach dem Verständnis
der kirchlichen Soziallehre darf das Ge-
meinwohl dabei nicht nur als eine äußere
Begrenzung individueller Interessen ver-
standen werden. Vielmehr benennt das
Gemeinwohl das Ensemble jener Bedin-
gungen und Voraussetzungen, die es der
menschlichen Person erlauben, ihre Anla-
gen zu entfalten und ihre wesensge-
mäßen Lebensziele in Übereinstimmung
mit den Bedürfnissen der anderen zu ver-
folgen. So sehr das Gemeinwohl daher als
Schranke individueller Willkür verstan-
den werden muss, so wenig darf es in ei-
nen prinzipiellen Gegensatz zum recht
verstandenen Individualwohl gebracht
werden.

Das Gemeinwohl berechtigt staatliche
Instanzen zwar zur Einschränkung indi-
vidueller Freiheit, wo diese ihre Grenze
an der Freiheit der anderen findet; zu-
gleich verpflichtet das Gemeinwohl aber
auch dazu, die Voraussetzungen für die
Inanspruchnahme individueller Freiheit
und die Wahrnehmung sozialer Verant-
wortung zu schaffen. Dazu stehen der
staatlichen Gemeinschaft in der Sozial-
und Rechtspolitik zwei wichtige Instru-

Seite 15Die politische Meinung

Krisenerscheinungen der Familie



mentarien zur Verfügung, durch die sie
auf die faktischen Lebensformen und das
moralische Bewusstsein der Menschen
zumindest indirekt Einfluss nehmen
kann.

Für das Wertebewusstsein der Gesell-
schaft und für die Orientierungsfähigkeit
der in ihr heranwachsenden jungen
Menschen ist es von erheblicher Bedeu-
tung, dass jedermann weiß, auf welche Art
sozialer Beziehungen auch angesichts 
der Kontrasterfahrungen von Alter und
Krankheit, Unglück und Not Verlass ist.
Es gehört zu den wesentlichen Einsichten
der klassischen Staatstheorie, dass die
Menschen dem Staatsvolk nicht als ato-
misierte Einzelwesen angehören, sondern
in den eigenverantwortlichen, selbststän-
digen Gemeinschaften von Ehe und Fa-
milie leben, die der Staat in besonderer
Weise fördern und festigen soll. 

Ehe und Familie sind keine belie-
big veränderbaren Organisationsgrößen,
sondern „Institutionen der Sittlichkeit“, 
in denen der Mensch aufwächst und 
zu Freiheit und Verantwortlichkeit, zu
Nächstenliebe und Solidarität erzogen
wird.

Es wäre jedoch eine illusorische Erwar-
tung, die Bereitschaft zur Eheschließung
und Familiengründung könnte ohne kul-
turelle Vorgaben und ohne verbindliche
Werteentscheidungen allein aufgrund 
individueller Präferenzen und biografi-
scher Bedürfnisse auf Dauer erhalten blei-
ben. Eine Gesellschaft, die nicht mehr ge-
willt wäre, Ehe und Familie als Grund-
einheiten ihres sozialen Zusammenlebens
gegenüber anderen Lebensformen in be-
sonderer Weise zu fördern, würde ihre
eigenen Kohäsionskräfte schwächen und
zugleich ihren Mitgliedern notwendige
Orientierungsvorgaben vorenthalten. 

Deshalb muss die Rechtsordnung
auch in Zukunft daran festhalten, dass
allein die verbindliche Bereitschaft, in al-
len Risiken des Lebens füreinander ein-
zustehen, die angemessene Grundlage
für die Übernahme von Elternverantwor-
tung ist. Das Zusammenleben mit Kin-
dern ist mehr als nur eine Privatangele-
genheit der Eltern; die Ordnung dieses
Zusammenlebens muss schon um der
schutzbedürftigen Kinder willen verläss-
lich, stabil und nach außen transparent
sein. Der Auftrag an den Staat, die Fami-
lie als Lebens- und Erziehungsgemein-
schaft in besonderer Weise zu fördern,
verbietet es daher, der ehebezogenen Fa-
milie andere Rechtsformen des Zusam-
menlebens gleichrangig zur Seite zu stel-
len.

Um den natürlichen Willen der Men-
schen zur Lebens- und Familiengemein-
schaft zu stärken, bedarf es über den
rechtlichen Schutz hinaus aber auch neu-
er und langfristig angelegter sozialpoliti-
scher Maßnahmen. Ihr Ziel muss es sein,
die Rechte der Familien und der in ihr le-
benden Menschen gegenüber den Indivi-
dualisierungstendenzen der modernen
Lebenswelt zu stärken. Staat und Gesell-
schaft sind diesen die Bindungsfähigkeit
der Menschen und ihren sozialen Zusam-
menhalt schwächenden Tendenzen kei-
neswegs hilflos ausgeliefert. Es kommt
nur darauf an, die geeigneten Instrumen-
tarien entschlossen und chancenbewusst
zu nutzen. Dazu gehören unter anderem
die Einrichtung eines Familiengeldes, die
gleichberechtigte Anerkennung der Fa-
milienarbeit neben der Berufsarbeit, die
Einführung eines so genannten Kinder-
faktors für die Bemessung der Rente und
die weitere steuerliche Entlastung von
Familien.

Eberhard Schockenhoff

Seite 16 Die politische Meinung

Dieser Ausgabe liegt eine Beilage „Schönhauser Gespräche“ 
des Bundesverbandes deutscher Banken bei.


	Inhalt PM: 


