
hören zu den produktivsten in der deut-
schen Geistesgeschichte.

Mit dem Namen Novalis verbindet
sich dabei das Programm einer Reintegra-
tion des Getrennten. „Die Welt muss ro-
mantisiert werden“, lautet die Losung.
Durch ihre „romantische“ Betrachtung
und Behandlung sollen die im Prozess
der Moderne nicht nur ausdifferenzier-
ten, sondern auch voneinander isolierten
gesellschaftlichen Teilbereiche Kunst,
Philosophie, Religion, Wissenschaft, Poli-
tik, Geschichte und Alltagswelt in eine
lebendige Beziehung zueinander gesetzt
werden. Daher haben die Werke von No-
valis, die großen poetischen Werke wie
die Hymnen an die Nacht, die Lehrlinge zu
Sais und der Heinrich von Ofterdingen, aber
auch die Fragmentsammlungen Glauben
und Liebe und Blütenstaub oder die Rede
Die Christenheit oder Europa, die Struktur
von zukunftsgerichteten Utopien. Es sind
Gegenbilder zu bestehenden Ordnungen,
und sie sollen auf die gesellschaftliche
Praxis wirken. 

Frühromantische Universalutopie

Vier Teilbereiche der frühromantischen
Universalutopie lassen sich unterschei-
den:

Erstens: die politische Utopie eines
„poetischen Staates“, der Teil eines in
Frieden und Freiheit geeinten Europas
sein sollte, 

zweitens: die „Enzyklopädistik“ ge-
nannte Universalwissenschaft, eine Zu-
sammenführung des Getrennten im Ge-
biet der Wissenschaften, 

Sein Name war Programm: „Novalis“ –
der Neuland Rodende und Bearbeitende.
Georg Philipp Friedrich Freiherr von
Hardenberg (1772–1801) legte sich dieses
Pseudonym 1798 bei der Veröffentli-
chung seines ersten romantischen Wer-
kes, der Fragmentsammlung Blütenstaub,
zu. Der Nom de guerre zeugt von Selbstbe-
wusstsein und Aufbruchstimmung. Em-
phatisch verkündet das 32. Fragment:
„Wir sind auf einer Mission. Zur Bildung
der Erde sind wir berufen.“ Ohne diesen
prophetisch-revolutionären Ton ist die
Frühromantik nicht zu denken. Novalis,
der Romantiker par excellence, denkt
und schreibt vor dem Hintergrund des
Epochenumbruches um 1800. Seine
Werke, Tagebücher und Briefe sind
durch eine charakteristische Unruhe und
Beweglichkeit seines Geistes gekenn-
zeichnet, eine auffallende Sensitivität
und die Fähigkeit zur Aneignung und
Anverwandlung alles Fremden und
Neuen. Das ist Ausdruck einer individu-
ellen Disposition, aber auch charakteris-
tisch für die Generation derer, die in den
1770er Jahren geboren wurden und das
Ancien régime nicht mehr als stabile Ord-
nung erlebt haben, sondern als im Zerfall
befindlich – eine Auflösung, die von den
Frühromantikern nicht nur als Verlust
beklagt, sondern mindestens ebenso sehr
als Anbruch einer neuen Zeit begrüßt
wurde, als deren Hauptvertreter sie sich
selbst sahen. 

Die wenigen Jahre zwischen 1795 und
der Jahrhundertwende, in denen Novalis
seine Hauptwerke geschrieben hat, ge-

Seite 75Nr. 376 · März 2001

Vor 200 Jahren starb 
Friedrich von Hardenberg,

genannt „Novalis“

Zur „Bildung 
der Erde“ berufen
Herbert Uerlings



drittens: die „neue Mythologie“, das
heißt eine Gemeinschaft stiftende symbo-
lische Sprache, und schließlich 

viertens: die Utopie der wiedergewon-
nenen Einheit des Menschen mit der Na-
tur.

Im Unterschied zu älteren Utopiekon-
zeptionen wird die frühromantische als
eine dynamische entworfen. Es gibt keine
Bilder abgeschlossener Zielzustände
mehr, die Ideale fungieren vielmehr als
Mittel der unendlichen Annäherung an
das Ziel.

In der daraus entstehenden unendli-
chen Bewegung liegt das Charakteristi-
kum romantischen Denkens und Schrei-
bens. Das erste Blütenstaub-Fragment –
der erste Satz, den der Romantiker Nova-
lis veröffentlichte – lautet daher: „Wir su-
chen überall das Unbedingte und finden
immer nur Dinge.“ Im 1802 postum ver-
öffentlichten Heinrich von Ofterdingen
heißt es poetischer: „Wohin gehen wir? –
Immer nach Hause.“

Candide gegen die Poesie

Dieses unendliche Unterwegssein macht
den Heinrich von Ofterdingen zum roman-
tischen Roman schlechthin und zum Ge-
genstück seines klassischen Bruders,
Goethes Wilhelm Meister (1795). Goethe
lässt Wilhelm in der Beschränkung sein
Heil finden, das Bildungsziel wird er-
reicht, indem, wie Hegel es formulierte,
„das Subjekt sich die Hörner abstößt“.
Dazu gehört, dass die Naturpoesie und
das Wunderbare ganz in den Hinter-
grund treten und der Dilettant Wilhelm
seine fatale Neigung zur Kunst aufgeben
muss. Novalis hat diesen Roman bei sei-
nem Erscheinen sofort gelesen und
zunächst außerordentlich geschätzt.
Dann aber blieb nur noch die Bewunde-
rung für den Stil, während das Unroman-
tische des Gehalts heftig verurteilt wurde:
Das Ganze sei eine „Wallfahrt nach dem
Adelsdiplom“ und ein „Candide gegen
die Poesie“, denn hier werde letztlich mit

großer Kunst der Sieg des Nützlichkeits-
denkens über die Poesie des Lebens in-
szeniert: „Die ökonomische Natur ist die
wahre – übrig bleibende.“ 

Der als Gegenstück zum Wilhelm Meis-
ter konzipierte Heinrich von Ofterdingen
sollte im selben Verlag und in gleicher
Aufmachung erscheinen und dasselbe
Thema behandeln: die Vermittlung von
Schönheit und Nutzen, von Poesie und
Ökonomie, von universalem Anspruch
und der Prosa der Verhältnisse, von Un-
endlichem und Endlichem. In diesem
Konflikt erkannte Novalis das Signum
der Moderne, befand aber, die Kunst
dürfe sich nicht darauf beschränken, dem
Einzelnen den Weg der Einordnung in die
bestehenden Verhältnisse vorzuzeich-
nen: „Das Wort Lehrjahre ist falsch – es
drückt ein bestimmtes Wohin aus. Bei mir
soll es aber nichts als Übergangsjahre
vom Unendlichen zum Endlichen bedeu-
ten.“

Die blaue Blume

Der Heinrich von Ofterdingen ist denn auch
kein Bildungsroman mehr. Gewiss: Der
Held ist der mittelalterliche Dichter Hein-
rich von Ofterdingen, einer der Sänger
des Wartburgkrieges und in den Augen
Hardenbergs und seiner Zeitgenossen
noch keine Sagengestalt, sondern eine
historische Figur. Der unvollendet geblie-
bene Roman erzählt von seiner Bildung
zum Dichter und Helden, die ihn bis zur
Befreiung Jerusalems und der Herauf-
führung eines neuen goldenen Zeitalters
führen sollte. Aber aus der individuellen
Bildungsgeschichte dessen, der irrt, um
etwas Beschränktes zu finden, wird nicht
nur der Weg Heinrichs zum Dichter, son-
dern eine „Apotheose der Poesie“, der
Poesie im weiteren romantischen Sinne
einer Poesie des Lebens. Menschliche Ge-
schichte und Naturgeschichte, Wissen
und Glauben, Philosophie und Kunst,
Vergangenheit und Zukunft – alles wird
zueinander in Beziehung gesetzt im

Seite 76 Die politische Meinung

Herbert Uerlings



Lichte der frühromantischen Universal-
utopie. Das ist in der Tat ein ganz anderer
Weltentwurf als im Wilhelm Meister. Ob
dieser Unterschied und damit der zwi-
schen Klassik und Romantik aber wirk-
lich so grundlegend ist, wie manche
Selbstäußerungen (auch Goethes) glau-
ben machen wollen, darf füglich bezwei-
felt werden. Man braucht dafür nicht 
erst auf Faust II zu verweisen: Es ist kein
Zufall, dass die beiden leitmotivisch 
verwandten Farben des Heinrich von 
Ofterdingen, Blau und Gold, die beiden
„absoluten Farben“ aus Goethes Farben-
lehre sind. So ist denn auch die blaue
Blume, das Sinnbild unendlicher Anzie-
hung und Verwandlung im Roman, das
dann zum Zentralsymbol der deutschen
Romantik wurde, Zeichen der Verbun-
denheit mit Goethe wie des Wunsches,
die von ihm akzeptierten Grenzen zu
überschreiten.

Die Leichtigkeit, Transparenz und Be-
weglichkeit, mit der Novalis denkt und
schreibt und die für die Romantik so cha-
rakteristischen Entgrenzungserfahrun-
gen darstellt, ist einzigartig. Bei Tieck, 
E. T. A. Hoffmann, Bonaventura, Bren-
tano, Eichendorff und anderen sind die
Helden durch den Wahnsinn bedroht
und fallen ihm häufig tatsächlich zum
Opfer. Novalis’ Helden dagegen werden
nie wahnsinnig. Sie verstehen es wie die
Figuren keines zweiten Romantikers, Un-
endliches und Endliches miteinander zu
vermitteln und daran ihr Leben zu ge-
winnen.

„Statt Nicht-Ich – Du“

Ein anspruchsvolles Gedankengebäude
entsteht aber erst durch die Auseinander-
setzung mit der zeitgenössischen Philoso-
phie, vor allem mit Kant, Fichte und
Schelling sowie dem holländischen Philo-

Seite 77Die politische Meinung

Zur „Bildung der Erde“ berufen

Friedrich von Hardenberg gab sich 1798 das Pseudonym „Novalis“, 
Radierung, Künstler unbekannt



sophen Frans Hemsterhuis. Eine mar-
kante Abgrenzung findet, bei aller Be-
wunderung für das Pathos der Selbst-
tätigkeit und Freiheit des Ich, gegenüber
Fichte statt. Denn dieser hatte die Bezie-
hung zwischen Subjekt und Objekt, Ich
und Natur als „Kampf“ zwischen Ich und
Nicht-Ich und als dessen „Unterwer-
fung“ durch das Ich beschrieben. „Statt
Nicht-Ich – Du“, notiert Novalis stattdes-
sen. An die Stelle der Herrschaftsmeta-
phorik tritt eine auf die Gleichursprüng-
lichkeit von Ich und Nicht-Ich, Geist und
Natur, Subjekt und Objekt gegründete
Liebesphilosophie und -religion: „Die
Liebe ist der Endzweck der Weltge-
schichte – das Unum des Universums.“
Das impliziert, dass das Sein oder das Ab-
solute mit dem Gedanken der Differenz
vermittelt wird. Es wird daher nicht als
einfache Einheit, sondern als Einigkeit
von Einheit und Vielheit verstanden.

Mit der Formel „Statt Nicht-Ich – Du“
lässt sich auch der Kern der Naturphilo-
sophie Hardenbergs bezeichnen. Die Na-
tur gilt ihm als ein lebendiges Wesen, das
mit dem Menschen durch beider Zu-
gehörigkeit zu einer Bewusstseinsent-
wicklung verbunden ist, die selbstbezüg-
lich und prinzipiell unendlich ist. In die-
ser Vorstellung kehrt die aufklärerische
Idee der „großen Kette der Wesen“ als Ort
unendlicher Perfektibilität, der Einheit
von Immanenz und Transzendenz des
Göttlichen und der die moralische Frei-
heit sichernden Einheit und Differenz
von Geist und Materie wieder. Eine sol-
che Philosophie eröffnet neue Möglich-
keiten für die Religion.

Wie andere Romantiker steht Novalis
seinem Selbstverständnis nach in einem
mit dem Mittelalter beginnenden europä-
isch-christlichen Traditionszusammen-
hang, der von der nicht-christlichen An-
tike abgegrenzt wird. Die frühromanti-
sche Betonung der Überlegenheit einer
romantisch-christlichen Epoche wird bei
ihm vor allem damit begründet, dass erst

die nachantike Religion Grunderfahrun-
gen der Moderne, vor allem die Aufwer-
tung des Subjekts und seiner Individua-
lität und Freiheit sowie seine Geschicht-
lichkeit, angemessen zum Ausdruck
bringe. Damit versucht Novalis, Religio-
sität im Anschluss an Positionen der Auf-
klärung auf dem Reflexionsstand der
neunziger Jahre neu zu denken. 

Die Herausforderung lag in der trans-
zendentalphilosophischen Kritik am tra-
ditionellen Modell der Offenbarung: Es
sei, so Fichte im Versuch einer Kritik aller
Offenbarung (1792), mit der moralischen
Freiheit des Menschen unvereinbar. Die-
jenigen Frühromantiker, die gleichwohl
an der Religion festhalten wollten, taten
dies, indem sie Religiosität primär als
Selbsterfahrung des Unbedingten im ei-
genen Ich deuteten, wobei sie den von
Kant der Erfahrung gezogenen Grenzen
dadurch Rechnung zu tragen suchten,
dass sie diese Selbsterfahrung nicht allein
aus der Vernunft, sondern auch aus der
Fantasie herleiteten, die es mit eigenen
Setzungen und Bildern des Unbedingten
zu tun habe. Vor diesem Hintergrund
konnten dann auch die positiven Religio-
nen beziehungsweise die überlieferten
Offenbarungstexte als Ausdruck des
Weges der Menschheit zum Begreifen der
eigenen Subjekthaftigkeit verstanden
werden.

„Wahre Religiosität“

Besonders prägnant geschieht das in No-
valis’ 74. Blütenstaub-Fragment, das ne-
ben Schleiermachers Über die Religion. Re-
den an die Gebildeten unter ihren Verächtern
(1799) als zentraler theoretischer Text
frühromantischer Religionsphilosophie
gelten darf. Die Einheit von Sinnlichkeit
und Vernunft wird als regulative Idee
konzipiert, diese aber soll sinnlich verge-
genwärtigt werden können. „Wahre Reli-
giosität“ ist die Fähigkeit, die gesamte Er-
scheinungswelt zum Mittelglied einer Be-
ziehung zur transzendenten Gottheit zu

Herbert Uerlings

Seite 78 Die politische Meinung



machen. In der Europa-Rede wird dieser
Gedanke zum Leitfaden eines Rück-
blickes auf die Geschichte des Kontinen-
tes seit dem Mittelalter, und im dichteri-
schen Werk ist die Mittlerreligion prak-
tisch allgegenwärtig. Besonders prägnant
wird sie in der so genannten Hymne, die
spätere Herausgeber unter die für das
kirchliche Gesangbuch geschriebenen
Geistlichen Lieder eingeordnet haben,
wohin sie gewiss nicht gehört. In der
Hymne wird eine apokalyptische Hoch-
zeit von Himmel und Erde gestaltet, bei
der irdischer Körper und mystischer
Geist-Leib ineinander gespiegelt und in
einer lyrischen Transsubstantiation inein-
ander verwandelt werden:

Wer hat des irdischen Leibes
Hohen Sinn errathen?
Wer kann sagen,
Daß er das Blut versteht?
Einst ist alles Leib,
Ein Leib,
In himmlischem Blute
Schwimmt das selige Paar. (I, 167)

Eine spezifisch frühromantische Reli-
giosität steht auch im Hintergrund des
politischen beziehungsweise geschichts-
philosophischen Denkens Friedrich von
Hardenbergs. Den Ausgangspunkt bildet
wiederum die Auseinandersetzung mit
der Aufklärung. Ihr zufolge können neu-
zeitliche Staatstheorien nicht mehr auf
eine religiöse Legitimationsbasis zurück-
greifen. Sie argumentieren daher natur-
rechtlich und deuten den Staat als Vertrag
der Bürger, die zu Gunsten der Befriedi-
gung vitaler Interessen und Bedürfnisse
einen gewissen Zwang in Gestalt von Ge-
setzen akzeptieren. 

Die Trennung von Staat und Gesell-
schaft erscheint so als letztlich nicht auf-
hebbar und der Staat als nie vollständig
legitimierbar. Diese Problematik bezeich-
net die frühromantische Metapher vom
Staat als Maschine, wie sie sich bei Nova-

lis etwa im 36. Fragment von Glauben und
Liebe (1798) findet. Die Staatstheorien des
achtzehnten Jahrhunderts versuchen,
diese Spannung zwischen politischem
und gesellschaftlichem Willen aufzuhe-
ben oder doch zu mildern, wobei die ein-
flussreichsten Modelle das der Gewalten-
teilung von Montesquieu und das einer
Demokratie ohne Gewaltenteilung von
Rousseau wurden. Zum wichtigsten Be-
zugspunkt für die Frühromantiker wurde
auch auf diesem Feld Kant. Auf seine
durch den Basler Frieden zwischen
Frankreich und Preußen 1795 inspirierte
Schrift Zum ewigen Frieden (1795) antwor-
teten innerhalb von nur fünf Jahren Her-
der, Fichte, Friedrich Schlegel, Görres,
Gentz, Jean Paul, Goethe, Hölderlin und
Novalis. Den erhofften dauernden allge-
meinen Frieden durch die Balance der
Mächte herbeiführen zu wollen erschien
nicht nur Kant als ein Ding der Unmög-
lichkeit.

Für Novalis ist der Rückgriff auf die in-
tegrierende Kraft der Religion charakte-
ristisch, die für ihn Priorität vor der Frage
der Staatsform hat. Ausschlaggebend für
diesen Schritt waren verschiedene Er-
kenntnisse und Erfahrungen. So war es
seiner Meinung nach auch Fichte in der
Grundlage des Naturrechts (1796) nicht ge-
lungen, die Trennung von Naturrecht
und Sittengesetz und damit von Moral
und Politik zu überwinden. 

Die Französische Revolution hatte we-
der das Legitimationsdefizit des Staates
beseitigt noch die Demokratie als eine
Staatsform empfohlen, unter der sich
Wahrheit und Moralität leichter durch-
setzen könnten; sie schien darüber hinaus
die Stabilität nicht nur des französischen
Staates auf Dauer zu gefährden. Ange-
sichts dieser Erfahrungen entwickelte
Novalis ein Konzept, das auf die Aufhe-
bung der Trennung von Religion und Po-
litik zielte. Damit war keine Restauration
gemeint, sondern eine Erneuerung des
Verhältnisses auf höherer Stufe: Die neue

Seite 79Die politische Meinung

Zur „Bildung der Erde“ berufen



Religion sollte ihre Einheit stiftende Leis-
tung gerade unter Wahrung der Freiheit,
der Autonomie des Subjekts, erbringen.
Das wird in Glauben und Liebe gewisser-
maßen innerstaatlich, in der Rede Die
Christenheit oder Europa (1799) im Blick 
auf eine internationale Friedensordnung
unter dem Vorzeichen einer „absoluten
Liebe“ und der Mittlerreligion ent-
wickelt.

Die Europa-Rede

Den Kairos für die Europa-Rede bildet der
Spätherbst 1799, das heißt jene geschicht-
liche Stunde, in der die katholische Kirche
nach dem Tod Pius VI. im August 1799
ohne Oberhaupt war und die Franzosen,
die den Kirchenstaat besetzt hielten, eine
Neuwahl verboten hatten. Gleichzeitig
rüstete die große Koalition zu einem
neuen Krieg gegen Frankreich. Novalis
sah hier Notwendigkeit und Chance zu
einer grundlegenden Erneuerung.

In der Europa-Rede werden die Zuhö-
rer zur Herstellung des „ewigen Frie-
dens“ aufgefordert; sie sollen für dieses
Ziel begeistert werden. Dieses soll durch
eine umfassende, auch die konfessionel-
len Grenzen hinter sich lassende geistig-
religiöse Erneuerung unter frühromanti-
schem Vorzeichen erreicht werden. Dabei
geht es nicht um eine Wiederherstellung
frühmittelalterlicher Zustände. Der Red-
ner ist vielmehr der Auffassung, dass der
Stoff der Geschichte „fortschreitende, im-
mer mehr sich vergrößernde Evolutio-
nen“ seien; er zeichnet daher keineswegs,
wie oft behauptet worden ist, nur ein Ver-
fallsbild der Entwicklung Europas seit
dem Mittelalter, sondern insgesamt eines
der Höherentwicklung. Am Ende ruft er
dazu auf, den gegenwärtigen Kairos zu
nutzen und etwas, das aus seiner Sicht be-
reits einmal historische Gestalt gewonnen
hat, auf einer höheren Stufe erneut herzu-
stellen.

Die Akteure, die diese epochale Wende
heraufführen können und sollen, sind die

geistig führenden Köpfe Europas und un-
ter ihnen in erster Linie die Frühromanti-
ker selbst. Sie nehmen daher in der Ge-
genwart um 1800, beim Anbruch der
„neuen goldenen Zeit“, die Position ein,
die im Frühmittelalter, der „alten golde-
nen Zeit“, die Geistlichkeit innehatte: die
„Ersten unter den Menschen an Geist,
Einsicht und Bildung zu sein“. Die intel-
lektuelle Avantgarde Deutschlands wird
also in der Europa-Rede dazu aufgerufen,
Träger und Beförderer der Einheit von
Religion, Wissenschaft, Kunst und Politik
zu werden. Sie könne diese Funktion
wahrnehmen, weil sie das Problem der
Freiheit gelöst und „einer höhern Epoche
der Kultur“ zugearbeitet habe, die jetzt
nicht mehr dem „Sinn des Unsichtbaren“
schädlich ist. 

Das „heimliche Mündigwerden“ der
Menschen, das Erlangen der Subjektauto-
nomie, bezeichnet, trotz aller Widrigkei-
ten und Rückschläge, den roten Faden der
Entwicklung Europas. Die „neue Kirche“,
wie der Name für die neue Vereinigung
lautet, soll die „ächte Freiheit“ bringen.
Von ihr war in der alten goldenen Zeit
nicht die Rede, und um sie hatten die
Französische Revolution und der Protes-
tantismus deshalb mit Grund, aber ver-
geblich gerungen.

Die Europa-Rede ist somit eine Varia-
tion auf das große Thema des Romanti-
kers Friedrich von Hardenberg: die Her-
stellung einer Welt, die eine „freie Ver-
bindung selbständiger, selbstbestimmter
Wesen“ wäre. Zu seinem Schicksal gehört
es, dass sein Werk schon unmittelbar
nach seinem Tod in jenen Parteienstreit
hineingezogen wurde, der das Religiöse
und das Parteipolitische unmittelbar
gleichsetzte und die Kunst vor Alternati-
ven wie „Fortschritt oder Reaktion“ und
„Gesundheit oder Krankheit“ stellte.

Bedeutende Rezipienten

Novalis ist jedoch keineswegs nur miss-
verstanden worden. Zu den bedeutends-

Herbert Uerlings

Seite 80 Die politische Meinung



ten Zeugnissen einer produktiven No-
valis-Rezeption gehört Thomas Manns
Rede Von deutscher Republik (1922), in der
der Dichter sich unter dem Eindruck der
Ermordung Rathenaus von der völkisch-
konservativen Seite, von Terror, Obsku-
rantismus und Reaktion distanzierte und
zur Weimarer Republik bekannte. Als sei-
nen „Eideshelfer“ bei seinem Bekenntnis
zu Republik, Demokratie und Humanität
führt der große Konservative den Roman-
tiker Novalis an. In den Werken dieses
„wollüstigen Denkers und hochintellek-
tuellen Träumers“ glaubt Thomas Mann
die Einheit jener Gegensätze zu finden,
die ihn zeitlebens selbst beschäftigten: die
„Sympathie mit dem Tode“ und die Mys-
tik im weiteren Sinne auf der einen und
das rationale, intellektuelle, kosmopoliti-
sche und praktisch-tätige Element der Ro-
mantik auf der anderen Seite.

Poetische Revolution

Schon zuvor war von den französischen
Symbolisten Novalis als einer der Wegbe-
reiter einer modernen Ästhetik und Poe-
tik, vor allem der Lyrik, entdeckt worden,
und 1962 wird Hans Magnus Enzensber-
ger in seinem Essay Poesie und Politik
urteilen, dass von Novalis und Brentano
„eine poetische Revolution ausgegangen
ist, mit der die Moderne beginnt“. Die
Wege, die vom Werk dieses Romantikers
in die Moderne führen, sind jedoch viel-
fältig. Georg Trakl, Ernst Jünger, Hugo
von Hofmannsthal, Robert Musil, Gott-
fried Benn, Ingeborg Bachmann, Anna
Seghers, Wolfgang Hilbig, Ernst Meister,
Botho Strauß und viele andere haben sich
mit ihm auseinander gesetzt, und Tho-
mas Bernhard lässt in Alte Meister (1985)
seine Hauptfigur Reger gar bekennen:
„Alle Philosophen altern mit der Zeit, No-
valis nicht“, und: „Novalis ist der Dichter,
den ich zeitlebens immer gleich und im-

mer gleich-inständig geliebt habe, wie
keinen anderen.“

Zur Wirkungsgeschichte dieses le-
benskräftigen Träumers gehört auch,
dass er dort, wo er am heftigsten verfemt
war, heute die kräftigsten Wurzeln ge-
schlagen hat. In der ehemaligen DDR galt
die Romantik lange als Beginn jener Zer-
störung der Vernunft, die in den Faschis-
mus geführt habe. Am Ende der siebziger
Jahre war sie vom Lehrplan der allgemein
bildenden Schulen praktisch verschwun-
den.

Rettung der Geburtsstätte

Schloss Oberwiederstedt, die im Mansfel-
dischen gelegene Geburtsstätte Friedrich
von Hardenbergs und bis zur Vertrei-
bung im Jahre 1945 im Besitz der Familie,
hatte lange als Altersheim gedient, war
dann dem Verfall preisgegeben worden
und sollte 1987 abgerissen werden. Einer
kleinen Gruppe mutiger Wiederstedter
Bürger gelang es jedoch, den Abriss zu
verhindern und das kleine Renaissance-
schloss zu retten. Es wurde nach der
Wende schnell zum Kristallisationspunkt
vielfältiger Bemühungen um Novalis: ein
Novalis-Museum und eine Forschungs-
stätte für Frühromantik entstanden, und
die Internationale Novalis-Gesellschaft
wurde hier gegründet und hat auf Ober-
wiederstedt ihren Sitz. Die inzwischen in
einem „Kuratorium Novalis“ vereinigten
Wiederstedter der ersten Stunde erhielten
für ihre kulturhistorisch bedeutsame Tat
1992 den Konrad-Adenauer-Preis in Sil-
ber. Inzwischen darf Schloss Oberwieder-
stedt als ein gelungenes Beispiel für ein
deutsch-deutsches Zusammenwachsen
gelten. Es bleibt zu wünschen, dass diese
Arbeit mit der vorgesehenen Gründung
einer Novalis-Stiftung anlässlich des 200.
Todestages am 25. März 2001 ein dauer-
haftes Fundament erhält.

Seite 81Die politische Meinung

Zur „Bildung der Erde“ berufen


	Inhalt PM: 


