
traditionsorientierten Zeit als anschei-
nend gewisser denn in einer Zeit, der die
Tradition als Anhalt zur Zukunft zerfal-
len ist. Unserer Zeit ist die Vergewisse-
rung einer lebenstauglichen Zukunft per
Tradition im vergangenen Jahrhundert
ziemlich blamabel zerfallen. Darum aber
apokalyptische Gesänge als konkreten
Gegenwartsbestand zu nehmen lässt
außer aller Achtung, dass gerade in dieser
als zukunftsängstlich deklarierten Zeit
die zukunftseröffnenden Horizonte fun-
diert werden, die ein neues Zeitalter prä-
gen werden. Unsicherheit und auch
zögerliches Schwanken sei zugegeben:
Doch solches Verhalten war noch zu allen
Zeiten, und also auch zu den Zeiten, da
die Tradition einen hinreichenden Anhalt
bot, ein recht lebenstaugliches Verhalten.
Die von Ihnen konstatierte Zukunfts-
angst ist das Resultat der medial bestens
vermarkteten Virtualität von Welt, nicht
aber die hier und jetzt sich ereignende
wirkliche Welt; womit ich die offen-
kundigen Problematiken der Gegenwart
nicht leugne!

Ebenso virtuell ist die von Ihnen kon-
statierte Schwäche des Säkularismus,
„weil diesem mit der Krise des Fort-
schrittsglaubens buchstäblich das Rück-
grat gebrochen ist“. Wo hat solches statt?
Über eine kurze Zeit hinweg versuchte
schon die Frankfurter Schule diese Kon-
statierung zu popularisieren; mit ziem-
lich geringem Erfolg. Weil an irgendeiner
Stelle Wissenschaft und Technik erken-
nen, dass eine Intention nicht eingelöst
wurde beziehungsweise auf dem einge-

Seite 83Nr. 376 · März 2001

kontrovers

Rüdiger Böhle

Wider die Prägekraft des Christen-
tums – Aus einer Entgegnung auf Eugen
Biser, Die politische Meinung, Juni 2000

Sehr geehrter Herr Professor Biser, Ihr Ar-
tikel, den ich mit Interesse las, wirft einige
Fragen auf und bedarf einiger Anmer-
kungen. Sie konstatieren zu Anfang Ihres
Artikels, dass den Menschen im Anblick
einer entscheidenden Schwelle, die es zu
überschreiten gilt, „ein tief sitzendes
Angstgefühl“ befällt. Als Beleg führen Sie
einige Stellen aus der Literatur an. Lassen
wir die Frage beiseite, ob die angeführten
Literaturstellen zum Beleg Ihrer Konsta-
tierung taugen, stellen aber dafür die real
nachprüfbare Frage, ob Ihre Konstatie-
rung auf die Wirklichkeit zutrifft? Das
mediale Spektakel um den vermeintli-
chen Millenniumswechsel könnte Sie be-
stätigen, wenn man nicht auf die alltägli-
che Verhaltensweise der Menschen hin-
sieht. Was sich hier ereignet, mag, und
das nur in der Ausnahme, bis zur Furcht
kommen, nicht aber zur Angst; das ge-
wöhnliche Empfinden spannt sich aus
zwischen Unsicherheit und kritischer
Distanz zu dem, was noch nicht ist, weil
es erst noch werden soll. Die umgangs-
sprachliche Rede von der Angst vor der
Zukunft hat mit dem, was Angst in be-
grifflicher Strenge ist, nichts zu tun; kaum
etwas mit Furcht, sondern mit der aller
Zukunft wesentlich zugehörigen Unbe-
stimmtheit, die im menschlichen Verhal-
ten zur Bestimmtheit der Gegenwart auf-
gehoben wird. Die Konditionen zur Er-
stellung von Zukunft zeigen sich in einer



schlagenen Weg nicht eingelöst werden
konnte, resultiert darum kein Rückgrat-
bruch. In Wissenschaft und Technik ent-
wickelt sich eine Sache stringent: von
Gentechnik und Genfood über Organ-
ersatz und Medikamente bis zum Klonen
– was taugt, wird sich bewahren; was
nicht taugt, wird sich nicht bewahren: wie
immer jede Methode und jedes Werkzeug
sich erweisen muss, um sich auch bewah-
ren zu können. Die kritische Distanz zu
sich selbst und den Resultaten ist Wissen-
schaft und Technik immanent, denn Wis-
senschaft und Technik entwickeln sich je
kritischer desto stringenter und effekti-
ver. Das Kriterium: die ganz reale und
von jedermann erfahrbare Brauchbarkeit
der Resultate. 

Kein gebrochenes Rückgrat

Eine zuhöchst kritische Distanz von Wis-
senschaft und Technik zu ihren Resulta-
ten und dadurch insbesondere zu sich
selbst und also zur Korrektur hat aber
nichts mit einem gebrochenen Rückgrat
zu tun, sondern ist vielmehr die conditio
sine qua non des wissenschaftlich-techni-
schen Fortschrittes. Diese kritische Dis-
tanz zu den eigenen Resultaten und dabei
insbesondere zu sich selbst, wie sie der
Wissenschaft und der Technik ex principio
eigen ist, hätte der Glaube, insbesondere
der, dem Sie angehören und dienen, erst
noch zu leisten! So etwa, wenn Sie die
Aufklärung als Umweg ansehen, auf wel-
chem „die wesentlichen Motive der Jesus-
botschaft wie Freiheit, Solidarität und To-
leranz in Profanbereiche eindringen“
konnten. Die Geschichte erzählt den um-
gekehrten Weg. Der prägnante Vertreter
der Aufklärung, Immanuel Kant, schrieb
einen Aufsatz „Was ist Aufklärung?“ und
führte darin anhand der christlichen Kir-
che und deren Anstrengung, den Men-
schen in der Unmündigkeit zu halten,
vor, wie fern das Christliche von Freiheit,
Solidarität und Toleranz ist. Und wo haben
diese drei Begriffe bei Jesus, wie ihn die

Evangelien vortragen, Relevanz? Gehen
wir der Nächstenliebe nach, so erkennen
wir selbst hier keine Solidarität, sondern
nur die Dienstbarkeit am größten und der
Nächstenliebe vorgeordneten Gotteslie-
bengebot! Freiheit und Toleranz kommen
bei Jesus schon gar nicht vor, wie sollte
das auch möglich sein, da das unmittelbar
erwartete Reich Gottes Freiheit und Tole-
ranz nur als Abwendung von Gott und
seinem Heilsangebot terminiert werden
können? Aber auch wenn wir auf die Ge-
schichte des Christentums hinsehen, pas-
sen diese drei Begriffe nicht dazu, denn
selbst bei der Solidarität zeigt sich keine
durchgängige Bestimmtheit. Von Freiheit
und Toleranz sollte das Christentum an-
gesichts seiner Geschichte vielleicht bes-
ser schweigen, zumindest aber nur ganz
leise reden: Die Kalifate in Spanien tole-
rierten Juden wie Christen, während die
Reconquista keine Toleranz gegen Mus-
lime und Juden an den Tag legte; die Ket-
zerverfolgungen, Kreuzzüge und sonsti-
gen Religionskriege sprechen auch nicht
von Freiheit und Toleranz; die Schwierig-
keiten eines Boff, Küng, Drewermann et
cetera auch nicht.

Die Geschichtslosigkeit und Unkennt-
nis der kulturellen Fundamente, zum Bei-
spiel der Bibel, die dem modernen Selbst-
verständnis wohl eigen zu sein scheint,
sind bei Ihrer Rede Voraussetzung; denn
nur so ist gewährleistet, dass derart ver-
gesslich und vergangenheitsbewältigend
geredet werden kann. Doch zeigt sich
auch hier die Ironie der List der Vernunft:
Wenn diese Rede gilt, dann besagt sie,
dass der Anspruch Ihrer Kirche, das Lehr-
amt schlechthin zu sein, nicht nur nicht
mehr eingelöst werden kann, sondern
vielmehr fundamental ruiniert wurde, da
Ihre Kirche diese Trias weder verkün-
digte noch lehrte, geschweige denn im
Handeln zur Welt brachte, wohl aber das
Gegenteil bis hin zur Verteufelung der
Demokratie und der mit dieser wesent-
lich verbundenen Freiheit, Solidarität

Seite 84 Die politische Meinung

kontrovers



und Toleranz noch in diesem Jahrhun-
dert! So eignet sich das Christentum wohl
kaum zum Garanten dessen, was wir
heute Freiheit, Solidarität und Toleranz
nennen und meinen!

Rückwärts in die Zukunft

Dantes Satz „Wer rückwärts schaut, muss
rückwärts gehen“, den ich in der Kürze
der Zeit nicht gefunden habe, um den
Satz in seinem Kontext zu verstehen, ist
entweder eine Binsenweisheit, und also
wertlos, oder schlicht falsch: Der Mensch
geht immer nur rückwärts in die Zukunft,
wie Hegel logisch feinsinnig aufzeigt!
Nur in seine oder die Vergangenheit
blickend, kann der Mensch sich orientie-
rend in die Zukunft bewegen; weil diese
noch nicht ist, sondern erst noch geschaf-
fen werden muss, kann er, auf sie hin-
blickend, notwendig nur Nichts sehen
und also auch per Blick in die Zukunft
sich nicht orientieren. Insofern Nichts in
den Blick fällt, kann alles, und zwar wi-
derstandslos, vorgestellt werden; daraus
resultiert notwendig alle Apokalyptik.
Daraus aber abzuleiten, dass das Wirkli-
che so bestimmt sei, hebt das so Vorge-
stellte nicht schon in den Rang des Wah-
ren.

Wenn Ihner Meinung nach das Chris-
tentum als Zukunft vor sich ein derarti-
ges Angst- und Drohpotenzial sieht, 
dann geht es in der Tat vorwärts in die Zu-
kunft und also ohne Orientierung. Die
eruierten Drohgestalten resultieren aus
dem Vorstellungshorizont des Christen-
tums und terminieren wohl eher die un-
erledigten Widersprüche und Problema-
tiken der christlichen Vergangenheit als
der menschlichen oder wirklichen Zu-
kunft! Am Ende Ihres Artikels sprechen
Sie Ähnliches ja auch an: „Wenn es dem
Christentum gelingt, sich dem nach Iden-
tität verlangenden Menschen als die voll-
gültige Beantwortung seiner Lebens- und
Sinnfragen glaubhaft zu machen, ist an
seiner Zukunftsfähigkeit nicht zu zwei-

feln.“ Eben: Wenn es gelingt, sich glaub-
haft zu machen!

Kultivierung oder Hybris

Was ist an der Bio- und Medientechnik das
so außergewöhnlich Bedrohliche? Jede
Entdeckung wie jeder neue Gedanke,
neues Werkzeug oder Verfahren muss sei-
nen Tauglichkeitshorizont ausweisen; so
auch die moderne Bio- und Medientech-
nik. Wenn man allerdings einen alltägli-
chen Sachgehalt gleich einer Gestalt der
apokalyptischen Reiter betrachtet, sodass
aus einer Zweckmäßigkeit eine Autono-
mie wird, die „dem Menschen Schritt für
Schritt die Rolle des Schöpfers, zuletzt so-
gar die des Schöpfers seiner eigenen Zu-
kunftsgestalt [überträgt]“, dann verstellt
sich der Blick auf die sich ereignende Welt:
Seit dem homo sapiens– und vielleicht schon
seit dem homo errectus – unterfing sich der
Mensch eben dessen, das Sie als Bedroh-
lichkeit bis hin zur Hybris ansehen! Denn
ab ovo schafft der Mensch sowohl die Welt
als auch sich selbst zum Zwecke seiner Zu-
kunft um; bisher nannte man solches
Bemühen des Menschen schlicht: kulti-
vieren! Die Potenz zur Kultivierung einer
Pflanze, eines Tieres et cetera steigerte der
Mensch ebenfalls ab ovo; insofern jede Po-
tenzstufe eine Steigerung gegenüber der
ihr vorausgehenden ist, resultiert not-
wendig eine exponentielle Steigerung der
Potenz und nicht eine lineare. Die Kulti-
vierung des Menschen im Horizont von
Körper und Geist leistete der Mensch auch
schon immer durch gewisse Hilfsmittel:
Bücher und Schreibzeug gehören ebenso
dazu wie Sport und dessen Gerätschaften;
nicht weniger die Einnahme spezifischer
Nahrungsmittel bis zum Doping, wie 
auch bestimmte Auswahlverfahren zum
Zwecke der Nachzucht! Und wie weit rei-
chend experimentierte dabei der Mensch
in der Spannweite seiner biologisch ori-
entierten Zuchtrituale von Inzestverbot
beziehungsweise -gebot bis hin zu schich-
ten-, rassen-, religions- und sonstwie spe-

Seite 85Die politische Meinung

kontrovers



zifisch bestimmten Ausschlussverfahren;
unter anderem schon immer auf sichtbare
Krankheit Rücksicht nehmend. Frühere
Verfahren waren nicht so effizient; die heu-
tige Effizienz war aber schon immer in-
tendiert! Das vergessen wir in der gegen-
wärtigen Diskussion; insbesondere ver-
gessen wir, dass jede „biologische Begeg-
nung“ einen entscheidenden Einfluss auf
die gegenwärtige Gensituation ausübt.

Der Mensch ging schon immer bio-
technisch mit sich und der Welt um; im
Unterschied zu vergangenen Zeiten ter-
miniert er die moderne biotechnische
Handlung wissenschaftlich und nicht
mehr wie vormals wesentlich ideolo-
gisch; darum ist er heute weit erfolgrei-
cher in seinem biotechnischen Weltum-
gange, wie wir insbesondere in der Medi-
zin erfahren. Als hier noch Ideologie fest-
legte, was Medizin oder das Medizinische
sei, kam die Medizin nicht so recht voran:
darum ließen sich christliche VIPs, zu de-
nen auch Päpste gehörten, im Mittelalter
lieber von arabischen Ärzten behandeln
denn von medizinischen Glaubensbrü-
dern!

Aus der Geschichte und eigenen Erfah-
rungen her belehrt, kann ich Ihrem An-
spruche nicht folgen, dass das Christen-
tum als die „Religion des Mensch gewor-
denen Gottes für die unvertretbare
Würde und die unveräußerlichen Rechte
des Menschen einzutreten hat“. Was das
Christentum über 2000 Jahre hin zum
Thema Mensch, Menschlichkeit und
Menschenrechte in Wort und Tat offen-
barte, ist kaum dazu angetan, sich hier
zum Garanten aufwerfen zu können: die
Wiedereinführung der von den Römern
als unmenschlich und bestialisch verwor-
fenen Folter und Sklaverei; den Genozi-
ten in Nord-, Mittel- und Südamerika; die
Inquisition und Scheiterhaufen; der
„Wall gegen die andringende Sturmflut
des Unglaubens“ in der Gestalt der Wis-
senschaft und anderes Denkender und
Glaubender in Kreuzzügen und Ketzer-

kriegen; die Stellung zur Demokratie –
noch bis ins zwanzigste Jahrhundert; die
gute Zusammenarbeit mit Diktatoren,
zum Beispiel Salazar in Portugal und
Franco in Spanien, von den Diktatoren in
Lateinamerika wollen wir erst gar nicht
reden; die Stellung zur Frau et cetera.
Sollte diese Vergangenheit, und also 2000
Jahre Geschichte, einfach vergessen sein?
Diese Geschichte ist Ausdruck des Geis-
tes, der sich selbst jeweilen als das Christ-
liche schlechthin verstand und allen Wi-
derspruch bisweilen sogar mit dem Tode
vergalt! Nicht mit dem Tode, dafür war
die Zeit schon vorbei, aber mit der Ex-
kommunikation wurde in meiner Ver-
wandtschaft jemandem vergolten, einen
Protestanten geheiratet zu haben! Dieser
Geist und der ihm zugehörige Glaube soll
Garant sein für die Würde des Menschen?

Virtuelle Medienwelt?

Der Biotechnik ähnlich, zeigt sich das
Problem der Medientechnik. Die virtuelle
Welt ist doch nicht erst in der Moderne er-
stellt worden: Jede, auch die trivialste und
nicht nur die dichterische Erzählung er-
stellt eine virtuelle Welt. Was anderes als
eine virtuelle Welt erstellt die Kunst? Und
die so genannten Medien erstellten in der
damals gängigen Gestalt der Pamphlete
des Mittelalters im Streite zwischen Kai-
ser und Papst eine ziemlich ausgeprägte
virtuelle Welt. Die Redewendung „Gang
nach Canossa“ resultiert aus der von 
der Kanzel her dem Volke bis heute er-
zeugten virtuellen Welt, die mit dem
wahren historischen Datum kaum über-
einstimmt: allerdings wissen das nur we-
nige, wie etwa Historiker und historisch
Gebildete. Wie wirklichkeitsfremd muss
man sein, um in der modernen Medien-
technik die apokalyptische Gestalt zu er-
blicken, „die im Begriff [steht], die kon-
krete Wirklichkeit durch eine „virtuelle“
zu ersetzen“? Und, so ganz nebenbei:
Welche virtuellen Welten haben noch im-
mer die Religionen installiert beziehungs-

kontrovers

Seite 86 Die politische Meinung



weise zu installieren versucht? Solange
eine Religion im Status des Glaubens war,
herrschte die hier terminierte virtuelle
Welt über die konkrete Wirklichkeit: not-
falls mit bestialischer Gewalt – wie unser
christliches Abendland in epischer Breite
zu erzählen weiß. Und Sie führen ja auch
diesbezüglich Paulus und die natürlich
jetzt nur „konstruktive Mediennutzung“
an.

Fragwürdiges Kampfbündnis

Sie rekurrieren auf Huntingtons These ei-
nes „Zusammenpralles der Kulturen“
und schließen daraus auf die Notwendig-
keit, die Trias der Abrahamsreligionen zu
einer Bündelung ihrer „Kräfte zur Über-
windung des gemeinsamen Gegners“,
des „weltweit vordringenden Atheis-
mus“, zu organisieren. Insofern dem
Atheismus Ihrer eigenen Rede nach im
Zentrum seines Selbstverständnisses,
dem Fortschrittsglauben, „buchstäblich
das Rückgrat gebrochen ist“, nimmt sich
Ihre jetzige Position, eine Liga zu bilden,
etwas widersprüchlich aus. Zudem zeigt
sich die Notwendigkeit eines Kampf-
bündnisses als eine ziemlich dubiose Be-
gründung, religiöse Differenzen auszu-
räumen, die sich in der bisherigen Ge-
schichte recht blutig auswirkten: insbe-
sondere von Seiten des Christentums her!
Und wie passt Ihre Rede über die von
Ihnen spezifisch dem Christentum ent-
sprungenen großen Ideale, Freiheit – Soli-
darität – Toleranz, zur Bemühung, reli-
giöse Differenzen zum Zwecke eines
Kampfbündnisses auszuräumen, zusam-
men; wie passt diese Aggressionsposi-
tion, die Gegner- und Feinderklärung an-
derer, mit den großen Idealen der Tole-
ranz zusammen? Wie passen diese Denk-
weisen zusammen mit Ihrem Hinweis,
dass Jesus mit seinem leidvoll errungenen
Gottesbild „den politischen Fanatikern
seiner Gegenwart und aller Folgezeiten
den religiösen Vorwand ihres Kampfes
aus der Hand“ schlug; ich unterstelle Ih-

nen keinen politischen Fanatismus, doch
zeigen Ihr Aufruf zum Kampfbündnis
und ihr recht subtil vorgetragener An-
spruch auf die Führungsrolle Ihrer Kirche
in dieser Liga wider den Feind „Atheis-
mus“, dass Freiheit, Solidarität und Tole-
ranz so wichtig und ernst nun doch nicht
sind! – Diese Rede kenne ich aus der Ge-
schichte! Und ich kenne aus der Ge-
schichte die Wirkungen dieser Rede! –

So gehen Sie auch äußerst feinsinnig
mit dem Problem des Antisemitismus
um, indem Sie Auschwitz „im Kernschat-
ten der Sinnlosigkeit“ positionieren und
die alleinige Ursache für den Sachverhalt
des Antisemitismus, das Christentum,
elegant aus der Aufmerksamkeit manipu-
lieren. Sie reden so, als ob die anti-jüdi-
sche Position nicht zum fundamentalen
Bestand der christlichen Weltsicht ab ovo
gehörte: die Steigerung dieser Position in
der Abfolge der Evangelien und die da-
raus für Paulus stringent sich ergebende
Abwendung vom Judentum, weil das Ju-
dentum nicht zu bekehren war, und die
Hinwendung zur Heidenmission dürften
Ihnen wohl bekannt sein. Nicht weniger
bekannt dürften Ihnen die Pogrome ins-
besondere nach der großen Pest von 1348
sein, weil die christliche Kirche, die selbst
zuhöchst in dieser Not der Menschen ver-
sagte, die Juden der Brunnenvergiftung
zieh und zum Pogrom aufrief, da die Pest
als Strafe Gottes definiert wurde. Kennen
Sie wirklich nicht die christliche Argu-
mentation dafür, den Juden allgemeine
Berufe zu versagen? Für die Altäre der
christlichen Kirchen wurden über Jahr-
hunderte hinweg Bilder gemalt, auf de-
nen die Juden das Böse schlechthin ver-
körperten und in den Untermenschfrat-
zen die Vorbilder für die Polemik des
„Stürmers“ lieferten. […] 

Geringschätzung der Alltäglichkeit

Wenn Sie dann das Christentum von der
Schrift, der Askese und der Moral weg-
führen und zur Therapie hingedacht

Seite 87Die politische Meinung

kontrovers



wünschen, dann fragt man sich ange-
sichts der angeführten Momente der Ge-
schichte dieser Therapie und ihrer Aus-
wirkungen auf den Umgang der Men-
schen miteinander, ob man diese Thera-
pie in der Tat auf sich angewandt wissen
möchte. Insbesondere dann, wenn die
Abwendung von der Welt als Ideal gilt,
wie es sich etwa im Kloster und den ritu-
ellen Unterwerfungszeremonien zeigt.
Noch immer gilt Jesu Aussage als das
Höchste: Nicht was ich will, sondern was
mein Vater im Himmel will! Damit ist der
eigene Wille und also der eigene Grund,
der eigene Sinn und das eigene Leben,
nicht Grund seiner selbst: Es hat also hier
eine Negation statt, deren Widersprüch-
lichkeit sich allein schon darin zeigt, dass
es das menschliche Leben als abstrakt-iso-
liertes Etwas nimmt, das aller Sozialität
und also Solidarität fremd ist. Solches Re-
den kappt alle Verwobenheit des Einzel-
nen als Einzelnen in den sozialen Kontext
des Lebens überhaupt: So kann Jesus
seine Jünger berufen und die von diesen
Männern abhängenden Familien ihrer
existenziellen Basis entledigen, obwohl er
doch gerade von denen her seine existen-
zielle Basis erfährt, die sich nicht wie er
und seine Jünger der alltäglichen Für-
sorge füreinander entziehen! 

Im Bewusstsein der unmittelbaren An-
kunft des Reiches Gottes mag es hinge-
hen, die Alltäglichkeit so gering zu schät-
zen und doch von den Spenden derer zu
existieren, die sich solche Abstraktion
nicht erlauben.

Aus diesem Bewusstseinsstatus resul-
tiert notwendig die Widersprüchlichkeit,
die die Geschichte des Christentums an-
zeigt hinsichtlich der Anstrengung des
Geistes, die Alltäglichkeit menschenför-
derlich zu gestalten. Die geübte Praxis,
das Denken, Erkennen und Wissen-Wol-
len des Menschen als „Sünde wider den
Heiligen Geist“ zu bekämpfen: Hieroni-
mus; die Bitte von Urban II. (ich hoffe,
dass ich mich hier zutreffend an den rich-

tigen Papst erinnere) an Gott, dass er ver-
hindern möge, dass das Volk lesen und
schreiben lerne und dann gar noch die
Bibel läse; Giordano Bruno; Galilei; ja
selbst Thomas von Aquin kam in die Ge-
fahr und musste von seinem Lehrer geret-
tet werden; der Konflikt von 1270/77 an
der Pariser Universität; und wie steht es
mit den heutigen „Maulkorbverordnun-
gen“ für Boff, Küng, Drewermann, Hei-
nemann et cetera? Doch wird diese Praxis
zugleich konterkariert durch eine andere,
nämlich die großen Leistungen des Geis-
tes innerhalb der kirchlichen Mauern;
aber eben: Es sind Leistungen des Geistes,
die innerhalb der Kirche erbracht wurden
und dem Zwecke der Kirche instrumen-
talisiert werden konnten und wurden:
Die Wissenschaften, insbesondere die
Philosophie, haben – noch in ratio und
fides – nur Magdsdienste zu leisten. 

Geist und Kampf

Es sei dabei zugegeben, dass der Glaube,
innerlogisch wohl konditioniert, diesen
Anspruch erheben muss, wenn er sich
nicht selbst ad absurdum führen möchte;
jedoch einlösbar ist dieser Anspruch nur
durch Gewalt, wie es ja die Geschichte
auch in epischer Breite erzählt: Es geht
um „die Überwindung des Gegners“,
nicht um eine Auseinandersetzung mit
dem anderen und anderes Denkenden!
Und was Sie „Atheismus“ nennen, ist nur
der Gegner, der überwunden werden
muss – es besteht also nicht der Anspruch,
sich mit diesem auseinander zu setzen; so
plädieren Sie für die Fortsetzung des
Kampfes gegen die Leistungen des Geis-
tes, sich selbst Zweck und Einlösung sei-
ner selbst zu sein oder sich zur Erkenntnis
dessen, was wahr ist, zu bestimmen. So
wie das Christentum bis heute alle diese
Kämpfe trotz des gewaltigen Terrors ver-
lor, wird es auch den von Ihnen inten-
dierten Kampf verlieren: Geist und
Kampf schließen einander kontradikto-
risch aus, denn Geist oder die Leistung

kontrovers

Seite 88 Die politische Meinung



der Erkenntnis ist nicht bekämpfbar, weil
der Kampf auf einer logischen Stufe statt
hat, wo der Geist gerade keinen Ort hat
und nie einen Ort haben kann. Doch es
gilt auch hier im Anblick einer 2000-jähri-
gen Geschichte die ironische Anmerkung
Hegels: Aus der Geschichte der Völker
können wir lernen, dass die Völker aus
der Geschichte nicht gelernt haben. Für
den Glauben gilt also hier dasselbe. Hie-
raus sollte sich eine erfolgreiche Therapie
ableiten lassen?

„Therapeutische“ Religion

Doch fragen wir zuerst, was eine „thera-
peutische“ Religion bedeutet. Eine Thera-
pie wird nötig, wenn etwas Pathologi-
sches vorliegt. Das religiös bestimmte Pa-
thologische und also das therapeutisch zu
Behandelnde oder zu Heilende aber ist
der Mensch. Woher nimmt die Religion
oder konkreter: der christliche Glaube das
Testat, dass der Mensch etwas Pathologi-
sches sei, das einer Therapie benötigt, um
heil und gesund zu werden? Wie wäre es
mit der Umkehrung: Nicht der Mensch ist
als pathologisch zu verstehen, sondern
der Anspruch der Religion zu wissen,
was krank und was gesund ist! Es wäre
dann die Pathologisierung des Menschen
pathologisch zu nennen! Nehmen wir
diese Aussage hypothetisch an, so ergäbe
sich eine wohl fundierte und so leichte
wie offenkundige Erklärung für die man-
nigfachen Verwerfungen menschlichen
Weltverhaltens der letzten 2000 Jahre im
christlichen Abendland – auch und ge-
rade bezüglich der „Mea-culpa-Position“
Ihrer Kirche: von den Glaubens- und Ket-
zerkriegen (Arianismus, Räuberkonzil
von Ephesus 451, Gotenkrieg, Albigenser,
Kreuzzüge et cetera); der Inquisition und
Scheiterhaufen; Wiedereinführung der
Folter und Sklaverei; der Genozide in
Nord- und Lateinamerika et cetera: der
andere und Gegner und also der anderes
Denkende und Glaubende war immer der
pathologische Fall, dem eine therapeuti-

sche Behandlung zukommen musste.
Und, wenn es von Ihnen auch feiner
gesagt wird, muss nicht eigentlich auch
das Judentum und der Islam, woran „ein
Erdenrest“ erst noch zu eruieren wäre,
ligatauglich therapiert werden durch die
mystische Religion des Christentums, da-
mit ein Wall gegen den andringenden
Atheismus gehalten werden kann?

Kritik versus Mystik

Weshalb bedarf der Mensch der Religion
als Therapeutikum, außer dass die Reli-
gion solches behauptet? Die Religion setzt
den in ihr terminierten Gott zum Absolu-
tum – und vergisst diesen Setzungscha-
rakter ihres Gottes; leitet dann aber alles
andere von dieser absolut gesetzten abso-
luten Position ab. Die conditio sine qua non
solchen Bewusstseins ist das strikte Ab-
halten dessen, was dem Geist innerlo-
gisch das Wesentliche ist: primär sich
selbst gegenüber kritisch zu sein! Dabei
führen Sie ein gutes Argument ein: Die
christliche Religion, so sagen Sie, sei
primär eine mystische Religion. Das We-
sen des Mystischen ist es, sich aller kon-
kreten Nachprüfbarkeit und also aller
Verantwortung vor dem Menschen prin-
zipiell zu entziehen, aber zugleich alle
Wahrheit und absolute Position und also
die Unmittelbarkeit Gottes zu beanspru-
chen. Gilt solches und wird anerkannt,
dann hat das schon erhebliche Konse-
quenzen; insbesondere die der Unantast-
barkeit oder aller kritischen Betrachtung
eo ipso entzogen zu sein. Doch was ist die-
ser Anspruch dann, wenn jemand ihn
nicht anerkennt beziehungsweise ande-
res glaubt beziehungsweise gar nicht an
Gott oder Götter glaubt? Gilt dann immer
noch das Mystische?

Nehme ich in diesem Zusammenhang
mit hinzu, dass Sie sagen: Gegenüber
den Evangelien besteht „die Freiheit zum
interpretierenden Umgang mit Ihnen,
wenn nicht sogar zu ihrer Umgestaltung
und Neufassung, jedenfalls aber jene Frei-

Seite 89Die politische Meinung

kontrovers



heit, aus der die christliche Theologie her-
vorgegangen ist und lebt“, dann erhebt
sich die Frage: Für wen gilt diese Freiheit?
Für den Menschen? Für den spezifischen
Menschen und also nicht für jeden Men-
schen? Für den Theologen? Für den ka-
tholischen Theologen? Was ist, von hier
aus betrachtet, die Interpretation bis hin
zur Um- und Neugestaltung? Welche
Gültigkeit kann so noch beansprucht
werden?

Im Lichte dieser Freiheit zeigt sich ein
kaum noch zu steigernder Zynismus in
der 2000-jährigen Geschichte christlichen
Welthandelns: eine andere Interpretation
bis hin zur Um- und Neugestaltung und
also des Gottesbegriffes erbringt auch je-
weilen ein anderes Weltverhalten; wer
dabei umständehalber bestialisch gemet-
zelt beziehungsweise sonstwie auf der
Strecke bleibt, lebte halt zur falschen Zeit
und hatte eben schlicht Pech gehabt! –
Was kann dann noch Freiheit – Solidarität
– Toleranz heißen? – Und was bedeutet
von hier aus betrachtet das Zweite Vati-
kanum? Denn eine weitere Um- und Neu-
gestaltung bringt dann wieder etwas Ak-
tuelleres. Die Aussage, dass Jesus die
Gottesangst getilgt habe, resultiert aus
der Um- und Neugestaltung dieser Zeit;
und also ist Jesus als Revolutionär des
Glaubens ein Um- und Neugestaltungs-
resultat zum Ende des zweiten Jahrhun-
derts; denn die vorangegangene Zeit in-
terpretierte Gott, Jesus und die Welt gänz-
lich anders; und handelte hiernach so, wie
die Geschichte es weithin erzählt!

Jesus habe, so sagen Sie, den Schrecken
und die Angst im Antlitz Gottes getilgt.
Wo aber, so frage ich im Anblick der
Passion, tilgte Jesu Angst und Schrecken
im Antlitz Gottes und offenbarte vielmehr
den bedingungslos liebenden Gott, da,
wie es der christliche Glaube behauptet,
Gott seinen Sohn opferte und so alle
Schuld des Menschen aufhob? Wem
opferte Gott? Und wofür? Und wozu? Wie
erträgt es ein Mensch, insbesondere der

Gläubige, wie ist es menschlich ertragbar
oder aushaltbar, dass ein Anderer für mich
derart bestialisch leidend zu Grunde ge-
richtet wurde, um meine Schuld aufzuhe-
ben? Wie kann ein Mensch Solches in al-
lem Ernste ertragen? Und wie kann ein
Mensch, ohne danach je gefragt worden
zu sein, es ertragen, dass ein Anderer, auf
bestialische Weise zu Tode gebracht, seine
Schuld auf sich genommen hat und also
seine Verantwortung sich anmaßte und
ihn damit radikal für verantwortungslos
wie verantwortungsunfähig deklariert?
So ist der Mensch radikal seines Wesens,
nämlich ein geistiges Lebewesen mit Ver-
antwortung zu sein, beraubt worden. Was
kann von hier aus dann noch sinnvol-
lerweise „Mensch/menschlich/Mensch-
lichkeit“ heißen, wenn Solches nicht nur
hingenommen werden kann, sondern
zum Ideal erhoben wird und so Dankbar-
keit einfordert? Das Mystische mag das in
privatione so empfinden; daraus aber eine
Allgemeingültigkeit abzuleiten und de-
ren Einlösung im menschlichen Weltum-
gange zu fordern überschreitet die Grenze
dessen, was hier zur Allgemeingültigkeit
legitimiert werden kann; es sei denn, die
Gewalt und der Terror ersetzen das Ar-
gument und also den logischen Ort des
Geistes.

Es ist überhaupt die Frage, ob Jesus
nach den Evangelien so um- und neu ge-
staltet werden kann, dass er in der Tat
menschheitlich orientiert war, sodass die
strikte Begrenztheit auf die israelische
Welt und die strikte Abgegrenztheit ge-
genüber der heidnischen Welt aufgeho-
ben werden können. Jesus bezieht sich
ausnehmend auf den Gott Israels und auf
das Volk Israel; die ausdrückliche Ab-
grenzung gegenüber den Heiden ist nicht
eine beiläufige Floskel.

Der Irrtum der Naherwartung

Ebenso ist die Frage, wie die enge und un-
mittelbare Naherwartung des Reiches
Gottes interpretatorisch derart zur allge-

kontrovers

Seite 90 Die politische Meinung



meinen Unverbindlichkeit aufgehoben
werden kann, dass 2000 Jahre dabei un-
problematisch sind und bleiben. Wenn
also die zentrale Aussage Jesu nicht zu-
trifft, sodass ein Irrtum Jesu vorliegt: Wie
steht es dann mit anderen Aussagen Jesu?
Und was resultiert, wenn ich die histori-
sche Kenntnis hinzunehme, dass Messias
und Christus und Gottes Sohn aus „der
Freiheit zum interpretierenden Umgan-
ge . . ., wenn nicht sogar . . . Umgestaltung
und Neufassung“ mit Jesus, Gott, Gottes-
reich und Heilsgeschehen entstand?
Bleibt hier nur der Rückzug gleich
Augustinus, der im Anblick der Evan-
gelien sagte, dass er wegen der darin
enthaltenen Widersprüchlichkeiten und
offensichtlichen Unsinnigkeiten davon
nichts glauben könne, wenn dahinter
nicht die Autorität der Kirche stünde?

Aus dem Problemhorizont einer
„Unsicherheit hinsichtlich der christli-
chen Identität“ heraus und dem „durch
Auschwitz unheilvoll gestörten Verhält-
nis zum Judentum“ eruieren Sie eine all-
gemeine Krise des Christentums, „einen
legitimen Anspruch auf Mitgestaltung . . .
(von Welt) erheben zu können“. In dieser
Rede setzen Sie voraus, dass es einer sol-
chen Legitimation bedarf. 

Worauf stützen Sie sich? Weshalb
muss irgendein Anspruch auf die Mit-
gestaltung von Welt legitimiert werden?
Es sei denn, Sie stellen für einen Glauben
überhaupt und den Ihren in concreto ei-
nen Weltgeltungsanspruch im Horizont
von Herrschaft und Macht! Ihre Rede legt
die Vermutung nahe, dass Sie solches in
der Tat meinen, aber gerade hierin kön-
nen Sie sich nicht legitimieren, da Sie
keine allgemein verbindliche Rechtsinsti-
tution sind; vielmehr beharren Sie auf der
spezifischen Transzendenz zu aller welt-
lichen Rechtsinstitution, denn das Gött-
liche steht eo ipso nicht in einem Legitima-
tionsverhältnis zu Welt und Mensch, son-
dern beansprucht das umgekehrte Ver-
hältnis.

Das Leben selbst, vom Einzeller bis hin
zum geistigen Lebewesen, ist die Gestal-
tung von Welt aus eigenem Grunde, denn
das Leben ist – auch wenn der Glaube da-
mit seine Schwierigkeiten hat und ande-
res behauptet – Zweck an sich selbst und
also nicht einem schon immer vorauslie-
genden Gesetz subsumiert oder gar
genötigt, sich vor einem solchen zu legiti-
mieren. Der Glaube überhaupt und der
christliche im Besonderen sagt hierzu an-
deres, doch kann kein Glaube erfassen,
was in der Geschichte offen erzählt wird:
Noch immer haben die Menschen Götter
und Glauben gewechselt, noch nie aber
die Götter beziehungsweise der Glaube
die Menschen! Der im Alten Testament
erzählte Gott scheint dies sehr wohl zu
wissen, denn im ersten seiner zehn Ge-
bote spricht er davon, dass der an ihn
Glaubende keine anderen Götter vereh-
ren solle, und bezeichnet sich als einen ei-
fernden oder eifersüchtigen Gott. 

Wie vieles wurde in der Menschheits-
geschichte schon geglaubt und konnte
sich nicht bewahren? Selbst das, was
christlich geglaubt wurde und wird,
konnte und kann sich, wie gerade Ihr Ar-
tikel so offen ausspricht, nicht bewahren.
Kein Gedanke und keine Erkenntnis, die
jemals in der Geschichte der Menschheit
zur Sprache kamen, verloren ihre Be-
denklichkeit – auch und gerade das, was
die Religionen zur Sprache brachten.

Religion ohne Herrschaft 
des Glaubens
Meine These: Dann und nur dann, wenn
eine Religion nicht mehr unter der Herr-
schaft des Glaubens dem Zwange der un-
kritischen Hinnahme des absoluten An-
spruches zur Bedenkenlosigkeit unter-
worfen wird, vermag eine Religion das
ihr Wesentliche und Wahre vor das er-
kennende Bewusstsein zu offenbaren. So
wird die alte ägyptische Religion, die der
Griechen, der Indianer und vieler anderer
mehr nicht mehr geglaubt, bereitet aber

Seite 91Die politische Meinung

kontrovers



dem Bedenken sehr wohl einen großen
Reichtum an ewig-menschlicher Weltbe-
denklichkeit.

Daher versagen notwendig aller Glau-
be und alle Mystik gegenüber Wissen-
schaft und Technik, ihren Anspruch auf
Allgemeingültigkeit und Wahrheit ein-
zulösen; um von der Kunst und der Phi-
losophie zu schweigen. Wissenschaft und
Technik lösen dagegen ihre Ansprüche im
Horizont des kritischen Bedenkens seiner
selbst allgemein einsichtig oder nachprüf-
bar ein; sie treiben dabei, erfolgreich wie
scheiternd, sich selbst stets über sich und
ihren gegenwärtigen Status hinaus: not-
wendig und radikal in ihrem Scheitern,
nicht so sehr im Erfolg. Dieser Fortgang
setzte noch zu allen Zeiten die Religion
beziehungsweise den Glauben in die Kri-
sis; niemals noch geschah das Gegenteil
und kann auch nicht geschehen, da Wis-
senschaft und Technik aus der kritischen
Bedenklichkeit ihrer selbst resultieren 
und also die Krisis ihnen immanent ist.
Darum gehen Wissenschaft und Technik
von Hypothese zu Hypothese in kritischer
Distanz zu sich selbst begründet, während
der Glaube ein Wahres behauptet und zur
Allgemeinverbindlichkeit erklärt, ohne
dasselbe in concreto auch einzulösen. So-
lange ein Glaube herrscht, so lange gilt das
als wahr Terminierte; ist die Herrschaft
vorüber, so gilt dies auch für seine Be-
hauptungen: Ihre Rede von der Freiheit
der Interpretation und Um- wie Neuge-
staltung bestätigt dies. Es tritt dabei nur
vor das Bewusstsein, dass bei aller Inter-
pretation keine kritische Bedenklichkeit
gegenüber dem Anspruche auf Absolut-
heit statt hat. Wenn das Christentum, wie
Sie es freudig sagen, heute „erstaunlicher
und tröstlicher“ Weise bereits auf dem
„Wege zu seiner Mitte begriffen ist“, dann
ist es dort noch nicht angekommen, und
also war es auch noch nie dort: Was aber
besagt dann alles das, was das Christen-
tum „auf dem Wege zu seiner Mitte“ als
das im Absoluten fundierte Wahre ver-

kündete und von den Menschen den
hierzu gehörigen Gehorsam zum Zwecke
der Gottesgefälligkeit auch einforderte bis
hin zur Bestialität der Folter? Niemand de-
rer, die, von Ihrem Standpunkt aus be-
trachtet, doch nur auf dem Wege zur Mitte
sich befanden, sprach und handelte anders
als aus der Mitte der absoluten Position
und des Wahren, denn das selbstkritische
Moment gehört diesem Bewusstseinsta-
tus nicht an. Weshalb entspricht aber heute
das Zweite Vatikanum dem Offenba-
rungsbegriff und nicht das vorangegan-
gene? Weshalb ist heute anstelle „des un-
wissenden, unterwürfigen Knechtes der
mitwissende Partner und Freund . . . ge-
fordert“, da doch der johanneische Jesus
solches schon seit rund 2000 Jahren for-
dert? Weshalb ist heute solches das Wah-
re, ehemals das kontradiktorische Gegen-
teil? Wie bestimmt sich das Kriterium für
das Wahre eines Gottesbegriffes? Und
worin bestimmt sich das Kriterium für das
Wahre „hinter den Worten“?

Wenn die Freiheit der Interpretation
bis hin zur Um- und Neugestaltung gilt,
so fragt sich, was dann vor der Geschichte
von 2000 Jahren Christentum noch Ver-
antwortungsglaube heißen kann; was
kann hier noch sinnvoll Verantwortung
heißen? Wird diese wieder wie bisher ins
Absolute transzendiert, wie das Ihre Rede
vom Willen zur Glaubenseinheit vermu-
ten lässt? Die Kreativität des Glaubens,
sich den Inhalt jeweilen aktuell zu inter-
pretieren bis hin zur Um- und Neugestal-
tung, lässt sich mit dem „Willen zur Glau-
benseinheit“ so widerspruchsfrei nicht
vereinbaren, dass eine „funktionale Ab-
hängigkeit“ zwischen diesen statthaben
könnte; denn Freiheit und funktionale
Abhängigkeit widersprechen einander
nicht nur beiherspielend, sondern kontra-
diktorisch!

Kreative Interpretation

Wenn die Kreativität des Glaubens gilt,
dann zeigen sich die Neuentdeckung Jesu

kontrovers

Seite 92 Die politische Meinung



und der Einblick in sein Herz als Resultat
einer kreativen Interpretation: und also
gerade nicht allgemein verbindlich. Die
von Ihnen geforderte Rückbindung an
die Glaubenseinheit ist schon ganz rich-
tig, denn ohne diese ist eine „funktionale
Abhängigkeit“ nicht einhaltbar. Diese
Rückbindung aber gelingt im Horizont
der Kreativität gerade nicht, weil hier das
Moment der Freiheit wesentlich be-
stimmt. Die Aussagen dieser Kreativität
sind nicht anders denn kritisch, und zwar
kritisch bezüglich seiner selbst, in den
Anspruch auf eine allgemeine Gültigkeit
zu heben, den dann andere kritisch ein-
zulösen hätten. Die glaubensmäßige Dig-
nität gelangt nur bis dahin: Dies halte ich
für mich selbst für wahr und glaubhaft,
weil ich mir diesen Gott, diesen Jesus, die-
sen Glauben im Anschluss an das evange-
liare Erzählen und die Tradition so und
nicht anders zu erschaffen vermag. Darü-
ber hinaus ist kein Anspruch wider-
spruchslos und also ohne Gewalt erheb-
bar, denn es gilt hier wie schon immer,
dass der Gläubige nur und nur das glaubt
und glauben kann, was er sich als das 
ihm Glaubhafte selbst zu erschaffen ver-
mag. Der Gläubige glaubt eben an SEI-
NEN Gott; und der von ihm geglaubte
Gott ist der von ihm sich gläubig erstellte
Gott.

Herrschaft und Knechtschaft

Diese Konsequenz ist nicht dadurch weg-
zuwischen, dass alle Veränderung und
Interpretation auf den Heiligen Geist
zurückgeführt wird, sodass eine Selbst-
korrektur des Heiligen Geistes statthabe;
denn damit kommen die Autorität und
der Gehorsam wieder ungetrübt zur Gel-
tung. Man könnte es auch die Wiederher-
stellung von Herrschaft und Knechtschaft
nennen, und also: wie gehabt! Mit der
Rede von der „Selbstkorrektur“ des Hei-

ligen Geistes setzt man den Menschen
und die Arbeit seines Geistes außer Rele-
vanz: „die glaubensgeschichtliche Wende
(muss) letztlich nicht als die Wirkung
menschlicher Initiative, sondern als sein
(Jesu) Werk in den Glaubenden begriffen
werden.“ Mit dieser Irrelevanz der Arbeit
des geistigen Lebewesens, des Menschen,
ist aber auch die prinzipielle Verant-
wortungslosigkeit wie Verantwortungs-
unfähigkeit des Menschen gesetzt wor-
den; dem Menschen ist aber so genom-
men worden, was ihn wesentlich be-
stimmt: sich zur Verantwortung zu ent-
scheiden und also sich in der Verantwor-
tung zu vollenden. […]

Des Menschen Dignität

Zum Schluss erlaube ich mir, Sie auf eine
Unkorrektheit hinzuweisen. Sie schrei-
ben, der kategorische Imperativ besage,
dass „der Mensch niemals als Mittel zu
behandeln, sondern stets als Selbstzweck
zu achten ist“. Diese Aussage ist elemen-
tar falsch, denn Kant zeigt auf, dass des
Menschen Dignität keineswegs angetas-
tet beziehungsweise gar ruiniert wird,
wenn er zu Zwecken instrumentalisiert
wird. Kant übersieht nicht das Wahre und
Wirkliche des Lebens: Die Menschen ge-
brauchen einander wesentlich als Mittel
zu eigenen Zwecken, denn dieser Ge-
brauch eröffnet überhaupt erst die Mög-
lichkeit des Lebens. Ohne dass ich meinen
Bäcker, den Steuerberater, den Lehrer,
den Automechaniker etc. zu meinen
Zwecken instrumentalisiere, käme ich
nicht zu meinem Leben. […]

Der kategorische Imperativ in seiner
dritten Formulierung, auf die Sie auch re-
kurrieren, lautet: Handle so, dass du die
Menschheit sowohl in deiner Person als in
der Person eines jeden anderen jederzeit
zugleich als Zweck, niemals bloß als Mit-
tel brauchest.“ (Grundlegung; BA 66 f.)

Seite 93Die politische Meinung

kontrovers


	Inhalt PM: 


