Inhalt PM 389/02

Seite 64

Hannah Arendts
politische Theorie

,Denken ohne Gelander”

Mark Arenhovel

,Manchmal denke ich, dass wir alle in
unserem Leben nur einen einzigen wirk-
lichen Gedanken haben, und alles, was
wir tun, Ausarbeitungen und Variationen
des einen Themas sind.” Dies schrieb
Hannah Arendt wenige Jahre vor ihrem
Tod an Richard Bernstein, der einige
wiederkehrende Themen in Arendts
Werk festgestellt hatte. Diese Themen —
die Bedingungen und Moglichkeiten
menschlicher Freiheit, die Konstitution
eines offentlichen Raumes, die Pluralitit
menschlichen Daseins wie die Kategorie
der , Natalitdt” oder der ,, Gebiirtlichkeit”
und Arendts Reflexionen tiber das Han-
deln, Denken, Verstehen und Urteilen —
durchziehen ihre Biicher, beginnend bei
der Dissertation tiber den Liebesbegriff bei
Augustin tber Elemente und Urspriinge
totaler Herrschaft, Vita activa, Uber die
Revolution bis hin zu ihrem unvollendeten
Werk Vom Leben des Geistes. Doch es kidme
einer groben Vereinfachung gleich, nur
von einem wirklichen Gedanken bei
Arendt zu sprechen. Im Gegenteil: Thr
Werk ist so vielschichtig und facetten-
reich, dass die Rezeption des Arendt-
schen Werkes mehr als 25 Jahre nach dem
Tode dieser brillanten, gleichwohl um-
strittenen politischen Denkerin lingst
nicht als abgeschlossen gelten kann. Die
letzte, momentan abgeebbte Rezeptions-
welle begann im Jahr 1989, als mit dem
Zusammenbruch des real existierenden
Sozialismus Arendts Werk als eine ,, kriti-
sche politische Theorie der post-totali-
taren Zeit” entdeckt wurde, wie Seyla
Benhabib, die mit ihrer Arbeit Hannah

Nr. 389 - April 2002

Arendt. Die melancholische Denkerin der
Moderne (Hamburg 1998) eine wichtige
Studie tiber Arendt vorgelegt hat, fest-
stellt. In Deutschland war das Verhiltnis
zu Arendt und ihren Schriften nie unge-
triibt: Noch 1994 stellte Daniel Cohn-Ben-
dit auf einer Tagung fest, Arendt sei in
Deutschland nicht nur verkannt, sondern
gar die am meisten ignorierte politische
Theoretikerin. Ob heute die zwischen
Hannah Arendt und den Deutschen zwi-
schen 1933 bis iiber ihren Tod im Jahre
1975 hinaus bestehende , Entfremdung”,
wie von Wolfgang Heuer konstatiert,
noch Bestand hat, mag angesichts der Flut
neuer Literatur zu ihrem Werk, den zahl-
reichen Tagungen, Veranstaltungen und
Seminaren bezweifelt werden. Dennoch
fallen die Urteile iiber Arendt noch immer
unterschiedlich aus. Sprechen die einen
von einem wahren ,Hannah-Arendt-
Kult” und einer , Idealisierung und Idoli-
sierung”, so wird sie von anderen als
,konservative Utopistin”, , politische
Anti-Modernistin” oder gar , Kaffeehaus-
Philosophin” bezeichnet.

Aktuelle Rezeption

Der von Gary Smith herausgegebene
Band Hannah Arendt Revisited: Eichmann
in Jerusalem und die Folgen geht auf eine
1997 im Einstein Forum in Potsdam orga-
nisierte Tagung zur Historiografie des
Holocaust zurtick. Wie der Herausgeber
in seiner Einleitung bemerkt, wurden die
Beitrdge, die nunmehr in gedruckter
Form vorliegen, zum grofiten Teil fiir
die Konferenz geschrieben, die wahrend



.Denken ohne Gelander"

der Goldhagen-Debatte stattfand. Leider
findet sich kein Hinweis darauf, welche
Beitrdge bereits anldsslich der Tagung
zum Vortrag gebracht wurden. Die drei-
zehn Beitrdge des Bandes sind in vier Ka-
pitel untergliedert, wodurch unterschied-
lichen thematischen Schwerpunkten bei
der Riickschau auf die Eichmann-Debatte
Rechnung getragen wurde. Sind die ers-
ten vier Beitrdge zur , Anatomie einer
Kontroverse” vornehmlich deskriptiv ge-
halten, so er6ffnen die tibrigen Texte das
ganze Tableau der Kritiken, Interpretatio-
nen und Kontroversen, welches das frag-
los strittigste Buch von Hannah Arendt
seit nunmehr fast vierzig Jahren begleitet.

Die Eichmann-Debatte

Die im Jahr 1963 durch Arendts Buch
Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der
Banalitit des Bosen hervorgerufene Kon-
troverse auch im Riickblick kann als ein
Wendepunkt in der Weise, wie iiber das
Gedichtnis des Holocaust 6ffentlich dis-
kutiert wurde, gesehen werden, wie
Anson Rabinbach in seinem Beitrag for-
muliert. Dariiber hinaus vermitteln die
Texte jedoch das Bild unterschiedlicher
Sichtweisen und Einschitzungen, sowohl
was Arendts Werk selbst als auch dessen
Rezeption anbelangt. Was auf den ersten
Blick als Schwiche der Textsammlung
scheinen konnte, dass nidmlich mitunter
die gleichen Textstellen von verschiede-
nen Autoren zitiert und kommentiert und
teilweise die gleichen Quellen verwandt
werden, entpuppt sich auf den zweiten
Blick als Stiarke des Bandes, insofern als so
die unterschiedlichen Textauslegungen
und Argumentationen fiir die Leserin
und den Leser gut nachzuvollziehen sind.

Arendts Buch wurde vor allem aus drei
Griinden hart und zum Teil unfair kriti-
siert: Der Untertitel Von der Banalitit des
Bosen geriet zum griffigen Schlagwort
und wurde fehlgedeutet als gedanken-
lose Chiffre totalitirer Herrschaft, mit
der, wie die Kritiker nicht miide wurden

Hannah Arendt 1906-1975
Foto: H. Arendt Estade

zu unterstellen, Arendt angeblich die
Monstrositdt der Naziverbrechen ver-
harmloste. Dagegen war Arendt bei der
Abfassung ihres Gerichtsberichts tiber

den Eichmann-Prozess, der im Fe-
bruar/Mairz 1963 im New Yorker und
kurz darauf als Buch erschien, weit davon
entfernt, ein allgemeines, reprasentatives
Taterprofil nationalsozialistischer Ver-
brechen zu erstellen. Die Banalitit Eich-
manns sah Arendt darin, dass dieser aus
der Unféhigkeit zu denken und Empathie
fir die Opfer zu entwickeln und nicht
aus einem pervertiert bosen Willen he-
raus zu einem der Architekten der ,,End-
16sung” wurde. Seyla Benhabib analy-
siert in ihrem Artikel zur ,Identitit, Per-
spektive und Erzdhlung in Hannah
Arendts Eichmann in Jerusalem”, bei
dem es sich um eine aktualisierte und er-
weiterte Fassung der ersten Abschnitte
des sechsten Kapitels ihrer erwéhnten
Studie handelt, Arendts Eichmann in Jeru-
salem vor dem Hintergrund, dass sich in
diesem Buch ,einige der bewegendsten

Die politische Meinung

Seite 65



Seite 66

Mark Arenhével

und schwierigsten Probleme von Arendts
Leben und Werk” wie in einem Prisma
brechen. Arendst, die politische Theoreti-
kerin, Jiidin und Holocaust-Uberlebende,
verarbeitete in ihrem Buch die politi-
schen, ethischen, philosophischen und ju-
ristischen Fragen, die durch die Entfiih-
rung, Aburteilung und Hinrichtung Eich-
manns aufgeworfen wurden und die, wie
Benhabib bemerkt, die schlimmsten
Widerspriiche einer historisch gepragten
jidischen Identitdt aufdeckten. Umso be-
merkenswerter erscheint Arendts moral-
philosophische (diametral gegen die da-
malige in der Offentlichkeit vorherr-
schende Darstellung der Naziverbrecher
gerichtete) These von der Banalitit des
Bosen, die Eichmann radikal entddmoni-
siert und ihn zu einem Paradebeispiel
dafiir macht, dass weder besonders
schlechte, dumme oder bosartige Men-
schen unter den Bedingungen des Totali-
tarismus zu Tatern werden, sondern dass
es vielmehr einer — wie Arendt es nannte
— Gedankenlosigkeit oder Unfdhigkeit zu
denken und zu urteilen bedarf, die zum
volligen Versagen des Gewissens fiihrt.
Der Ausdruck der Banalitit wurde als
Verharmlosung nicht zu beschreibender
Taten empfunden und hétte allein schon
zur Skandalisierung und Polarisierung
der jiidischen Offentlichkeit ausgereicht.
Doch es fanden sich noch zwei weitere
Aspekte in Arendts Buch, an denen die
Kritik heftigen Anstofl nahm. Als Tabu-
bruch galt ihre Darstellung der Rolle der
Judenrite wihrend des Naziregimes, de-
nen sie eine jiidische Kooperation mit
dem Feind unterstellte. Dieser Punkt
wird in einigen Beitrdgen des Sammel-
bandes gestreift, und es wird allgemein
konzediert, dass die Kritiker so weit
Recht hatten, dass Arendts Urteile in
mehrerer Hinsicht nicht ausreichend be-
legt oder schlecht begriindet waren. Der
dritte Punkt jedoch ist gerade heute von
solcher Brisanz und Aktualitdt, dass er
von nahezu allen Autorinnen und Auto-

Die politische Meinung

ren aufgeworfen und diskutiert wird:
Arendt hatte die Bedingungen, unter de-
nen Eichmann vom israelischen Geheim-
dienst in Argentinien entfiihrt, inhaftiert
und dann vor einem israelischen Gericht
abgeurteilt und schlieBlich hingerichtet
wurde, einer breit angelegten politischen,
moralphilosophischen und juristischen
Betrachtung unterworfen. Damit hat sie
Material bereitgestellt, welches heute an-
gesichts der Diskussion um eine Interna-
tionalisierung des Rechtes und die Recht-
fertigung humanitirer Interventionen auf
eine Wiederentdeckung wartet. Die von
Arendt entwickelte Kategorie der Verbre-
chen gegen die Menschheit und ihr Rin-
gen, jenseits von Partikularismus und
Universalismus zu einer begriindbaren
Konzeption der Menschenrechte zu ge-
langen, werden in den Beitrdgen von Ben-
habib und Gabriel Motzkin aus verschie-
denen Perspektiven analysiert. Benhabib
arbeitet allgemein die Spannung in
Arendts Konzeption hinsichtlich der Ka-
tegorien Staatsbiirgerschaft und Nationa-
litdt betont und Arendts , anthropologi-
schen Universalismus” heraus, der auf
der menschlichen Fahigkeit, Neues zu be-
ginnen, der Pluralitit sowie den mensch-
lichen Téatigkeiten Arbeiten, Herstellen
und Handeln griindet. Motzkin disku-
tiert Arendts Position vor dem Hinter-
grund ihrer personlichen Erfahrungen
und ihres politischen Weltbildes, welches
vor Beginn des Zweiten Weltkrieges voll-
standig ausgepragt war. Seine These lau-
tet: ,,Thr Buch Eichmann in Jerusalem ist
auch eine Abrechnung mit den Personen,
die fiir die politische Erfahrung der Juden
in dieser Zeit bestimmend waren, be-
sonders mit Ben-Gurion, den sie verab-
scheute.” Aufgrund Arendts biografi-
scher Pragung und Erfahrung, so Motz-
kin weiter, war sie nicht in der Lage, die
Geschehnisse im Osten, die in ihrem Buch
tatsdchlich nur gestreift werden, zu erfas-
sen und empathisch zu rekonstruieren.
Motzkins pragnante Schlussfolgerung



.Denken ohne Gelander"

lautet: ,,Arendts Reaktion auf den Holo-
caust ist eine mogliche, wenn man davon
ausgeht, dass sie auf einem dem interna-
tionalen jiidischen und sogar zionisti-
schen Vorkriegsbewusstsein verhafteten
Bewusstsein beruht, dem das Verstandnis
von Gerechtigkeit wichtiger ist als die
Stimme der Opfer.” Wenn Motzkin im
Weiteren insinuiert, Arendt habe wegen
ihres Interesses an der Gerechtigkeit den
Holocaust nicht verstanden, da sie taub
gewesen sei fiir die Stimmen der Opfer, so
tibersieht er die weit gehenden Reflexio-
nen, die Arendt selbst iiber Verstehen
und Urteilen und tiber die Notwendigkeit
der Empathie angestellt hat. Verstehen ist
bei Arendt ein Prozess kritisch-dialogi-
scher Hermeneutik, das Ergebnis eines
,Denkens ohne Gelinder”, ohne die Si-
cherheit iiberkommener Traditionen oder
des common sense. Verstehen beruht bei
Arendt eher auf Distanz denn auf Empa-
thie. Dennoch ist Motzkins Einwand inso-
fern interessant, als Arendt tatsichlich
einerseits die Prozessfiihrung gegen Eich-
mann heftig kritisierte, die darauf ab-
zielte, der Welt eine Geschichtslektion zu
erteilen und nach dem Selbstverstandnis
der Anklage — meisterhaft orchestriert
vom Hauptankldger Gideon Hausner —
die Geschichte in den Mittelpunkt des
Prozesses zu stellen und bewusst auf die
Wirkung von Zeugenaussagen zu setzen;
andererseits gibt sie aber in anderen
Schriften der ,,erlosenden Kraft” (Benha-
bib) des Narrativen, dem Geschichtener-
zdhlen, als Form des kritischen Verste-
hens aus Erfahrung und der Aneignung
der eigenen Biografie einen breiten Raum.
Diesem Widerspruch widmet Annette
Wieviorka einen Beitrag mit dem Titel
,Die Entstehung des Zeugen”, in wel-
chem sie darstellt, wie die Holocaust-
Uberlebenden durch das Erzihlen ihrer
Geschichte ihre Identitit errangen, weil
sie und ihre schrecklichen Erlebnisse nun-
mehr durch den Eichmann-Prozess of-
fentlich anerkannt wurden. Indem Wie-

viorka gewissermafien auf die , therapeu-
tische” Wirkung des Eichmann-Prozesses
hinweist, in welchem es nicht in aller-
erster Linie um fact-finding ging, sondern
eher um eine talking cure, um die Konsti-
tuierung einer lehrreichen Erinnerung —
Punkte, die Arendt kritisierte —, be-
schreibt sie Momente rechtlich-morali-
scher Selbstverstandigungsdiskurse, wie
sie gegenwadrtig in vielen post-diktatori-
schen Staaten stattfinden und zur Institu-
tionalisierung von Wahrheitskommissio-
nen gefiihrt haben. Arendt dachte in die-
ser Frage konsequent in rein rechtlichen
Kategorien und wollte daher juristische
Urteilsfindung strikt von symbolischen
Anerkennungskdmpfen und psycholo-
gisch-therapeutischen Prozessen tren-
nen. Dies ist eine Position, die gerade
heute in den Diskussionen um die politi-
sche, rechtliche und moralische , Bewilti-
gung” der Erinnerung an die in Diktatu-
ren begangenen Verbrechen noch Ge-
wicht hat. Nicht nur an diesem Beitrag
des Sammelbandes wird deutlich, wie ak-
tuell Arendts Denken auch heute ist. Die
Lektiire zeigt, dass Arendts Eichmann-
Bericht, in den Worten von Richard Bern-
stein, grundlegende Fragen nach der Ver-
antwortlichkeit, dem Urteilen und dem
Bosen aufwirft und nicht primér als Bei-
trag zur historischen Analyse der , End16-
sung” zu lesen ist, sondern als eine Ubung
im Denken und Urteilen gelten kann.

Der Handlungsbegriff

Dass dieses Urteil nicht nur fiir Arendts
Eichmann-Buch, sondern fiir ihr gesam-
tes Werk Geltung beanspruchen kann, be-
weisen auch die vier Artikel, die im Jahr-
buch fiir politisches Denken 2001 zentra-
len Kategorien im Schaffen von Hannah
Arendt gewidmet sind: dem Handeln,
der Wahrheit, dem Offentlichen und dem
Privaten sowie dem Bosen.

Harald Bluhm, der schon frither zum
Handlungskonzept bei Arendt publiziert
hat, gehtin seinem Beitrag , Handeln und

Die politische Meinung

Seite 67



Seite 68

Mark Arenhével

Verantwortung. Hannah Arendts Kon-
zept politischen Denkens” einem mehr
oder weniger vernachldssigten Zug in
Arendts Denken nach: Bluhm bezeichnet
ihn als Arendts Theorie politischen Han-
delns, ,, die dem Generieren von Neuem
durch das Handeln gerecht wird”. Unter
Ausblendung der modernitétskritischen
Aspekte in Arendts Werk konzentriert
sich Bluhm auf Arendt als die Theoretike-
rin der Anerkennung der Pluralitidt der
Meinungen, der praktischen Urteilskraft
als politischem Vermégen und des Han-
delns als Kontingenzbewiéltigung. Bluhm
charakterisiert Arendts Handlungsbe-
griff als ein ,dramaturgisch-rhetori-
sches” Handlungskonzept, in welchem
Sprechen und Handeln eng aneinander
gekoppelt werden. Durch ihr gemeinsa-
mes Handeln im 6ffentlichen Raum wer-
den die Menschen zu politischen Akteu-
ren und erschaffen eine gemeinsame
Welt. Bluhm betont, dass Arendt einer-
seits die Gestaltungsrdume der Handeln-
den in der Politik betont, das heif3t, dass
sie gegen alle System- und Sachzwinge
die Moglichkeit zu politisch verantwor-
tungsvoller, freiheitlicher ~Handlung
setzt, fligt jedoch kritisch hinzu, dass die
Schwiche einer solchen Sichtweise darin
liege, strukturelle Momente, die die
Handlungsoptionen einschrianken, aus
der Betrachtung des Politischen auszu-
klammern. Der zweite Beitrag zu Arendt
im Jahrbuch schlieft sich gut an Bluhms
Artikel an. Heinz-Gerd Schmitz betrach-
tet die , Perspektivische Konstitution des
Politischen” und thematisiert Arendts
postmodern anmutenden, radikal anti-
metaphysischen Versuch, den Begriff der
Wahrheit aus dem Bereich des Politischen
zu verbannen und durch den polyper-
spektivischen Begriff der Meinung zu er-
setzen. Arendt leitet dies ab aus ihrer
schon mehrfach erwihnten Einsichtin die
Pluralitidt und Kontingenz menschlicher
Existenz. Wenn Sein und Erscheinen eins
sind, worauf sollte sich dann in 6ffent-

Die politische Meinung

lichen Angelegenheiten das Wahrheits-
préadikat beziehen? Ein solch schwacher
Wahrheitsbegriff legt das Fundament fiir
den zuvor entwickelten Handlungsbe-
griff. Die Handelnden agieren auf dem
unsicheren Boden verschiedener Mei-
nungen; in einem Deliberationsprozess
miissen sie die Bedingungen, Ziele und
absehbaren Folgen ihrer Handlungen kla-
ren und Préferenzen entwickeln. In einem
letzten Schritt verteidigt Schmitz den
Arendtschen Wahrheitsbegriff gegen den
(nahe liegenden) Vorwurf des Relati-
vismus. Die politische Wirklichkeit, so
schreibt er, wird polyperspektivisch kon-
stituiert, dies geschieht aber immer inner-
halb eines prépolitischen Kontextes, wel-
cher die Identitit des zu beurteilenden
Gegenstandes sicherstellt und welcher
der Deliberation der Biirgerinnen und
Biirger entzogen ist.

Der Begriff des Bosen

Holger Sederstrom verfolgtim dritten Bei-
trag des Jahrbuchs, der sich mit Hannah
Arendt Dbeschiftigt, einen doppelten
Zweck: Zum einen will er die Wandlun-
gen, die der Begriff des Bosen in Arendts
Werk macht, deuten und erklaren und da-
mit zusammenhingend den Einfluss Karl
Jaspers auf Arendt herausarbeiten. Als
Material dient ihm hierftir der Briefwech-
sel, den beide {iber vierzig Jahre lang bis
zumTod vonJaspers fithrten. Sederstrdms
Arbeithatte gleichfalls gutin den oben an-
gefiihrten Band von Gary Smith gepasst,
da die zentrale Figur des Bésen auch im
Kontextdes Eichmann-Buches verhandelt
wird. Die Kernthese Sederstroms geht
aber dartiber hinaus: Er versucht nachzu-
weisen, dass nicht nur Arendts eigene
Erfahrungen der Flucht und des Paria-
Daseins, sondern eben auch die Ausein-
andersetzung mit Jaspers ihr Denken ge-
prégt haben. Dies ist insofern von Inte-
resse, als allgemein der Einfluss Heideg-
gers als der gewichtigere eingeschitzt
wurde. Auch die umstrittene Formulie-



.Denken ohne Gelander"

rung der ,Banalitdt des Bosen” geht nach
Sederstrom auf eine Bemerkung von Jas-
pers zuriick und nicht auf Arendts Ehe-
mann Heinrich Bliicher, wie an mehreren
Stellen in dem von Gary Smith herausge-
gebenen Band zu lesen ist. Indem Seder-
strom die Konzeption des Bosen in ver-
schiedenen Etappen im Schaffen Arendts
nachzeichnet, vom Totalitarismusbuch
bis zum spaten, unvollendeten Urteilen,
liefert er eine pragnante Darstellung der
Denkbewegungen Arendts, die eine Reihe
von Widerspriichen oder Unklarheiten
aufzul6sen vermag.

Verlustgeschichte der Offentlichkeit

Karl Friedrich Herb widmet sich in sei-
nem Beitrag ,Licht und Dunkel. Zum Re-
publikideal bei Jean-Jacques Rousseau
und Hannah Arendt” vergleichend dem
Stellenwert und Verhaltnis zwischen dem
Offentlichen und dem Privaten. Bei
Arendt gerdt der Dualismus dieser bei-
den Sphéren zum Begriff des Politischen
schlechthin. Wéghrend Rousseau die
Transparenz sowohl des Offentlichen als
auch des Privaten fordert, auf dass also, in
der Licht-Dunkel-Metaphorik von Herb,
auch das Private im hellen Licht erschei-
nen moge, errichtet Arendt hohe Trenn-
winde zwischen beiden Bereichen, und
wihrend sie das Handeln im Offentlichen
als ,,zweite Geburt” des Menschen adelt,
straft sie alles Private mit einer gewissen
Verachtung. Was sie am Privaten gelten
lasst — etwa die Vorstellung von Heimat
und Geborgenheit —, sieht sie durch den
Wandel zur Intimitdt bedroht. Der Auf-
stieg der biirgerlichen Gesellschaft wird
so zur Verlustgeschichte der Offentlich-
keit. Anschaulich dokumentiert Herb
Arendts Vorstellung, wie mit der Herr-
schaft des bourgeois tiber den citoyen das
Soziale das Politische dominiert. In eine
schone Formulierung fasst er die Arendt-
sche Aporie von individueller Freiheit
und politischer Institution: ,Die revolu-
tiondre Wiederherstellung des offent-

lichen Raums scheitert: die Weite der
agora verengt sich zur Wahlkabine.”
Herb gelingt es in seiner knappen Dar-
stellung, die Spannungen und Wider-
spriiche im Denken Arendts aufzuzeigen.
Sein Restimee féllt dagegen zu resignativ
aus, wenn er schreibt, im Licht der Of-
fentlichkeit bleibe das Ziel der Politik im
Dunkeln (ebd.), denn den Ansatz zur Er-
hellung dieses Zieles deutet er selbst an,
wenn er auf Arendts spite philosophi-
sche Meditationen tiber das Leben des
Geistes hinweist. Allerdings hétte eine
Neuvermessung des offentlichen Rau-
mes, die Arendts Weg von der Vita activa
zur Vita contemplativa begleitet, sicherlich
den Rahmen seiner Ausfiihrungen ge-
sprengt.

Einen solch langen Weg durch das ge-
samte Schaffen Arendts ist Claudia Alt-
haus in ihrer Schrift Erfahrung denken.
Hannah Arendts Weg von der Zeitgeschichte
zur politischen Theorie gegangen. Der Er-
fahrungsbegriff dient ihr dabei als Schliis-
sel, die zentralen Themen und Thesen bei
Arendt zu verbinden und — wo notwen-
dig — zu erklédren. Im Riickgriff auf die Ka-
tegorie ,Erfahrung” gelingt es Althaus,
Arendts Weg von der Zeitgeschichte zur
politischen Theorie, ihre hermeneuti-
schen Uberlegungen zur Geschichte wie
auch die Grundlagen einer Theorie des 6f-
fentlichen Raums zu erkunden. Es geht
der Autorin im Kern darum, die Frage
nach dem Verhiltnis von politischer The-
orie und dem Entstehungskontext
Arendtschen Denkens zu kldren. Dem-
nach konstituiert sich politische Theorie
bei Arendt in der konkreten Auseinan-
dersetzung mit historischen Erfahrun-
gen. Dies bedeutet, dass Arendts Werk
vor dem Hintergrund ihrer sozialen und
kulturellen Herkunft interpretiert wird.
Arendts Denken wird von Althaus auf die
von Jorn Riisen stammende Formel
,Sinnbildung tiber Zeiterfahrung“ ge-
bracht. Methodisch wird die Arbeit von
dem Strang durchzogen, Fragen der poli-

Die politische Meinung

Seite 69



Seite 70

Mark Arenhével

tischen Philosophie mit geschichtstheore-
tischen Uberlegungen in fruchtbarer
Weise zu verbinden, das heif3t die Inter-
dependenzen zwischen Arendts zeitge-
schichtlichen Erfahrungen und ihrer poli-
tischen Theorie aufzuspiiren. Die Autorin
tut dies auf zweierlei Art: Zunéchst geht
sie Arendts eigenen historisch-politi-
schen Erfahrungen nach und ergriindet
die Motive ihrer politischen Theorie, die
sich aus diesen Erfahrungen ableiten las-
sen. Althaus kann zeigen, dass Schliissel-
begriffe wie Kontingenz, Kontinuitit,
Weltverlust, Fremdsein sich riickbinden
lassen an prdgende biografische Ein-
schnitte im Leben Arendts: die Krise der
Weimarer Republik und das Aufkommen
des Nationalsozialismus, Internierung
und Exil und damit Heimatlosigkeit und
Fremdheit. Uber diesen biografischen
Ansatz hinaus betont Althaus jedoch den
Begriff der Erfahrung bei Arendt selbst
als analytische Kategorie, mit der sie poli-
tisch-theoretische wie auch literarische
Texte interpretiert.

Arendts Schaffen ist somit, so lie3e sich
zusammenfassen, gepragt von der so-
wohl entwurzelnden als auch befreien-
den Erfahrung von Ungewissheit, die es
reflektierend zu , bandigen”, das heif8t zu
verstehen und anzunehmen gilt. Be-
sonders anregend ist Althaus’ These, mit
dem Begriff der Erinnerung die von
vielen Arendt-Interpreten ausgemachte
Kluft zwischen der Phase der Vita activa
und Arendts philosophischen Reflexio-

nen tiber das Leben des Geistes zu schlie-
Ben. Dabei diskutiert Althaus den durch-
aus nicht unproblematischen Erfahrungs-
begriff vor dem Hintergrund neuerer Dis-
kussionen in der Geschichtswissenschaft.
Es wire eine interessante, weiterfithrende
Fragestellung, Arendts politisch-philoso-
phisches Denken vor dem Hintergrund
des Erfahrungsbegriffes mit anderen
Denkstromungen zu vergleichen oder
theoriegeschichtlich neu zu verorten.
Kann Arendt, dhnlich wie John Dewey,
als Philosophin der via media, eines mitt-
leren Weges zwischen Idealismus und
Empirismus bezeichnet werden, weil
auch sie eine nicht atomistische Konzep-
tion von Erfahrung vertritt? Wie verhalt
sich Arendts Wahrheitstheorie zu post-
modernen Stromungen, die gleichfalls
anstelle von Wahrheit auf Meinungen re-
kurrieren und die Sphére des Politischen
als radikal perspektivisch konstituiert be-
trachten?

Solche Fragen zu stimulieren ist eines
der Verdienste der umfassenden Studie
von Claudia Althaus, die souverdn die
zentralen Themen bei Arendt diskutiert
und Lust darauf macht, dem Arendtschen
Denken ohne Geldnder zu folgen. Wenn
einige Fragen schliefllich unbeantwortet
bleiben, so sollte der Leser, die Leserin
einen Ratschlag von Arendt selbst befol-
gen, den auch Althaus an den Schluss
ihres Buches setzt: ,Was allein uns wirk-
lich helfen kann, meine ich, ist ,réfléchir’,
Nachdenken.”

Althaus, Claudia: Erfahrung denken. Hannah Arendts Weg von der Zeitgeschichte

zur politischen Theorie. Gottingen 2000.

Karl Graf Ballestrem/Volker Gerhardt/Henning Ottmann/Martyn P. Thompson:
Politisches Denken. Jahrbuch 2001. Stuttgart/ Weimar 2001.

Smith, Gary (Hrsg.): Hannah Arendt Revisited: Eichmann in Jerusalem und die Folgen.

Frankfurt am Main 2000.

Die politische Meinung



	Inhalt PM: 


