
„Manchmal denke ich, dass wir alle in
unserem Leben nur einen einzigen wirk-
lichen Gedanken haben, und alles, was
wir tun, Ausarbeitungen und Variationen
des einen Themas sind.“ Dies schrieb
Hannah Arendt wenige Jahre vor ihrem
Tod an Richard Bernstein, der einige
wiederkehrende Themen in Arendts
Werk festgestellt hatte. Diese Themen –
die Bedingungen und Möglichkeiten
menschlicher Freiheit, die Konstitution
eines öffentlichen Raumes, die Pluralität
menschlichen Daseins wie die Kategorie
der „Natalität“ oder der „Gebürtlichkeit“
und Arendts Reflexionen über das Han-
deln, Denken, Verstehen und Urteilen –
durchziehen ihre Bücher, beginnend bei
der Dissertation über den Liebesbegriff bei
Augustin über Elemente und Ursprünge
totaler Herrschaft, Vita activa, Über die
Revolution bis hin zu ihrem unvollendeten
Werk Vom Leben des Geistes. Doch es käme
einer groben Vereinfachung gleich, nur
von einem wirklichen Gedanken bei
Arendt zu sprechen. Im Gegenteil: Ihr
Werk ist so vielschichtig und facetten-
reich, dass die Rezeption des Arendt-
schen Werkes mehr als 25 Jahre nach dem
Tode dieser brillanten, gleichwohl um-
strittenen politischen Denkerin längst
nicht als abgeschlossen gelten kann. Die
letzte, momentan abgeebbte Rezeptions-
welle begann im Jahr 1989, als mit dem
Zusammenbruch des real existierenden
Sozialismus Arendts Werk als eine „kriti-
sche politische Theorie der post-totali-
tären Zeit“ entdeckt wurde, wie Seyla
Benhabib, die mit ihrer Arbeit Hannah

Arendt. Die melancholische Denkerin der
Moderne (Hamburg 1998) eine wichtige
Studie über Arendt vorgelegt hat, fest-
stellt. In Deutschland war das Verhältnis
zu Arendt und ihren Schriften nie unge-
trübt: Noch 1994 stellte Daniel Cohn-Ben-
dit auf einer Tagung fest, Arendt sei in
Deutschland nicht nur verkannt, sondern
gar die am meisten ignorierte politische
Theoretikerin. Ob heute die zwischen
Hannah Arendt und den Deutschen zwi-
schen 1933 bis über ihren Tod im Jahre
1975 hinaus bestehende „Entfremdung“,
wie von Wolfgang Heuer konstatiert,
noch Bestand hat, mag angesichts der Flut
neuer Literatur zu ihrem Werk, den zahl-
reichen Tagungen, Veranstaltungen und
Seminaren bezweifelt werden. Dennoch
fallen die Urteile über Arendt noch immer
unterschiedlich aus. Sprechen die einen
von einem wahren „Hannah-Arendt-
Kult“ und einer „Idealisierung und Idoli-
sierung“, so wird sie von anderen als
„konservative Utopistin“, „politische
Anti-Modernistin“ oder gar „Kaffeehaus-
Philosophin“ bezeichnet.

Aktuelle Rezeption
Der von Gary Smith herausgegebene
Band Hannah Arendt Revisited: Eichmann
in Jerusalem und die Folgen geht auf eine
1997 im Einstein Forum in Potsdam orga-
nisierte Tagung zur Historiografie des
Holocaust zurück. Wie der Herausgeber
in seiner Einleitung bemerkt, wurden die
Beiträge, die nunmehr in gedruckter
Form vorliegen, zum größten Teil für 
die Konferenz geschrieben, die während

Seite 64 Nr. 389 · April 2002

Hannah Arendts
politische Theorie

„Denken ohne Geländer“
Mark Arenhövel

389_64_70_Arenhövel  21.03.2002  15:42 Uhr  Seite 64



der Goldhagen-Debatte stattfand. Leider
findet sich kein Hinweis darauf, welche
Beiträge bereits anlässlich der Tagung
zum Vortrag gebracht wurden. Die drei-
zehn Beiträge des Bandes sind in vier Ka-
pitel untergliedert, wodurch unterschied-
lichen thematischen Schwerpunkten bei
der Rückschau auf die Eichmann-Debatte
Rechnung getragen wurde. Sind die ers-
ten vier Beiträge zur „Anatomie einer
Kontroverse“ vornehmlich deskriptiv ge-
halten, so eröffnen die übrigen Texte das
ganze Tableau der Kritiken, Interpretatio-
nen und Kontroversen, welches das frag-
los strittigste Buch von Hannah Arendt
seit nunmehr fast vierzig Jahren begleitet.

Die Eichmann-Debatte
Die im Jahr 1963 durch Arendts Buch
Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der
Banalität des Bösen hervorgerufene Kon-
troverse auch im Rückblick kann als ein
Wendepunkt in der Weise, wie über das
Gedächtnis des Holocaust öffentlich dis-
kutiert wurde, gesehen werden, wie
Anson Rabinbach in seinem Beitrag for-
muliert. Darüber hinaus vermitteln die
Texte jedoch das Bild unterschiedlicher
Sichtweisen und Einschätzungen, sowohl
was Arendts Werk selbst als auch dessen
Rezeption anbelangt. Was auf den ersten
Blick als Schwäche der Textsammlung
scheinen könnte, dass nämlich mitunter
die gleichen Textstellen von verschiede-
nen Autoren zitiert und kommentiert und
teilweise die gleichen Quellen verwandt
werden, entpuppt sich auf den zweiten
Blick als Stärke des Bandes, insofern als so
die unterschiedlichen Textauslegungen
und Argumentationen für die Leserin
und den Leser gut nachzuvollziehen sind.

Arendts Buch wurde vor allem aus drei
Gründen hart und zum Teil unfair kriti-
siert: Der Untertitel Von der Banalität des
Bösen geriet zum griffigen Schlagwort
und wurde fehlgedeutet als gedanken-
lose Chiffre totalitärer Herrschaft, mit
der, wie die Kritiker nicht müde wurden

zu unterstellen, Arendt angeblich die
Monströsität der Naziverbrechen ver-
harmloste. Dagegen war Arendt bei der
Abfassung ihres Gerichtsberichts über
den Eichmann-Prozess, der im Fe-
bruar/März 1963 im New Yorker und
kurz darauf als Buch erschien, weit davon
entfernt, ein allgemeines, repräsentatives
Täterprofil nationalsozialistischer Ver-
brechen zu erstellen. Die Banalität Eich-
manns sah Arendt darin, dass dieser aus
der Unfähigkeit zu denken und Empathie
für die Opfer zu entwickeln und nicht 
aus einem pervertiert bösen Willen he-
raus zu einem der Architekten der „End-
lösung“ wurde. Seyla Benhabib analy-
siert in ihrem Artikel zur „Identität, Per-
spektive und Erzählung in Hannah
Arendts Eichmann in Jerusalem“, bei
dem es sich um eine aktualisierte und er-
weiterte Fassung der ersten Abschnitte
des sechsten Kapitels ihrer erwähnten
Studie handelt, Arendts Eichmann in Jeru-
salem vor dem Hintergrund, dass sich in
diesem Buch „einige der bewegendsten

Seite 65Die politische Meinung

„Denken ohne Geländer“

Hannah Arendt 1906–1975
Foto: H. Arendt Estade

389_64_70_Arenhövel  21.03.2002  15:42 Uhr  Seite 65



und schwierigsten Probleme von Arendts
Leben und Werk“ wie in einem Prisma
brechen. Arendt, die politische Theoreti-
kerin, Jüdin und Holocaust-Überlebende,
verarbeitete in ihrem Buch die politi-
schen, ethischen, philosophischen und ju-
ristischen Fragen, die durch die Entfüh-
rung, Aburteilung und Hinrichtung Eich-
manns aufgeworfen wurden und die, wie
Benhabib bemerkt, die schlimmsten
Widersprüche einer historisch geprägten
jüdischen Identität aufdeckten. Umso be-
merkenswerter erscheint Arendts moral-
philosophische (diametral gegen die da-
malige in der Öffentlichkeit vorherr-
schende Darstellung der Naziverbrecher
gerichtete) These von der Banalität des
Bösen, die Eichmann radikal entdämoni-
siert und ihn zu einem Paradebeispiel
dafür macht, dass weder besonders
schlechte, dumme oder bösartige Men-
schen unter den Bedingungen des Totali-
tarismus zu Tätern werden, sondern dass
es vielmehr einer – wie Arendt es nannte
– Gedankenlosigkeit oder Unfähigkeit zu
denken und zu urteilen bedarf, die zum
völligen Versagen des Gewissens führt.
Der Ausdruck der Banalität wurde als
Verharmlosung nicht zu beschreibender
Taten empfunden und hätte allein schon
zur Skandalisierung und Polarisierung
der jüdischen Öffentlichkeit ausgereicht.
Doch es fanden sich noch zwei weitere
Aspekte in Arendts Buch, an denen die
Kritik heftigen Anstoß nahm. Als Tabu-
bruch galt ihre Darstellung der Rolle der
Judenräte während des Naziregimes, de-
nen sie eine jüdische Kooperation mit
dem Feind unterstellte. Dieser Punkt
wird in einigen Beiträgen des Sammel-
bandes gestreift, und es wird allgemein
konzediert, dass die Kritiker so weit
Recht hatten, dass Arendts Urteile in
mehrerer Hinsicht nicht ausreichend be-
legt oder schlecht begründet waren. Der
dritte Punkt jedoch ist gerade heute von
solcher Brisanz und Aktualität, dass er
von nahezu allen Autorinnen und Auto-

ren aufgeworfen und diskutiert wird:
Arendt hatte die Bedingungen, unter de-
nen Eichmann vom israelischen Geheim-
dienst in Argentinien entführt, inhaftiert
und dann vor einem israelischen Gericht
abgeurteilt und schließlich hingerichtet
wurde, einer breit angelegten politischen,
moralphilosophischen und juristischen
Betrachtung unterworfen. Damit hat sie
Material bereitgestellt, welches heute an-
gesichts der Diskussion um eine Interna-
tionalisierung des Rechtes und die Recht-
fertigung humanitärer Interventionen auf
eine Wiederentdeckung wartet. Die von
Arendt entwickelte Kategorie der Verbre-
chen gegen die Menschheit und ihr Rin-
gen, jenseits von Partikularismus und
Universalismus zu einer begründbaren
Konzeption der Menschenrechte zu ge-
langen, werden in den Beiträgen von Ben-
habib und Gabriel Motzkin aus verschie-
denen Perspektiven analysiert. Benhabib
arbeitet allgemein die Spannung in
Arendts Konzeption hinsichtlich der Ka-
tegorien Staatsbürgerschaft und Nationa-
lität betont und Arendts „anthropologi-
schen Universalismus“ heraus, der auf
der menschlichen Fähigkeit, Neues zu be-
ginnen, der Pluralität sowie den mensch-
lichen Tätigkeiten Arbeiten, Herstellen
und Handeln gründet. Motzkin disku-
tiert Arendts Position vor dem Hinter-
grund ihrer persönlichen Erfahrungen
und ihres politischen Weltbildes, welches
vor Beginn des Zweiten Weltkrieges voll-
ständig ausgeprägt war. Seine These lau-
tet: „Ihr Buch Eichmann in Jerusalem ist
auch eine Abrechnung mit den Personen,
die für die politische Erfahrung der Juden
in dieser Zeit bestimmend waren, be-
sonders mit Ben-Gurion, den sie verab-
scheute.“ Aufgrund Arendts biografi-
scher Prägung und Erfahrung, so Motz-
kin weiter, war sie nicht in der Lage, die
Geschehnisse im Osten, die in ihrem Buch
tatsächlich nur gestreift werden, zu erfas-
sen und empathisch zu rekonstruieren.
Motzkins prägnante Schlussfolgerung

Mark Arenhövel

Seite 66 Die politische Meinung

389_64_70_Arenhövel  21.03.2002  15:42 Uhr  Seite 66



lautet: „Arendts Reaktion auf den Holo-
caust ist eine mögliche, wenn man davon
ausgeht, dass sie auf einem dem interna-
tionalen jüdischen und sogar zionisti-
schen Vorkriegsbewusstsein verhafteten
Bewusstsein beruht, dem das Verständnis
von Gerechtigkeit wichtiger ist als die
Stimme der Opfer.“ Wenn Motzkin im
Weiteren insinuiert, Arendt habe wegen
ihres Interesses an der Gerechtigkeit den
Holocaust nicht verstanden, da sie taub
gewesen sei für die Stimmen der Opfer, so
übersieht er die weit gehenden Reflexio-
nen, die Arendt selbst über Verstehen
und Urteilen und über die Notwendigkeit
der Empathie angestellt hat. Verstehen ist
bei Arendt ein Prozess kritisch-dialogi-
scher Hermeneutik, das Ergebnis eines
„Denkens ohne Geländer“, ohne die Si-
cherheit überkommener Traditionen oder
des common sense. Verstehen beruht bei
Arendt eher auf Distanz denn auf Empa-
thie. Dennoch ist Motzkins Einwand inso-
fern interessant, als Arendt tatsächlich
einerseits die Prozessführung gegen Eich-
mann heftig kritisierte, die darauf ab-
zielte, der Welt eine Geschichtslektion zu
erteilen und nach dem Selbstverständnis
der Anklage – meisterhaft orchestriert
vom Hauptankläger Gideon Hausner –
die Geschichte in den Mittelpunkt des
Prozesses zu stellen und bewusst auf die
Wirkung von Zeugenaussagen zu setzen;
andererseits gibt sie aber in anderen
Schriften der „erlösenden Kraft“ (Benha-
bib) des Narrativen, dem Geschichtener-
zählen, als Form des kritischen Verste-
hens aus Erfahrung und der Aneignung
der eigenen Biografie einen breiten Raum.
Diesem Widerspruch widmet Annette
Wieviorka einen Beitrag mit dem Titel
„Die Entstehung des Zeugen“, in wel-
chem sie darstellt, wie die Holocaust-
Überlebenden durch das Erzählen ihrer
Geschichte ihre Identität errangen, weil
sie und ihre schrecklichen Erlebnisse nun-
mehr durch den Eichmann-Prozess öf-
fentlich anerkannt wurden. Indem Wie-

viorka gewissermaßen auf die „therapeu-
tische“ Wirkung des Eichmann-Prozesses
hinweist, in welchem es nicht in aller-
erster Linie um fact-finding ging, sondern
eher um eine talking cure, um die Konsti-
tuierung einer lehrreichen Erinnerung –
Punkte, die Arendt kritisierte –, be-
schreibt sie Momente rechtlich-morali-
scher Selbstverständigungsdiskurse, wie
sie gegenwärtig in vielen post-diktatori-
schen Staaten stattfinden und zur Institu-
tionalisierung von Wahrheitskommissio-
nen geführt haben. Arendt dachte in die-
ser Frage konsequent in rein rechtlichen
Kategorien und wollte daher juristische
Urteilsfindung strikt von symbolischen
Anerkennungskämpfen und psycholo-
gisch-therapeutischen Prozessen tren-
nen. Dies ist eine Position, die gerade
heute in den Diskussionen um die politi-
sche, rechtliche und moralische „Bewälti-
gung“ der Erinnerung an die in Diktatu-
ren begangenen Verbrechen noch Ge-
wicht hat. Nicht nur an diesem Beitrag
des Sammelbandes wird deutlich, wie ak-
tuell Arendts Denken auch heute ist. Die
Lektüre zeigt, dass Arendts Eichmann-
Bericht, in den Worten von Richard Bern-
stein, grundlegende Fragen nach der Ver-
antwortlichkeit, dem Urteilen und dem
Bösen aufwirft und nicht primär als Bei-
trag zur historischen Analyse der „Endlö-
sung“ zu lesen ist, sondern als eine Übung
im Denken und Urteilen gelten kann.

Der Handlungsbegriff
Dass dieses Urteil nicht nur für Arendts
Eichmann-Buch, sondern für ihr gesam-
tes Werk Geltung beanspruchen kann, be-
weisen auch die vier Artikel, die im Jahr-
buch für politisches Denken 2001 zentra-
len Kategorien im Schaffen von Hannah
Arendt gewidmet sind: dem Handeln,
der Wahrheit, dem Öffentlichen und dem
Privaten sowie dem Bösen.

Harald Bluhm, der schon früher zum
Handlungskonzept bei Arendt publiziert
hat, geht in seinem Beitrag „Handeln und

Seite 67Die politische Meinung

„Denken ohne Geländer“

389_64_70_Arenhövel  21.03.2002  15:42 Uhr  Seite 67



Verantwortung. Hannah Arendts Kon-
zept politischen Denkens“ einem mehr
oder weniger vernachlässigten Zug in
Arendts Denken nach: Bluhm bezeichnet
ihn als Arendts Theorie politischen Han-
delns, „die dem Generieren von Neuem
durch das Handeln gerecht wird“. Unter
Ausblendung der modernitätskritischen
Aspekte in Arendts Werk konzentriert
sich Bluhm auf Arendt als die Theoretike-
rin der Anerkennung der Pluralität der
Meinungen, der praktischen Urteilskraft
als politischem Vermögen und des Han-
delns als Kontingenzbewältigung. Bluhm
charakterisiert Arendts Handlungsbe-
griff als ein „dramaturgisch-rhetori-
sches“ Handlungskonzept, in welchem
Sprechen und Handeln eng aneinander
gekoppelt werden. Durch ihr gemeinsa-
mes Handeln im öffentlichen Raum wer-
den die Menschen zu politischen Akteu-
ren und erschaffen eine gemeinsame
Welt. Bluhm betont, dass Arendt einer-
seits die Gestaltungsräume der Handeln-
den in der Politik betont, das heißt, dass
sie gegen alle System- und Sachzwänge
die Möglichkeit zu politisch verantwor-
tungsvoller, freiheitlicher Handlung
setzt, fügt jedoch kritisch hinzu, dass die
Schwäche einer solchen Sichtweise darin
liege, strukturelle Momente, die die
Handlungsoptionen einschränken, aus
der Betrachtung des Politischen auszu-
klammern. Der zweite Beitrag zu Arendt
im Jahrbuch schließt sich gut an Bluhms
Artikel an. Heinz-Gerd Schmitz betrach-
tet die „Perspektivische Konstitution des
Politischen“ und thematisiert Arendts
postmodern anmutenden, radikal anti-
metaphysischen Versuch, den Begriff der
Wahrheit aus dem Bereich des Politischen
zu verbannen und durch den polyper-
spektivischen Begriff der Meinung zu er-
setzen. Arendt leitet dies ab aus ihrer
schon mehrfach erwähnten Einsicht in die
Pluralität und Kontingenz menschlicher
Existenz. Wenn Sein und Erscheinen eins
sind, worauf sollte sich dann in öffent-

lichen Angelegenheiten das Wahrheits-
prädikat beziehen? Ein solch schwacher
Wahrheitsbegriff legt das Fundament für
den zuvor entwickelten Handlungsbe-
griff. Die Handelnden agieren auf dem
unsicheren Boden verschiedener Mei-
nungen; in einem Deliberationsprozess
müssen sie die Bedingungen, Ziele und
absehbaren Folgen ihrer Handlungen klä-
ren und Präferenzen entwickeln. In einem
letzten Schritt verteidigt Schmitz den
Arendtschen Wahrheitsbegriff gegen den
(nahe liegenden) Vorwurf des Relati-
vismus. Die politische Wirklichkeit, so
schreibt er, wird polyperspektivisch kon-
stituiert, dies geschieht aber immer inner-
halb eines präpolitischen Kontextes, wel-
cher die Identität des zu beurteilenden
Gegenstandes sicherstellt und welcher
der Deliberation der Bürgerinnen und
Bürger entzogen ist.

Der Begriff des Bösen
Holger Sederström verfolgt im dritten Bei-
trag des Jahrbuchs, der sich mit Hannah
Arendt beschäftigt, einen doppelten
Zweck: Zum einen will er die Wandlun-
gen, die der Begriff des Bösen in Arendts
Werk macht, deuten und erklären und da-
mit zusammenhängend den Einfluss Karl
Jaspers auf Arendt herausarbeiten. Als
Material dient ihm hierfür der Briefwech-
sel, den beide über vierzig Jahre lang bis
zum Tod von Jaspers führten. Sederströms
Arbeit hätte gleichfalls gut in den oben an-
geführten Band von Gary Smith gepasst,
da die zentrale Figur des Bösen auch im
Kontext des Eichmann-Buches verhandelt
wird. Die Kernthese Sederströms geht
aber darüber hinaus: Er versucht nachzu-
weisen, dass nicht nur Arendts eigene
Erfahrungen der Flucht und des Paria-
Daseins, sondern eben auch die Ausein-
andersetzung mit Jaspers  ihr Denken ge-
prägt haben. Dies ist insofern von Inte-
resse, als allgemein der Einfluss Heideg-
gers als der gewichtigere eingeschätzt
wurde. Auch die umstrittene Formulie-

Mark Arenhövel

Seite 68 Die politische Meinung

389_64_70_Arenhövel  21.03.2002  15:42 Uhr  Seite 68



rung der „Banalität des Bösen“ geht nach
Sederström auf eine Bemerkung von Jas-
pers zurück und nicht auf Arendts Ehe-
mann Heinrich Blücher, wie an mehreren
Stellen in dem von Gary Smith herausge-
gebenen Band zu lesen ist. Indem Seder-
ström die Konzeption des Bösen in ver-
schiedenen Etappen im Schaffen Arendts
nachzeichnet, vom Totalitarismusbuch
bis zum späten, unvollendeten Urteilen,
liefert er eine prägnante Darstellung der
Denkbewegungen Arendts, die eine Reihe
von Widersprüchen oder Unklarheiten
aufzulösen vermag.

Verlustgeschichte der Öffentlichkeit
Karl Friedrich Herb widmet sich in sei-
nem Beitrag „Licht und Dunkel. Zum Re-
publikideal bei Jean-Jacques Rousseau
und Hannah Arendt“ vergleichend dem
Stellenwert und Verhältnis zwischen dem
Öffentlichen und dem Privaten. Bei
Arendt gerät der Dualismus dieser bei-
den Sphären zum Begriff des Politischen
schlechthin. Während Rousseau die
Transparenz sowohl des Öffentlichen als
auch des Privaten fordert, auf dass also, in
der Licht-Dunkel-Metaphorik von Herb,
auch das Private im hellen Licht erschei-
nen möge, errichtet Arendt hohe Trenn-
wände zwischen beiden Bereichen, und
während sie das Handeln im Öffentlichen
als „zweite Geburt“ des Menschen adelt,
straft sie alles Private mit einer gewissen
Verachtung. Was sie am Privaten gelten
lässt – etwa die Vorstellung von Heimat
und Geborgenheit –, sieht sie durch den
Wandel zur Intimität bedroht. Der Auf-
stieg der bürgerlichen Gesellschaft wird
so zur Verlustgeschichte der Öffentlich-
keit. Anschaulich dokumentiert Herb
Arendts Vorstellung, wie mit der Herr-
schaft des bourgeois über den citoyen das
Soziale das Politische dominiert. In eine
schöne Formulierung fasst er die Arendt-
sche Aporie von individueller Freiheit
und politischer Institution: „Die revolu-
tionäre Wiederherstellung des öffent-

lichen Raums scheitert: die Weite der
agora verengt sich zur Wahlkabine.“
Herb gelingt es in seiner knappen Dar-
stellung, die Spannungen und Wider-
sprüche im Denken Arendts aufzuzeigen.
Sein Resümee fällt dagegen zu resignativ
aus, wenn er schreibt, im Licht der Öf-
fentlichkeit bleibe das Ziel der Politik im
Dunkeln (ebd.), denn den Ansatz zur Er-
hellung dieses Zieles deutet er selbst an,
wenn er auf Arendts späte philosophi-
sche Meditationen über das Leben des
Geistes hinweist. Allerdings hätte eine
Neuvermessung des öffentlichen Rau-
mes, die Arendts Weg von der Vita activa
zur Vita contemplativa begleitet, sicherlich
den Rahmen seiner Ausführungen ge-
sprengt.

Einen solch langen Weg durch das ge-
samte Schaffen Arendts ist Claudia Alt-
haus in ihrer Schrift Erfahrung denken.
Hannah Arendts Weg von der Zeitgeschichte
zur politischen Theorie gegangen. Der Er-
fahrungsbegriff dient ihr dabei als Schlüs-
sel, die zentralen Themen und Thesen bei
Arendt zu verbinden und – wo notwen-
dig – zu erklären. Im Rückgriff auf die Ka-
tegorie „Erfahrung“ gelingt es Althaus,
Arendts Weg von der Zeitgeschichte zur
politischen Theorie, ihre hermeneuti-
schen Überlegungen zur Geschichte wie
auch die Grundlagen einer Theorie des öf-
fentlichen Raums zu erkunden. Es geht
der Autorin im Kern darum, die Frage
nach dem Verhältnis von politischer The-
orie und dem Entstehungskontext
Arendtschen Denkens zu klären. Dem-
nach konstituiert sich politische Theorie
bei Arendt in der konkreten Auseinan-
dersetzung mit historischen Erfahrun-
gen. Dies bedeutet, dass Arendts Werk
vor dem Hintergrund ihrer sozialen und
kulturellen Herkunft interpretiert wird.
Arendts Denken wird von Althaus auf die
von Jörn Rüsen stammende Formel
„Sinnbildung über Zeiterfahrung“ ge-
bracht. Methodisch wird die Arbeit von
dem Strang durchzogen, Fragen der poli-

Seite 69Die politische Meinung

„Denken ohne Geländer“

389_64_70_Arenhövel  21.03.2002  15:42 Uhr  Seite 69



tischen Philosophie mit geschichtstheore-
tischen Überlegungen in fruchtbarer
Weise zu verbinden, das heißt die Inter-
dependenzen zwischen Arendts zeitge-
schichtlichen Erfahrungen und ihrer poli-
tischen Theorie aufzuspüren. Die Autorin
tut dies auf zweierlei Art: Zunächst geht
sie Arendts eigenen historisch-politi-
schen Erfahrungen nach und ergründet
die Motive ihrer politischen Theorie, die
sich aus diesen Erfahrungen ableiten las-
sen. Althaus kann zeigen, dass Schlüssel-
begriffe wie Kontingenz, Kontinuität,
Weltverlust, Fremdsein sich rückbinden
lassen an prägende biografische Ein-
schnitte im Leben Arendts: die Krise der
Weimarer Republik und das Aufkommen
des Nationalsozialismus, Internierung
und Exil und damit Heimatlosigkeit und
Fremdheit. Über diesen biografischen
Ansatz hinaus betont Althaus jedoch den
Begriff der Erfahrung bei Arendt selbst
als analytische Kategorie, mit der sie poli-
tisch-theoretische wie auch literarische
Texte interpretiert. 

Arendts Schaffen ist somit, so ließe sich
zusammenfassen, geprägt von der so-
wohl entwurzelnden als auch befreien-
den Erfahrung von Ungewissheit, die es
reflektierend zu „bändigen“, das heißt zu
verstehen und anzunehmen gilt. Be-
sonders anregend ist Althaus’ These, mit
dem Begriff der Erinnerung die von
vielen Arendt-Interpreten ausgemachte
Kluft zwischen der Phase der Vita activa
und Arendts philosophischen Reflexio-

nen über das Leben des Geistes zu schlie-
ßen. Dabei diskutiert Althaus den durch-
aus nicht unproblematischen Erfahrungs-
begriff vor dem Hintergrund neuerer Dis-
kussionen in der Geschichtswissenschaft.
Es wäre eine interessante, weiterführende
Fragestellung, Arendts politisch-philoso-
phisches Denken vor dem Hintergrund
des Erfahrungsbegriffes mit anderen
Denkströmungen zu vergleichen oder
theoriegeschichtlich neu zu verorten.
Kann Arendt, ähnlich wie John Dewey,
als Philosophin der via media, eines mitt-
leren Weges zwischen Idealismus und
Empirismus bezeichnet werden, weil
auch sie eine nicht atomistische Konzep-
tion von Erfahrung vertritt? Wie verhält
sich Arendts Wahrheitstheorie zu post-
modernen Strömungen, die gleichfalls
anstelle von Wahrheit auf Meinungen re-
kurrieren und die Sphäre des Politischen
als radikal perspektivisch konstituiert be-
trachten? 

Solche Fragen zu stimulieren ist eines
der Verdienste der umfassenden Studie
von Claudia Althaus, die souverän die
zentralen Themen bei Arendt diskutiert
und Lust darauf macht, dem Arendtschen
Denken ohne Geländer zu folgen. Wenn
einige Fragen schließlich unbeantwortet
bleiben, so sollte der Leser, die Leserin
einen Ratschlag von Arendt selbst befol-
gen, den auch Althaus an den Schluss
ihres Buches setzt: „Was allein uns wirk-
lich helfen kann, meine ich, ist ,réfléchir‘,
Nachdenken.“

Mark Arenhövel

Seite 70 Die politische Meinung

Althaus, Claudia: Erfahrung denken. Hannah Arendts Weg von der Zeitgeschichte 
zur politischen Theorie. Göttingen 2000.

Karl Graf Ballestrem/Volker Gerhardt/Henning Ottmann/Martyn P. Thompson: 
Politisches Denken. Jahrbuch 2001. Stuttgart/ Weimar 2001.

Smith, Gary (Hrsg.): Hannah Arendt Revisited: Eichmann in Jerusalem und die Folgen.
Frankfurt am Main 2000.

389_64_70_Arenhövel  21.03.2002  15:42 Uhr  Seite 70


	Inhalt PM: 


