
In der Berichterstattung über die Volks-
republik (VR) China wird in regelmä-
ßigen Abständen von Verhaftungen von
Bischöfen, Priestern und Pastoren berich-
tet, die wegen religiöser Aktivitäten, die
ohne Genehmigung der Behörden „im
Untergrund“ stattfanden, zu Gefängnis-
strafen, Arbeitslager oder Hausarrest ver-
urteilt werden. Menschenrechtsorgani-
sationen werfen daher den chinesischen
Behörden immer wieder Verletzung des
Menschenrechts aufReligionsfreiheit vor.
Die chinesischen Behörden dagegen beto-
nen, dass es in China durchaus Religions-
freiheit gebe, deren Ausübung allerdings
an Gesetze und Regeln gebunden sei.
Verstöße gegen die gesetzlichen Vor-
gaben zur Religionsfreiheit seien daher
kriminelle Handlungen, die nach den
Gesetzen verfolgt werden müssten. Bi-
schöfe der Untergrundkirche werden
scharf kontrolliert, in Hausarrest gehalten
oder in Arbeitslager verbracht. Mit der
Vergabe und Durchführung der Olympi-
schen Spiele 2008 in Peking war auf vielen
Seiten die Erwartung verbunden, dass sie
zu einer signifikanten Verbesserung der
Situation der Menschenrechte und da-
mit verbunden auch der Religionsfreiheit
führen würden. Diese Erwartungen wur-
den allerdings größtenteils enttäuscht. Es
kam zwar zu einigen Verbesserungen auf
dem Gebiet der Pressefreiheit. Auch wur-
den für die Teilnehmer und Besucher
Möglichkeiten der Teilnahme an Gottes-
diensten geschaffen. Aber eine bleibende
Verbesserung der Menschenrechtssitua-
tion ist ausgeblieben. Angehörige der

Untergrundkirche, Vertreter der Demo-
kratiebewegung und andere Gruppen,
die sich für Menschenrechte wie Frei-
heit von Presse und Religion und ein
Mehrparteiensystem einsetzen, mussten
immer wieder erleben, dass die chinesi-
schen Behörden ihre Tätigkeiten als kri-
minell einstuften und entsprechend ver-
folgten.

„Koloniale Hypothek“
Um die Rolle der Religionen und be-
sonders des Christentums in der VR
China zu verstehen, ist es unabdinglich,
einen Blick zurück in die Missions- und
Kirchengeschichte zu tun. Während der
zweiten Hälfte des neunzehnten Jahr-
hunderts bis zur Gründung der VR China
1949 waren Tausende christliche Missio-
nare in China tätig, und das Christentum
erlebte eine Zeit des Wachstums. In den
Augen vieler national gesinnter Chinesen
erschien das Christentum allerdings all-
zu sehr verbunden mit den kolonialen
Unternehmungen der europäischen Län-
der. Das Bild des Christentums in China
ist auch heute noch weitgehend mit die-
ser „kolonialen Hypothek“ belastet. Den
neu gewonnenen chinesischen Christen
wurde von ihren Mitbürgern vorgewor-
fen, sich durch die Taufe aus der chinesi-
schen Volksgemeinschaft verabschiedet
zu haben. Dies drückt der damals weit-
verbreitete Slogan aus: „Ein Christ mehr –
ein Chinese weniger.“ Denn viele Chine-
sen zweifelten an der Aufrichtigkeit der
Bekehrung der chinesischen Konvertiten
zum Christentum und unterstellten ih-

Seite 34 Nr. 497 · April 2011

Ist die chinesische
Religionspolitik

gleichbedeutend mit
Christenverfolgung?

Zur Situation 
der christlichen Kirchen 
in der Volksrepublik China
Georg Evers



nen, die sie verächtlich „Reis-Christen“
nannten, sich wegen der mit der Taufe
verbundenen materiellen Vorteile und
nicht aus innerer Überzeugung zum
Christentum bekehrt zu haben. Der aus-
ländische Charakter des Christentums in
China zeigte sich auch darin, dass die
Leitungsfunktionen in der katholischen
Kirche in China lange ausschließlich von
europäischen Missionaren ausgeübt wur-
den. Erst 1926 wurden die ersten sechs
chinesischen Bischöfe geweiht. Im Bür-
gerkrieg 1945 bis 1949 standen die chine-
sischen Christen aufseiten der Nationa-
listen und gegen die Kommunistische
Partei, die sie wegen ihrer antireligiösen
Politik ablehnten. 

Marxistische Religionskritik 
und religiöse Tradition
Als die Kommunisten siegten und 1949
die Volksrepublik China ausriefen, wur-
den die Christen von der neuen kom-
munistischen Führung entsprechend als
Gegner angesehen. Während des Korea-
kriegs 1950 bis 1953 wurden nach Schau-
prozessen vor Volksgerichten, bei denen
sie der Spionage und anderer Verbrechen
angeklagt wurden, mehr als sechstau-
send ausländische Missionare aus China
ausgewiesen. Die Religionspolitik der
kommunistischen Regierung war von
Anfang an von marxistischer Religions-
kritik bestimmt. Danach sollten die Reli-
gionen mit dem Aufbau einer sozialisti-
schen Gesellschaft ihre vorläufige Funk-
tion, „Opium des Volkes“ zu sein, verlie-
ren und von selbst zugrunde gehen, da
die Menschen nicht länger auf diese vor-
wissenschaftliche Weltsicht angewiesen
sein würden. Ein anderer Faktor war das
traditionelle Verständnis von Religion in
China, das den Religionen die Rolle zu-
weist, unter der Führung und Kontrolle
durch die Kaiser, jetzt der Kommunisti-
schen Partei, für Frieden und Harmonie
in der Gesellschaft zu wirken. Den Reli-
gionen war damit versagt, eine irgendwie

geartete prophetische und kritische Rolle
in der Gesellschaft zu spielen.

Religionspolitik
als vollständige Kontrolle
Ziel der Religionspolitik der VR China
war von Anfang an sicherzustellen, dass
die Religionen nur auf ihre strikt religiö-
sen Aktivitäten eingeschränkt blieben.
Den christlichen Kirchen wurden daher
alle Tätigkeiten auf den Gebieten der
Erziehung, der Medizin und der Sozial-
arbeit genommen und die von ihnen
unterhaltenen Einrichtungen verstaat-
licht. Da die chinesischen Christen ge-
nerell verdächtigt wurden, wegen ihrer
internationalen Kontakte unsichere Pa-
trioten zu sein, wurden sie verpflichtet,
nur solche Organisationen zu gründen,
die dem Staat Aufsicht und Kontrolle
über sie ermöglichten. Zu diesem Zweck
wurden für die Protestanten die „Drei-
selbst-Bewegung“, die mit dem Chine-
sischen Kirchenrat das Leitungsgremium
der protestantischen Christen darstellt,
und für die Katholiken die „Chinesische
Katholische Patriotische Vereinigung“
gegründet, die mit der Chinesischen
Bischofskonferenz zusammen für die
Führung der katholischen Kirche verant-
wortlich ist. 

Der Kontakt der katholischen Kirche
Chinas zum Papst wurde unterbunden
und dem Papst das Recht auf die Er-
nennung von Bischöfen in China abge-
sprochen, da dies einen „Eingriff in die
inneren Angelegenheiten“ Chinas dar-
stelle. 1958 wurden die ersten Bischöfe ge-
gen das Kirchenrecht ohne Zustimmung
des Papstes illegal, wenn auch gültig ge-
weiht, was zu einer Spaltung innerhalb
der Katholiken Chinas führte. Viele Ka-
tholiken weigerten sich, die zwar von der
Regierung, nicht aber vom Papst aner-
kannten Bischöfe zu akzeptieren, und
verließen die vom Staat offiziell aner-
kannte Kirche, um „im Untergrund“ eine
parallele Kirchenstruktur zu errichten.

Seite 35Nr. 497 · April 2011

Zur Situation der christlichen Kirchen in der Volksrepublik China



Die schon restriktive Religionspolitik
wurde während der Exzesse der Kultur-
revolution (1966–1976) dahingehend ver-
schärft, dass de facto alle religiösen Tätig-
keiten als „veraltet und obsolet“ verboten
wurden. Tempel, Moscheen und Kirchen
wurden geschlossen und für andere Zwe-
cke genutzt. Alles öffentliche religiöse
Leben kam zu einem Stillstand. Die nach
dieser chaotischen Zeit 1982 eingeführte
neue chinesische Verfassung garantiert
den Bürgern der VR China Religions-
freiheit, die allerdings nur für die in 
den vom Staat anerkannten religiösen
Gemeinschaften Geltung hat, die eine 
auf den Kult in Tempeln, Moscheen oder
Kirchen eingeschränkte Freiheit der Reli-
gionsausübung genießen. Offiziell gibt 
es in der VR China fünf anerkannte
Religionsgemeinschaften: Buddhismus,
Daoismus, Islam, die katholische Kirche
und die protestantische Kirche. Alle an-
deren vom Staat nicht genehmigten reli-
giösen Tätigkeiten gelten als die innere
Ordnung gefährdende Verstöße gegen
bestehende Gesetze, die von den Behör-
den als kriminelle Taten eingestuft und
entsprechend geahndet werden.

Die Situation der katholischen Kirche 
Die Spannungen zwischen den Katholi-
ken, die in den offiziell anerkannten Kir-
chen und jenen, die im Untergrund ihre
religiöse Heimat sehen, haben sich in den
letzten Jahren verringert. Immer mehr Bi-
schöfe, die zunächst ohne Zustimmung
des Papstes geweiht wurden, haben nach-
träglich eine päpstliche Anerkennung ge-
funden. Auch ohne die Aufnahme von
gegenseitigen diplomatischen Beziehun-
gen hatte sich zwischen den chinesischen
Religionsbehörden und dem Vatikan eine
Vorgehensweise eingespielt, nach der die
Bischofskandidaten zunächst in China
ausgewählt wurden, ihre Namen dann an
den Vatikan weitergeleitet wurden, um
zu einem einvernehmlichen Ergebnis zu
kommen. Bei den zehn in den letzten zwei

Jahren erfolgten Bischofsweihen konnten
so die neuen Bischöfe bei ihrer Weihe
sowohl auf die staatliche wie auch kirch-
liche Anerkennung verweisen. In seinem
Brief an die chinesischen Katholiken aus
dem Jahr 2007 hat Papst Benedikt XVI.
diesen Bischöfen nahegelegt, ihre Aner-
kennung auch nach außen deutlich zu
machen, und alle Bischöfe und Priester
sowohl in der offiziellen Kirche wie auch
im Untergrund aufgefordert, die kirch-
liche Einheit zu suchen und gemeinsame
Gottesdienste zu halten. Zugleich machte
der Papst aber auch deutlich, dass in der
katholischen Kirche für die Patriotische
Vereinigung kein Platz sei und auch die
Chinesische Bischofskonferenz so lange
nicht anerkannt werden könne, wie die
Bischöfe aus dem Untergrund ihr nicht
angehören dürften. Die mit dem Brief und
anderen positiven Signalen seitens des
Vatikans verbundene Erwartung, dass es
zu einer Annäherung und Verständigung
zwischen Rom und Peking kommen
könne, hat sich allerdings in jüngster Zeit
zerschlagen.

Der Verlauf des im Dezember 2010 
in Peking abgehaltenen „8. National-
kongresses der Chinesischen Katholiken“
hat zu einer tief gehenden Verschlechte-
rung der Beziehungen zwischen Rom
und Peking geführt. Im Vorfeld hatten 
die Religionsbehörden gegen den aus-
drücklichen Vorbehalt des Vatikans eine
Bischofsweihe vorgenommen, bei der
papsttreue Bischöfe gegen ihren Willen
gezwungen wurden, als Mitweihende
teilzunehmen. In gleicher Weise wurden
Bischöfe, Priester und Laien gezwungen,
am 8. Nationalkongress in Peking teil-
zunehmen, und teilweise mit polizei-
licher Gewalt aus ihren Häusern geholt.
Bischof Joseph Li Liangui, der sich ver-
steckt hielt, wurde von der Diözese
Cangzhou wie ein Verbrecher zur Fahn-
dung ausgeschrieben. Bischof Li wurde
von den Behörden später dazu gezwun-
gen, einen Entschuldigungsbrief wegen

Georg Evers

Seite 36 Nr. 497 · April 2011



seines „unerlaubten Fernbleibens von
seinen Pflichten“, gemeint ist seine Wei-
gerung, am Nationalkongress teilzuneh-
men, zu schreiben. Bischof Li wurde
daraufhin demonstrativ von den Benut-
zern des asiatischen katholischen Presse-
dienstes UCA-News zum „Chinesischen
Katholiken des Jahres 2010“ gewählt. Auf
dem Nationalkongress wurde dann der
vom Papst nicht anerkannte Bischof Ma
Yingling, Bischof der Diözese Kunming,
zum Vorsitzenden der Bischofskonferenz
gewählt. Als Vorsitzender der Chine-
sischen Katholischen Patriotischen Ver-
einigung wurde Bischof Johann Fang
Xingyao von der Diözese Liyi, der zu den
vom Papst anerkannten Bischöfen gehört,
bestimmt. Zu dem aus sieben Bischöfen
bestehenden Leitungsgremium der Bi-
schofskonferenz gehören jetzt drei vom
Papst nicht anerkannte Bischöfe. War
schon die Teilnahme vieler Bischöfe,
Priester und Laien am Nationalkongress
durch Druck und Gewalt erzwungen, so
wurden auch die Wahlen weitgehend
manipuliert: Es gab keine Aussprache zu
den Kandidaten für die verschiedenen
Ämter, und die Wahlergebnisse wurden
gefälscht. Viele Bischöfe und andere Teil-
nehmer erklärten später, nicht oder un-
gültig abgestimmt zu haben, und doch
seien ihre Stimmen als Zustimmung ver-
bucht worden. 

Die Art und Weise, wie der Natio-
nalkongress initiiert und durchgeführt
wurde, hat die Beziehungen zwischen
Peking und Rom, die lange Zeit auf einem
guten Weg schienen, stark belastet und
verschlechtert. Bei allen Verhandlungen
und Abstimmungen über potenzielle
Bischofskandidaten wird der Vatikan in
Zukunft mit den vom Papst nicht aner-
kannten Bischöfen verhandeln müssen.
Innerhalb der katholischen Kirche Chinas
haben sich die Fronten zwischen den
Katholiken in der offiziell vom Staat an-
erkannten Kirche und denjenigen des
Untergrunds wieder verhärtet. Katholi-

ken im Untergrund sehen sich in ihrer
Auffassung bestätigt, dass die staatlichen
Institutionen nur eine den Vorstellungen
der Kommunistischen Partei und Regie-
rung genehme Form des Katholizismus
zulassen wollen, die mit dem katholi-
schen Glauben nicht vereinbar ist.

Die staatlichen Organe und die Kom-
munistische Partei Chinas haben ihre
grundsätzlich feindliche Einstellung ge-
genüber allen Religionen im Laufe der
letzten Jahre modifiziert und den Reli-
gionen eine grundsätzlich positive Rolle
beim Aufbau einer „harmonischen Gesell-
schaft“ in China eingeräumt. Die Kom-
munistische Partei hat einsehen müssen,
dass ihr Versuch, die Religionen durch
restriktive Maßnahmen zum Verschwin-
den zu bringen, eindeutig gescheitert ist.
Es ist der Kommunistischen Partei nicht
gelungen, in China das Ideal einer sozia-
listischen Gesellschaft zu verwirklichen,
wodurch die Religionen endgültig über-
flüssig hätten werden sollen. Die Kommu-
nistische Partei musste einsehen, dass
trotz aller Verfolgungsmaßnahmen die
Zahl der Chinesen, die sich zum Bud-
dhismus, Islam und vor allem zum Chris-
tentum bekennen, stetig gestiegen ist. 

Am spektakulärsten ist das Wachstum
der protestantischen Christen,die1949 nur
siebenhunderttausend Anhänger zählten
und deren Zahl heute bei mindestens drei-
ßig Millionen, nach anderen Schätzungen
bei fünfzig bis hundert Millionen liegen
soll. Die Zahl der Katholiken ist im glei-
chen Zeitraum von drei Millionen 1949 auf
heute circa fünfzehn Millionen gestiegen.
Verlässliche Zahlen über die Religions-
zugehörigkeit sind in der VR China aus
vielen Gründen nicht zu ermitteln. Fest
steht in jedem Fall, dass der Einfluss 
der Religionsgemeinschaften in China ge-
wachsen ist. Auch auf den Gebieten der
Sozialarbeit, der Gesundheitsfürsorge und
der Erziehung sind religiöse Gruppierun-
gen – immer vom Staat kontrolliert und oft
behindert – heute wieder tätig.

Seite 37Nr. 497 · April 2011

Zur Situation der christlichen Kirchen in der Volksrepublik China



Die Kommunistische Partei verteidigt
zwar weiterhin das ihr nach der Ver-
fassung zustehende Monopol der politi-
schen Machtausübung. Zugleich ist aber
unverkennbar, dass sie ihre ideologische
Führungsposition eingebüßt hat. Immer
wieder sind Parteimitglieder in Korrup-
tionsfälle verstrickt. Auch ist der Wider-
spruch, sich einerseits auf den Kommu-
nismus zu gründen, aber eine rigoros ka-
pitalistische Wirtschaftspolitik zu betrei-
ben, unglaubwürdig und unhaltbar. Viele
Intellektuelle haben sich von den verloge-
nen ideologischen Positionen der Partei
distanziert und sich auf die Suche nach
Alternativen gemacht. 

Aufbruch der „Kulturchristen“
Ein in diesem Zusammenhang interes-
santes Phänomen sind die sogenannten
„Kulturchristen“. Es handelt sich um eine
Bewegung unter chinesischen Intellek-
tuellen, die in der gegenwärtigen Sinn-
krise innerhalb der chinesischen Gesell-
schaft nach Ersatz für die verbrauchten
marxistisch-kommunistischen Ideen su-
chen. In der philosophischen und theo-
logischen Tradition des Christentums ha-
ben viele von ihnen entsprechende An-
stöße gefunden, die ihnen beim Auf-
bau eines alternativen Welt- und Gesell-
schaftsbildes helfen können. 

Die Auseinandersetzung mit christ-
lichen Ideen führt nicht notwendig zur
Taufe und Mitgliedschaft in einer christ-
lichen Kirche, ist aber hilfreich, christ-
lichem Gedankengut über den Bereich
der Kirchen hinaus in der chinesischen
Gesellschaft Geltung zu verschaffen.

Angst vor Kontrollverlust
Die rigorose Kontrolle aller religiösen Ak-
tivitäten ist nur Ausdruck der generellen
Angst der chinesischen Regierung und der
Kommunistischen Partei, ihre Alleinherr-
schaft auf allen Gebieten des gesellschaft-
lichen, politischen und vor allem ideologi-
schen Wirkens verlieren zu können. 

Im Zusammenhang mit den politi-
schen Unruhen im Nahen Osten zeigte
sich die Nervosität der politischen Füh-
rung in der verschärften Kontrolle des
Internets und der Sperrung aller Web-
seiten, in denen mit Anspielung auf die
sogenannte „Jasmin-Revolution“ in ara-
bischen Ländern zu Demonstrationen in
Peking aufgerufen wurde. Ausländische
Reporter, die über eventuelle Demonstra-
tionen berichten wollten, wurden entge-
gen den eigentlich seit den Olympischen
Spielen in Peking bestehenden Regelun-
gen, die solche Berichterstattung erlau-
ben, an ihrer Arbeit gehindert und zum
Teil vorübergehend festgenommen.

Georg Evers

Seite 38 Nr. 497 · April 2011

Die Maiausgabe der Politischen Meinung
wird sich neben aktuellen Themen 

wie den Konsequenzen aus der Katastrophe in Japan 
in ihrem Schwerpunkt der Frage nach den Möglichkeiten 

politischer Partizipation in der repräsentativen Demokratie 
in Deutschland stellen.


	Schaltfläche1: 


