
23KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Im Verlauf der Unabhängigkeitsbestrebungen zahlreicher 
afrikanischer Staaten um 1960 nahm die Weltöffentlichkeit 
zum ersten Mal Notiz von einer Generation afrikanischer 
Politiker, die aus dem Schatten der jahrzehntelangen kolo-
nialen Herrschaft trat mit dem Ziel, sich an die theoretische 
und praktische Gestaltung postkolonialer Gesellschaften 
zu machen. Männer wie Kwame Nkrumah, Julius Nyerere, 
Patrice Lumumba, Leopold Senghor und Robert Mugabe 
galten zunächst der jeweiligen Kolonialmacht als Unruhe-
stifter, als Bedrohung des sorgsam gepflegten Status Quo. 
Später wurden sie in den Augen vieler Afrikaner  – und 
auch Europäer und Amerikaner – zu Helden, gerade weil 
einige, wie Lumumba, ihren Kampf mit dem Leben zahlten. 
Andere, wie Mugabe, gaben ihren anfänglichen Idealismus 
in späteren Jahren zugunsten einer menschenverach-
tenden Politik der Unterdrückung auf. Bei allen nationalen 
und weltanschaulichen Unterschieden war ihnen eines 
gemein: Alle – ohne Ausnahme – waren sie in christlichen 
Missionsschulen ausgebildet worden.1

Für die europäischen Missionare in Afrika stellte der Schul-
unterricht von Anfang an die bedeutsamste Möglichkeit 
dar, um den Zugang zur Bevölkerung zu schaffen und auch 
zu erhalten. Dabei war die Bandbreite der Motive seitens 
der Missionare ebenso mannigfaltig wie deren jeweiliger 
konfessioneller Hintergrund. In der Natur der Mission 
liegt jedoch bereits der Sinn der Schule vor allem als das 
Evangelisierungsmittel schlechthin begründet. Und mit der  

1 |	 Vgl. Stefan Mair, „Ausbreitung des Kolonialismus‟, Informatio-
	 nen zur politischen Bildung, Heft 264, http://bpb.de/0457447
	 0874062243171645559501562 [17.05.2011].

„DARUM GEHT ZU ALLEN VÖLKERN‟
DIE BEDEUTUNG CHRISTLICHER MISSIONSSCHULEN 
FÜR ELITENBILDUNG IN AFRIKA AM BEISPIEL DER 
CHRISTLICHEN MISSIONIERUNG IM KONGOBECKEN

Tinko Weibezahl

Tinko Weibezahl ist 
Auslandsmitarbeiter 
der Konrad-Adenauer-
Stiftung in der Demo-
kratischen Republik 
Kongo.



24 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Bildungs- und Religionsvermittlung entfremdeten die Missi-
onen – absichtlich oder nicht – gleichzeitig die Afrikaner 
von ihrer traditionellen Lebensweise. Andreas Eckert, 
Professor für afrikanische Geschichte an der Humboldt-
Universität Berlin, verweist in der Beschreibung der ersten 
afrikanischen Politikergeneration daher auch auf ein mit 
der Missionsbildung einhergehendes Phänomen: „Bemer-
kenswert ist, wie strikt sich die neue afrikanische Elite an 
den Werten der europäischen Moderne und an den koloni-
alen Strukturen orientierte‟ und selbst nach dem Erringen 
der Unabhängigkeit in ihren jeweiligen Ländern „enge 
politische, wirtschaftliche, kulturelle und nicht zuletzt 
militärische Verbindungen zur ehemaligen Kolonialmacht‟ 
etablierte.2 Durch die europäisch geprägte Bildung und 
der damit einhergehenden Fähigkeit, auf Augenhöhe mit 
den Vertretern der Kolonialmächte zu verhandeln, erwies 
sich die christliche Mission entgegen der Absicht ihrer 
Begründer am Ende als Schrittmacher auf dem Weg zur 
afrikanischen Emanzipation.

Die immensen Auswirkungen christlicher Missionstätigkeit 
sind heute mehr denn je auf dem gesamten afrikani-
schen Kontinent, aber besonders in Subsahara-Afrika, zu 

sehen. Insbesondere in jenen Gebieten, in 
denen christliche Missionare auf weitgehend 
traditionelle und von außen unbeeinflusste 
Populationen trafen, ist heute der Anteil der 
Christen am höchsten. Etwa 90 Prozent der 
Menschen in der Demokratischen Republik 

Kongo sind Christen, jeder zweite Einwohner ist Katholik.3 
Damit einhergehend und als Folge des totalen Versagens 
des Staates, grundlegende soziale Dienstleistungen zu 
erbringen, kommt insbesondere der katholischen Kirche 
im Kongo eine zentrale Bedeutung zu.

Christliche Missionen übernehmen neben ihrer religiösen  
Arbeit auch zentrale Funktionen im Bereich der Bildung und 
vor allem des Gesundheitswesens. Und das mit Erfolg  – 
während die Kirchen in Europa mit massiven Austritten 

2 |	 Vgl. Andreas Eckert, „Eine bescheidene Bilanz‟, in: Afrika. 
	 Spiegel Special Geschichte. 02-2007 (Hamburg 2007), 26.
3 |	 Vgl. Marco Mörschbacher, „Zur Situation der katholischen Kirche 
	 in der Gesellschaft‟, in: Militärgeschichtliches Forschungsamt, 
	 Wegweiser zur Geschichte: Demokratische Republik Kongo 
	 (Potsdam 2008), 148.

In Gebieten, in denen christliche Mis- 
sionare auf weitgehend traditionelle 
und von außen unbeeinflusste Popula- 
tionen trafen, ist heute der Anteil der 
Christen am höchsten.



25KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Während sich der Staat vom Einsatz 
der Christen Unterstützung für die Aus-
dehnung seines Herrschaftsgebietes 
versprach, benötigte die Kirche einen 
weltlichen Arm, um die Verbreitung des 
Glaubens durchzusetzen.

zu kämpfen haben, arbeiten allein in der Demokratischen 
Republik Kongo etwa 2.900 Diözesanpriester, 1.600 
Ordenspriester, 7.900 Ordensschwestern, 100 Laien-
missionare und fast 64.000 Katechisten, die vor allem in 
den ländlichen Gebieten die christlichen Gemeinschaften 
betreuen.4

DER ERSTE KONTAKT

Das Christentum war und ist eine Missionsreligion: 
„Darum geht zu allen Völkern, und macht alle Menschen 
zu meinen Jüngern, tauft sie auf den Namen des Vaters 
und des Sohnes und des Heiligen Geistes, und lehrt sie, 
alles zu befolgen, was ich euch geboten habe‟, heißt es im 
Matthäus-Evangelium (Kapitel 28, Vers 19) – 
ein theologischer Kernsatz, auf den sich 
die Kirchen immer wieder gern beriefen.5 
Dass die Mission dabei ein enges Bündnis 
mit staatlichen Imperien einging, entsprach 
einer seit Jahrhunderten geübten Tradition. 
Während sich der Staat vom Einsatz der 
Christen Unterstützung für die Ausdehnung seines Herr-
schaftsgebietes versprach, benötigte die Kirche einen 
weltlichen Arm, um die Verbreitung des Glaubens durchzu-
setzen. Schon in der Spätantike hatte sich das Christentum 
der Machtausbreitung des Römischen Reiches rund um das 
Mittelmeer angeschlossen. Später umrundeten Missionare 
auf den Schiffen der Entdecker und Konquistadoren den 
Globus. Im Gegenzug garantierte der Papst Besitzungen 
und Handelsmonopole in der Neuen Welt. Am Ende des 15. 
Jahrhunderts schien die Verbreitung des Christentums in 
die bis dato bekannten Weltteile gesichert.

Als das Zeitalter der Hochseeschifffahrt anbrach, begannen 
europäische Mächte, allen voran die Portugiesen, systema-
tisch in Richtung Afrika vorzustoßen. Bereits 1418 gewährte 
Papst Martin V. mit der Bulla Rex Regnum der portugiesi-
schen Krone das „Recht zum Kreuzzug und zu Eroberungen‟ 
in Afrika. Allerdings endete die Welt der Christenheit bis 
Mitte des 15. Jahrhunderts in West-Afrika am Kap Bojador. 
Ein Chronist schrieb: „Die Seefahrer sagten, dahinter lebt  

4 |	 Vgl. ebd.
5 |	 Vgl. Ute Planert, „Unverhoffte Früchte‟, in: Afrika. Spiegel 
	 Special Geschichte. 02-2007 (Hamburg 2007), 50.



26 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Die portugiesischen Missionare zeigten  
sich nicht nur über die polygame Le- 
bensweise entsetzt, sondern auch über  
die freizügige Bekleidung.

keine menschliche Rasse. Die Strömungen sind schreck-
lich, kein Schiff würde je zurückkehren. Niemand würde 
dort hinsegeln, ohne sichere Aussicht auf Profit.‟6

Im Jahre 1482 ging als erster Europäer der portugiesi-
sche Kapitän Diogo Cao an der Mündung des Kongo an 
Land und errichtete eine Säule aus Stein mit einem Kreuz 
an der Spitze und dem königlichen Wappen. Cao befand 
sich am nördlichen Ende eines blühenden afrikanischen 
Königreiches mit rund drei Millionen Einwohnern, das eine 
Fläche von etwa 650 Quadratkilometern umfasste.7 Seine 
Hauptstadt war Mbanza Kongo, zehn Tage Fußmarsch von 
der Küste entfernt und heute südlich der Grenze zur DR 
Kongo auf angolanischem Gebiet liegend. Bereits neun 
Jahre nach der ersten Landung, im Jahre 1491, traf eine 
Gruppe von Priestern und Gesandten des portugiesischen 
Königs in Mbanza Kongo ein, um eine ständige Vertretung 
ihres Landes am Hofe des Königs einzurichten. Sofort 

begannen die Ankömmlinge mit dem Bau 
von Kirchen und Missionsschulen. Hier kam 
es zu ersten Konflikten mit Bräuchen und 
Traditionen der Afrikaner. Die portugiesi-
schen Missionare zeigten sich nicht nur über 

die polygame Lebensweise entsetzt, sondern auch über 
die freizügige Bekleidung. Im Gegenzug blickten die Afri-
kaner mit Misstrauen auf die Portugiesen, die ihren Körper 
unter Gewändern versteckten, ihre Füße nicht zeigten 
und in ihrer weißen Hautfarbe dem Bild entsprachen, mit 
dem man im Kongo die toten Ahnen verband. Das Wort 
„Mundele‟, mit der in den lokalen Sprachen Kikongo und 
Lingala der „Weiße‟ bezeichnet wird, bedeutet ursprüng-
lich „bekleideter Mensch‟ und hat sich als Bezeichnung für 
einen Fremden heller Hautfarbe bis auf den heutigen Tag 
erhalten.

Die ersten Konflikte wurden jedoch von der Begeisterung 
des ManiKongo, des Königs, für die europäischen Fremden 
überdeckt. Nzinga Mbemba Affonso war Anfang dreißig, 
als die Portugiesen im Kongo erschienen. Er ließ sich zum  

6 |	 Vgl. Peter Milger, Die Kreuzzüge. Krieg im Namen Gottes, 
	 (München 2000), 33.
7 |	 Zu den ersten Begegnungen portugiesischer Entdecker und 
	 Missionare mit dem Kongo von 1491 bis ca. 1600 vgl. Adam 
	 Hochschild, Schatten über dem Kongo (Stuttgart 2000), 15 ff.



27KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Das Streben nach Profit machte auch 
vor den portugiesischen Priestern nicht  
Halt. Viele von ihnen vernachlässigten 
ihr Predigeramt, hielten eigene Sklaven  
und verkauften ihre Schüler und Kon-
vertiten in die Sklaverei.

Christentum bekehren und studierte zehn Jahre lang bei 
den Priestern in Mbanza Kongo. Einer von ihnen schrieb 
an den König von Portugal: „Affonso kennt besser als wir 
die Propheten, das Evangelium unseres Heilands Jesus 
Christus, das Leben sämtlicher Heiliger und alles, was mit 
unserer heiligen Mutter Kirche zu tun hat.‟8

Der ManiKongo begeisterte sich außer für die Kirche auch 
für das geschriebene Wort, für europäische Medizin und für 
handwerkliche Fähigkeiten, die die Portugiesen nach Afrika 
mitbrachten. Wenige Jahre später allerdings erkannte er 
bereits die Gefahren, die seinem Volk drohten. Der aufkom-
mende Sklavenhandel und die Gier der Euro-
päer nach Edelmetallen gefährdeten den 
Bestand seines Gemeinwesens. Das Streben 
nach Profit machte auch vor den portugie
sischen Priestern nicht Halt. Viele von ihnen 
vernachlässigten ihr Predigeramt, hielten 
eigene Sklaven und verkauften ihre Schüler 
und Konvertiten in die Sklaverei. Nur vierzig Jahre nach 
der Ankunft der ersten Missionare wurden an der Küste 
des Kongo bereits 5.000 Sklaven pro Jahr verkauft. Nach 
Affonsos Tod verfiel die Macht des Königreiches rapide. 
Die Sklaverei bescherte den Provinzhäuptlingen und Dorf-
ältesten schnellen Reichtum und sorgte somit dafür, dass 
diese die Autorität des Hofes nicht mehr anerkannten. Um 
die Mitte des 16. Jahrhunderts war das Christentum im 
Kongogebiet zunächst wieder verschwunden.

Dennoch versuchte Portugal immer wieder, Missionsnie-
derlassungen an der Westküste Afrikas zu errichten. Sie 
scheiterten meist nach folgendem Schema: Einige lokale 
Herrscher interessierten sich für das Evangelium, ließen 
sich vielleicht taufen, aber ihre Nachfolger waren Anhänger 
einer Naturreligion und verhinderten eine weitere Verbrei-
tung des Christentums. Die Einmischung von Missionaren 
in lokale Konflikte vermittelte darüber hinaus den Afrika-
nern den Eindruck, dass die Taufe lediglich der Anerken-
nung der portugiesischen Souveränität diene. Dadurch 
bedingt entstanden Stammeskriege und Bekehrungen von  

8 |	 Vgl. Louis Jadin und Mireille Decorato (Hrsg.), Affonso I., 
	 Correspondance de Don Affonso, roi du Congo 1506-1543, 
	 (Brüssel 1974), 117.



28 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Wie schon bei den Eroberern des ame-
rikanischen Westens sah die erstaunte 
Öffentlichkeit auch in den Forschern 
und Abenteurern, die sich den Stra-
pazen Afrikas aussetzten, Vorbildfigu-
ren, die mit Ruhm und Ehren überhäuft 
wurden.

Herrschern in rein äußerlichem Sinne. Zu Beginn des 19. 
Jahrhunderts gab es in Afrika praktisch keine Spuren dieser 
frühen Missionen mehr.

ZWIESPÄLTIGE MISSIONEN

Trotz der Entdeckungen der Portugiesen und anderer 
seefahrender Nationen blieb nahezu ganz Zentralafrika für 
die Europäer bis weit in das 19. Jahrhundert hinein ein 
weißer Fleck auf der Landkarte, eine „terra incognita‟. Als 
jedoch im Zeitalter der beginnenden Industrialisierung, 

um die Mitte des Jahrhunderts, ein selbst-
bewusstes Europa nach neuen Herausforde-
rungen suchte, entstand ein neuer Helden-
typus – der Entdecker Afrikas.9 Wie schon bei 
den Eroberern des amerikanischen Westens 
sah die erstaunte Öffentlichkeit auch in den 
Forschern und Abenteurern, die sich trotz 

wilder Tiere, gefährlicher Krankheiten und feindseliger 
„Eingeborener‟ den Strapazen Afrikas aussetzten, Vorbild-
figuren, die mit Ruhm und Ehren überhäuft wurden. Die 
Beweggründe für diese Öffentlichkeitswirksamkeit waren 
vielfältig: In Europa versprach man sich zunächst, von 
den in Afrika vermuteten Rohstoffen zu profitieren – eine 
Hoffnung, die etwa durch die Entdeckung von Diamanten 
und Gold in Südafrika stetig genährt wurde. Damit einher-
gehend begann aber zeitgleich die Propagierung einer 
„Kulturmission‟, nämlich des Kampfes gegen die Sklaverei, 
des Exports der „Zivilisation‟ und schließlich des Christen-
tums.10

Besonders ein britischer Arzt, Missionar und Forschungs-
reisender verkörperte die Begeisterung der Europäer für 
afrikanische Entdecker: David Livingstone, der seit den 
vierziger Jahren des neunzehnten Jahrhunderts durch 
Afrika reiste, gegen die Sklaverei publizierte, und das 
Evangelium predigte  – und übrigens auch die Victoria
fälle entdeckte. Längst hatte er in England den Status 
eines Nationalhelden erlangt, da es ihm als erstem Weißen 
gelungen war, den Kontinent von einer Küste zur anderen 
zu durchqueren. Als Livingstone, der im Jahre 1866 erneut 
zu einer Expedition ins Innere Afrikas aufgebrochen war, 

9 |	 Vgl. Hochschild, Schatten über dem Kongo, Fn. 7, 41.
10 |	Vgl. ebd., 43.



29KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Der belgische König Leopold II. berief  
1876 eine internationale Kongo-Kon- 
ferenz ein, die eine Errichtung von 
Handels- und Missionsposten am obe-
ren Kongo vorbereiten sollte.

fünf Jahre später noch immer nicht zurückgekehrt war, 
brach ein weiterer Abenteurer auf, um im Auftrag einer 
amerikanischen Zeitung nach ihm zu suchen: der Waliser 
Henry Morton Stanley, der sich in den Jahren zuvor als 
Kriegsreporter hervorgetan hatte und nun seinen Ruhm 
und Wohlstand zu mehren suchte. Nach achtmonatiger 
Suche fand Stanley in der Tat Livingstone und vermarktete 
diese Expedition hochprofessionell. Bücher, Artikel und 
Vortragsreisen fanden begeisterte Leser und Zuhörer und 
spornten Stanley zu weiteren Entdeckungsreisen an. Von 
1874 bis 1877 durchquerte Stanley in einer spektakulären 
Reise den Kontinent vom ostafrikanischen Bagamoyo bis 
nach Boma an der Kongomündung. Seine Berichte, in 
denen er ausführlich die Leiden der Sklaverei darstellte und 
die Verbrechen der „arabischen Sklavenhändler‟ anpran-
gerte, weckten die Aufmerksamkeit des belgischen Königs 
Leopold II., der nicht nur schon länger auf der Suche nach 
kolonialen Besitztümern war, sondern dem Stanley durch 
seine Schilderungen das humanitäre Alibi für 
ein afrikanisches Engagement gleich mitlie-
ferte: die Bekämpfung des Sklavenhandels, 
die Befreiung der „Eingeborenen‟ und deren 
Zivilisierung.11 So berief König Leopold 1876 
eine internationale Kongo-Konferenz ein, die  
eine Errichtung von Handels- und Missionsposten am 
oberen Kongo vorbereiten sollte mit dem Auftrag, gleich-
zeitig das Gebiet zu erforschen und die Sklaverei zu 
bekämpfen. 

In Wirklichkeit als Besitznahme für den belgischen Herr-
scher gedacht, ließ dieser nichts unversucht, seine wahren 
Absichten hinter ehrenvollen Motiven zu verschleiern. So 
trafen die ersten europäischen Missionare, Protestanten 
von der britischen Livingstone Inland Mission, im Jahre 
1876 im Kongo ein.12 Die ersten katholischen Missio-
nare, französische Spiritaner, errichteten 1880 in Boma 
eine Missionsstation. Entlang des Kongoflusses gelang es 
der belgischen Expedition, zahlreiche Handelsposten zu  

11 |	Vgl. ebd., 63.
12 |	Für die Missionierung des Kongo unter Leopold II. vgl. Marco 
	 Mörschbacher, „Das katholische Missionswesen im Kongo und 
	 sein Beitrag zur Entwicklung‟, in: Manfred Schulz (Hrsg.), 
	 Entwicklungsträger in der DR Kongo – Entwicklungen in Politik, 
	 Wirtschaft, Religion, Zivilgesellschaft und Kultur (Berlin 2008), 
	 92 ff.



30 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

König Leopolds Verwalter installierten  
ein  grausames Regime, um maximale  
Erlöse zu erzielen – eine Zeit, die als 
„Kongogräuel‟ in die Geschichte ein-
gegangen ist.

errichten, deren Wirtschaftsrechte in 400 Abkommen mit 
lokalen Stammesfürsten festgehalten wurden. Leiter dieser 
Landnahme im Auftrag des belgischen Königs war niemand 
anderes als Henry Morton Stanley, der nun seinerseits 
Missionare der Livingstone Mission und der Baptist Mission 
einlud, in seiner Niederlassung, dem späteren Leopold-
ville13, zu missionieren und von dort aus mit Dampfschiffen 
ihre Missionen ins Landesinnere zu tragen.

Rechtliche Grundlage dafür lieferte die 1884/85 einberu-
fene Konferenz von Berlin, auf der es Leopolds Mittelsmän-
nern gelang, die anderen europäischen Mächte von seinen 
guten Absichten für den Kongo zu überzeugen. Seine 
Association Internationale Congolaise übernahm den so 
genannten État Indépendant du Congo als Privateigentum 
des Königs und unter diplomatischer Anerkennung der 
europäischen Großmächte und der Vereinigten Staaten 
von Amerika. 

MISSIONEN IM „UNABHÄNGIGEN STAAT KONGO‟

Die staatlichen Strukturen des neuen „Unabhängigen 
Staates Kongo‟ sind wohl einmalig in der europäischen 
Geschichte. War das Land selbst Privateigentum Leopolds, 
übernahm die belgische Verwaltung dennoch den Aufbau 
von Verwaltung und Infrastruktur, die natürlich ausschließ-
lich auf das Ziel ausgerichtet waren, das riesige Land 
wirtschaftlich auszubeuten. Hier bildeten am Ende des 
19. Jahrhunderts vorrangig Elfenbein- und Kautschukvor-

kommen die Haupteinnahmequelle. Vor allem 
für die Kautschukernte benötigte man zahl-
reiche Arbeitskräfte, da der wildwachsende 
Kautschuk im Urwald gefunden, eingebracht 
und durch unwegsames Gelände zu den 

Sammelstellen transportiert werden musste. Des Königs 
Verwalter installierten ein grausames Regime, um maxi-
male Erlöse zu erzielen – eine Zeit, die als „Kongogräuel‟ in 
die Geschichte eingegangen ist. Nichtsdestoweniger verlor 
der König die öffentliche Legitimierung seiner Handlungen 
nie ganz aus dem Auge. Hierbei bediente er sich natürlich 
vorrangig bei Institutionen und Akteuren, die unter seinem 
Einfluss standen. Daher waren ausländische Missionen, 

13 |	Leopoldville: heute Kinshasa, Hauptstadt der Demokratischen 
	 Republik Kongo.



31KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Der belgische König geriet zunehmend 
unter Rechtfertigungsdruck, denn aus-
ländische Missionare hatten bereits 
die internationale Öffentlichkeit über 
die Gräueltaten im Kongo unterrichtet.

die nicht nur seine wahren Absichten erkannten, sondern 
auch fremde Interessen vertraten, nicht länger erwünscht. 
Belgische katholische Missionare sollten den König unter-
stützen, waren aber zunächst nicht sehr interessiert. 
Verschiedene Anfragen Leopolds wurden mit dem Hinweis 
auf mangelndes Personal von der katholischen Kirche 
abgelehnt. 1886 schließlich schuf der Vatikan das „Aposto-
lische Vikariat Belgisch-Kongo‟, das von den so genannten 
Scheutisten, einem nach seinem Gründungsort Scheutveld 
benannten katholischen Orden, missioniert werden sollte. 
1888 errichteten die Scheutisten Missionsstationen in 
Kwamouth und Leopoldville. Von dort aus nahmen sie, und 
schließlich auch Missionare anderer belgischer Orden, die 
Missionierung des gesamten Gebietes in Angriff.14

Ein wichtiges Argument zugunsten einer schnellen Missi-
onierung waren die Zugeständnisse des Königs an die 
Kirchenvertreter. So bot Leopold den Orden großzügig 
kostenlosen Landbesitz im Kongo an und verhalf so den 
Missionen zu finanzieller Eigenständigkeit. Damit schlug 
die Stimmung im Mutterland Belgien zugunsten der 
Unterstützung des Kongo-Unternehmens um und zahl-
reiche weitere belgische Orden entsandten Missionare. 
Schnell begannen die Missionen, auf ihren neu erworbenen 
Ländereien Schulen einzurichten. Dabei spielten zwei 
verschiedene Beweggründe eine wichtige Rolle. Zum einen 
wollte Leopold durch die Ausbildung – und Beeinflussung – 
kongolesischer Kinder in seinem Sinne willige Instrumente 
für die Durchsetzung des Regimes schaffen. 
So schrieb er im Jahre 1890: „Ich denke, 
wir müssen drei Kinderkolonien einrichten. 
[…] Zweck dieser Kolonien ist vor allem, uns 
mit Soldaten zu versorgen.‟15 Zum anderen 
geriet der König zunehmend unter Rechtfer-
tigungsdruck, denn ausländische Missionare hatten bereits 
die internationale Öffentlichkeit über die Gräueltaten im 
Kongo unterrichtet. Als schließlich im Jahre 1905 eine 
internationale Untersuchungskommission im Auftrag der 
Regierungen Großbritanniens und der Vereinigten Staaten 
die Berichte über Grausamkeiten gegenüber der Bevöl-
kerung bestätigte, verpflichtete sich Leopold im Rahmen  

14 |	Vgl. Mörschbacher, „Das katholische Missionswesen im Kongo 
	 und sein Beitrag zur Entwicklung‟, Fn. 12, 94.
15 |	Hochschild, Schatten über dem Kongo, Fn. 7, 192.



32 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Den christlichen Missionen ging es trotz  
der Landgeschenke des Königs freilich 
weniger um Besitz als um die innere 
Assimilation der kolonisierten Bevölke-
rung.

einer Konvention zwischen dem Heiligen Stuhl und dem 
Unabhängigen Staat Kongo, den nationalen Missionen je 
100 bis 200 Hektar Land zur Verfügung zu stellen, unter 
der Bedingung, dass jede Missionsstation eine Schule 
unter staatlicher Aufsicht zur landwirtschaftlichen und 
handwerklichen Ausbildung der kongolesischen Bevölke-
rung zu unterhalten habe.16

Gegenüber den aus Brüssel mit Misstrauen betrachteten 
ausländischen Missionen blieben die belgischen Katholiken 
dem König gegenüber überwiegend loyal. Die Stimmung 
in den Missionsschulen gibt eine Oberin einer katholischen 
Kolonie in einem Brief an einen Beamten des Staates 
wieder: „Mehrere Mädchen waren bei ihrer Ankunft so 
krank, dass unsere guten Schwestern ihnen nicht mehr 
helfen konnten, aber allen widerfuhr das Glück der Heiligen 
Taufe; nunmehr sind sie kleine Engel im Himmel, die für 
unseren großen König beten.‟17

Den christlichen Missionen ging es – wie in allen Kolonien, 
so auch im Kongo – trotz der Landgeschenke des Königs 

freilich weniger um Besitz als um die innere 
Assimilation der kolonisierten Bevölkerung. 
Joseph Schmidlin, der Vater der katholischen 
Missionswissenschaft, formulierte dieses Vor- 
haben in aller Deutlichkeit: „Durch Strafen 

und Gesetze kann der Staat den physischen Gehorsam 
erzwingen, die seelische Unterwürfigkeit bringt die Mission 
zustande.‟18 Die Missionsstationen leisteten, wie etwa deut-
sche Kolonialbeamte lobten, einen wichtigen Betrag dazu, 
„Neger, Kanaken und Chinesen zu nützlichen Menschen zu 
erziehen‟. Gemäß der christlichen Arbeitsethik, die Müßig-
gang als Laster verdammte, stand dabei die „Erziehung 
des Negers zur Arbeit‟ im Vordergrund – ein Grundsatz, 
der sich nach der Abschaffung der Sklaverei aufs beste 
mit dem Hunger der weißen Siedler und Plantagenbesitzer 
nach einheimischen Arbeitskräften verband.19

16 |	Vgl. Mörschbacher, „Das katholische Missionswesen im Kongo 
	 und sein Beitrag zur Entwicklung‟, Fn. 12, 94.
17 |	Hochschild, Schatten über dem Kongo, Fn. 7, 194.
18 |	Vgl. Planert, „Unverhoffte Früchte‟, Fn. 5, 55.
19 |	Ebd.



33KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Trotz dieser Negativbeispiele missionarischer Tätigkeit sei 
an dieser Stelle aber auch erwähnt, dass es viele Missio-
nare gab, die sich – gleich welcher religiösen Ausrichtung 
und Intention – als Interessenvertreter der einheimischen 
Bevölkerung fühlten und die Missstände der kolonialen 
Unterwerfung aktiv anprangerten. Nicht zuletzt führte der 
Einfluss dieser kritischen Stimmen dazu, die Kongogräuel 
überhaupt erst der Weltöffentlichkeit bekannt zu machen, 
was wiederum den belgischen König schließlich dazu 
nötigte, die Kontrolle über seine private Kolonie im Jahre 
1908 abzugeben und den Kongo dem belgischen Staat zu 
übereignen. 

CHRISTIANISIERUNG ALS NATIONALE AUFGABE

Als der belgische Staat den Kongo als Kolonie übernahm, 
wurde die „Zivilisierung‟ des Landes zur nationalen 
Aufgabe erhoben – nicht zuletzt, um sich von dem Stigma 
des brutalen Ausbeuters zu lösen. Nach dem Ersten Welt-
krieg waren bereits 22 belgische Missionsgesellschaften 
im neuen „Belgisch-Kongo‟ tätig. Dabei kam der Schulbil-
dung eine immer zentralere Bedeutung zu. 1926 wurden 
sämtliche staatliche Schulen im Kongo den katholischen 
Missionen übergeben. Damit waren rund 90 Prozent aller 
Schulen in katholischer Hand, lediglich zehn Prozent der 
Privatschulen verblieben in zumeist protestantischer 
Trägerschaft. Im Gegensatz zu ihnen erhielten die katholi-
schen Missionen großzügige staatliche Zuwendungen, um 
den Schulbetrieb sicherzustellen.20

Für viele Missionare diente die Schule trotz staatlicher 
Aufträge in erster Linie der Religion und damit der Kirche. 
Die Schule bildete darüber hinaus ein sehr 
wirksames Mittel, die lokale Bevölkerung 
zu missionieren, denn die christliche Werte-
vermittlung beschränkte sich nicht auf die 
Schüler. Viele afrikanische Familien ließen 
sich taufen, nur um ihre Kinder zur Schule 
schicken zu können. Auch fehlten den Missi-
onaren lokale Sprachkenntnisse und Verständnis für Sitten 
und Mentalität ihrer Umgebung. Nicht wenige Kolonial- 
beamte vertraten außerdem die Auffassung, dass „ein 

20 |	Vgl. Mörschbacher, „Das katholische Missionswesen im Kongo 
	 und sein Beitrag zur Entwicklung‟, Fn. 12, 96.

Für viele Missionare diente die Schule 
trotz staatlicher Aufträge in erster Linie 
der Religion und damit der Kirche. Die 
Schule bildete darüber hinaus ein sehr 
wirksames Mittel, die lokale Bevölke-
rung zu missionieren.



34 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Die Kombination Kirche-Schule-Kran-
kenhaus führte mit Hilfe der staatlichen  
finanziellen Unterstützung dazu, dass 
die katholischen Missionen eine starke 
Infrastruktur und Vernetzung ausbilden  
konnten.

Schwarzer mit Bildung‟ für die Arbeit verdorben sei, 
und nicht wenige Missionare waren derselben Überzeu-
gung.21 Natürlich gab es auch positive Beispiele: So war 

der Unterricht zahlreicher Missionsschulen so konzipiert, 
dass neben der biblischen Unterweisung die Vermittlung 
von praktischen Fähigkeiten im Vordergrund stand. Damit 
hofften die Missionare, über den Weg der Vermittlung von 
handwerklichem Können den Afrikanern auch das Evange-
lium nahezubringen. Das System staatlich subventionierter 
Missionsschulen zeigte in Belgisch-Kongo beeindruckende 
Erfolge im Sinne der Christianisierung der lokalen Bevöl-
kerung. 1930 gab es im Kongo 640.000 Katholiken, etwa 
zehn Prozent der Gesamtbevölkerung, 1959 waren es 
bereits 5,5 Millionen. Zum Zeitpunkt der Unabhängigkeit 
1960 bekannten sich 40 Prozent der Kongolesen zum 
katholischen Glauben.22

Neben der Schule richteten zahlreiche Missi-
onen auch Krankenhäuser ein. Die Kombina-
tion Kirche-Schule-Krankenhaus führte mit 
Hilfe der staatlichen finanziellen Unterstüt-
zung dazu, dass die katholischen Missionen 

im ganzen Land eine starke Infrastruktur und Vernet-
zung ausbilden konnten.23 Diese Infrastruktur bildete den 
Grundstein für eine stark wachsende Kirche, die bis heute 
eine zentrale Rolle im Leben der Demokratischen Republik 
Kongo einnimmt, denn im Vergleich zu den versagenden 
staatlichen Institutionen ist sie die einzige landesweit funk-
tionierende Einrichtung überhaupt.

Die grundsätzliche Haltung der Missionare zur einheimi-
schen Kultur und Religion wurde wesentlich von zwei 
Überlegungen geprägt. Zum einen spielte das allgemein 
verbreitete Selbstverständnis, Vertreterin einer „höherwer-
tigen Kultur‟ und gleichzeitig Inhaber der einzig wahren 
Religion zu sein, eine wichtige Rolle. Materieller Fortschritt 
wurde darüber hinaus als Indikator für die Weiterentwick-
lung des Menschen angesehen. Man ging außerdem nicht 

21 |	Vgl. Andreas Peters, „Missionierung in Afrika‟, 
	 http://weltbilder.de/derautor/seinearbeit/missionierung 
	 [17.05.2011].
22 |	Vgl. Mörschbacher, „Das katholische Missionswesen im Kongo 
	 und sein Beitrag zur Entwicklung‟, Fn. 12, 96.
23 |	Vgl. ebd.



35KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Als der Kongo 1960 unabhängig wurde, 
lag die Scholaritätsrate mit 65 Prozent 
zwar an der Spitze aller afrikanischer  
Staaten, jedoch gab es gerade einmal 
15 einheimische Hochschulabsolventen.

davon aus, dass die Ureinwohner die Zivilisationsstufe der 
Weißen in naher Zukunft erreichen könnten. Die Afrikaner 
wurden als „Kinder‟ angesehen, die einer Führung durch 
die Europäer bedürften, weil sie auf einer primitiven und 
unzivilisierten Entwicklungsstufe stünden. Nach diesen 
Vorstellungen sollten die Afrikaner ihr von uralten Tradi-
tionen bestimmtes Leben in Richtung der zivilisatorischen 
Wünsche der Europäer verändern. Je nach der Schärfe, 
mit der dieses Prinzip gehandhabt wurde, mussten sich 
die Afrikaner in ihrem Selbstwertgefühl verletzt fühlen. 
All das führte zu einem gespannten, zuweilen feindseligen 
Verhältnis.24 Andererseits weckten Bildungsaufstieg und 
christliche Assimilation Erwartungen an soziale und poli-
tische Teilhabe, die in scharfem Kontrast zu der rassisti-
schen Abwehrhaltung der Kolonialherren standen. Doch 
auch einheimischen Pfarrern und Katecheten blieb lange 
Zeit der Weg in höhere religiöse Ämter versperrt, weil auch 
in vielen Kirchengremien ethnozentrische Überheblichkeit 
regierte. Viele der ausgebremsten Kirchenmänner wurden 
deshalb zu charismatischen Gründervätern einer der rund 
12.000 Freikirchen, die heute neben den großen Kirchen 
das Bild des christlichen Afrika bestimmen.25

Wie sehr die Überzeugung, dass elementare Schulbildung 
zwar nützlich sei, jedoch nicht über eine rudimentäre Stufe 
hinauszugehen brauche, im kolonialen Schul-
system verankert war, zeigen die Zahlen: 
Als der Kongo 1960 unabhängig wurde, lag 
die Scholaritätsrate mit 65 Prozent zwar 
an der Spitze aller afrikanischer Staaten, 
jedoch gab es zu jener Zeit im Kongo gerade 
einmal 15 einheimische Hochschulabsolventen.26 Diese 
seltenen Akademiker hatten ihre Schulbildung sämtlich 
in christlichen Missionsschulen erhalten und gehörten zu 
den wenigen auserwählten so genannten Évolués, den 
„Entwickelten‟, die in der Meinung der belgischen Koloni-
alherren auf einem guten Weg waren, europäische Werte 
und Normen dauerhaft zu verinnerlichen. Mitte der fünf-
ziger Jahre hatte die Katholische Universität Leuven in 
Leopoldville die Universität Lovanium gegründet, da man  

24 |	Vgl. Peters, „Missionierung in Afrika‟, Fn. 21.
25 |	Vgl. Planert, „Unverhoffte Früchte‟, Fn. 5, 56.
26 |	Vgl. Mörschbacher, „Das katholische Missionswesen im Kongo 
	 und sein Beitrag zur Entwicklung‟, Fn. 12, 97.



36 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Während Diktator Mobutu Sese Seko 
drei Jahrzehnte lang den Staat durch 
Korruption und Selbstbereicherung rui- 
nierte, übernahmen die Kirchen weite 
Teile des Bildungs- und Gesundheits-
wesens.

im Kolonialministerium einen Plan entwickelt hatte, der für 
das Ende des 20. Jahrhunderts (!) die universitäre Ausbil-
dung von Teilen der Bevölkerung vorsah. Dieses zögerliche 
Vorgehen führte bei den Évolués verständlicherweise zu 
Unzufriedenheit und Verbitterung, die sich schon bald in 
Unruhen und Straßenschlachten entluden. Konfrontiert 
mit dem dort artikulierten Wunsch nach Unabhängigkeit, 
vorgetragen ausgerechnet von jenen, die durch die belgi- 
schen Missionsschulen gegangen waren, zog sich die Kolo-
nialmacht überstürzt aus dem Kongo zurück. Das Land, in 
dem es praktisch keine einheimischen Eliten gab, wurde 
am 30. Juni 1960 unabhängig. 

KIRCHE UND STAAT IN DER UNABHÄNGIGKEIT

Der überstürzte Abzug der Kolonialmacht und das damit 
entstandene Machtvakuum stürzte die neue Republik 
umgehend in Chaos. Den wenigen, in der Mehrzahl noch 
sehr jungen Protagonisten des Unabhängigkeitskampfes 
gelang es nicht, das riesige Land zusammenzuhalten. Im 
Zuge des unmittelbar einsetzenden Bürgerkrieges kam 
es auch wiederholt zu Übergriffen auf Missionsstationen. 
Bei der „Simba-Rebellion‟ im Jahre 1964 etwa wurden im 
Nordosten des Landes mehr als 200 Missionare und weitere 
10.000 Christen getötet.27 Die noch im Kongo verbliebenen 
europäischen Berater und Geschäftsleute ergriffen die 
Flucht, einzig die Missionsstationen blieben im Land. Erst 
mit der Diktatur Mobutu Sese Sekos ab 1965 beruhigte 
sich die Lage in den Folgejahren – der Diktator setzte die 
Kooperation zwischen Staat und Kirche im Schulwesen 
zunächst unverändert fort. Erst seine später grandios 

gescheiterte Kampagne der „Authentizität‟ 
führte Anfang der siebziger Jahre zu einer 
Verstaatlichung der katholischen Schulen und 
auch der Universität Lovanium. Der Staat, 
nunmehr umbenannt in Zaire, war jedoch 
zu keiner Zeit in der Lage, das Schulsystem 

zu finanzieren  – auch fehlte es an einer professionellen 
Verwaltung. Weniger als zehn Jahre später wurden daher 
die Schulen stillschweigend den Kirchen zurückgegeben. 
Während Mobutu drei Jahrzehnte lang den Staat durch 
Korruption und Selbstbereicherung ruinierte, übernahmen  

27 |	Vgl. ebd., 98.



37KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Kirchliche Institutionen sind auch fast  
fünf Jahre nach Antritt der ersten 
gewählten Regierung der wichtigste 
Träger von Bildung und Gesundheits-
versorgung.

die Kirchen weite Teile des Bildungs- und Gesundheits-
wesens und behaupteten damit ihre zentrale Rolle in der 
kongolesischen Gesellschaft.

Nach dem Niedergang und schlussendlichen Zusammen-
bruch des Mobutu-Regimes seit Beginn der neunziger Jahre 
übernahm die Kirche eine führende Rolle in den Demo-
kratisierungsbemühungen des Landes. Nachdem Laurent 
Kabila 1997 gewaltsam die Macht übernommen hatte und 
das Land im Chaos und in jahrelangen Kriegen versank, 
hielten lediglich die Kirchen ihre Infrastruktur aufrecht und 
forderten aktiv Demokratie und Friedensbemühungen ein. 
In der Vorbereitung der freien Wahlen von 
2006 brachte sich besonders die katholische 
Kirche sehr aktiv in den Prozess staatsbür-
gerlicher Bewusstseinsbildung ein.28 Kirch-
liche Institutionen sind auch fast fünf Jahre 
nach Antritt der ersten gewählten Regierung 
der wichtigste Träger von Bildung und Gesundheitsversor-
gung, da es den staatlichen Institutionen durch anhaltende 
Korruption und Misswirtschaft bis heute nicht gelungen ist, 
eine praktische Alternative zu den Angeboten der Missi-
onen zu bilden. 

MISSION – HELFER ODER HANDLANGER?

In Zahlen ausgedrückt war die christliche Missionsarbeit 
in Afrika ein voller Erfolg. Nach Angaben der Encyclopedia 
Britannica bekannten sich 2002 rund 380 Millionen Afri-
kaner zum Christentum. Neben den großen Konfessionen 
wird das Bild heute von rund 12.000 Freikirchen geprägt, 
die sich von den großen Kirchen absetzen. Der Afrika-
Historiker Christoph Marx kehrt deshalb die Perspektive 
um und spricht von einer „Anreicherung afrikanischer 
Religiosität mit christlichen Elementen‟.29 Diese Zahlen 
sind erstaunlich, legt man zugrunde, dass selbst auf dem 
Höhepunkt der Missionseuphorie um 1910 in ganz Afrika 
nicht mehr als 10.000 Europäer arbeiteten.

Überall in Afrika setzte die Ankunft des Christentums einen 
Prozess der sozialen Veränderung in Bewegung, mit den 
Folgen einer Auflösung der Stammesorganisation und des 

28 |	Vgl. ebd., 101.
29 |	Vgl. Planert, „Unverhoffte Früchte‟, Fn. 5, 52.



38 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Bereits zu Beginn der Kolonisierung 
gab es zahlreiche kritische Stimmen, 
die den Respekt vor den traditionellen 
Kulturen Afrikas anmahnten. Exempla- 
risch dafür steht Albert Schweitzer.

Gerüstes der sozialen Normen und Werte, die das Leben 
und die Beziehungen zwischen den Menschen ordneten. 
Wenn auch die Vermittlung christlicher Lerninhalte und 
die Bildung christlicher Gemeinden Zugang zu einer 
neuen Weltsicht eröffnete, bedeutete Missionierung und 
Bekehrung der Afrikaner doch die Einpflanzung westlich 
geprägter Werte und Normen und eine Zurückweisung 
afrikanischer Bräuche. Das führte zu einem Wandlungspro-
zess der traditionellen afrikanischen Gesellschaft, der das  
afrikanische Erbe in einer tabuisierten Grauzone beließ. 
Die Sicht der kolonialen Missionierung, das Christentum 
sei das einzige Mittel zur wahren Zivilisation, muss nach-
denklich stimmen. Die neue christliche Identität konnte 
die als konfliktreich erlebten sozialen und religiösen Iden-
titätsverluste schließlich nur teilweise ausgleichen, da die 
Übernahme des christlichen Glaubens einen Bruch mit den 
afrikanischen religiösen Traditionen voraussetzte.30

Die Missionierung beziehungsweise die Christianisierung ist 
in den einzelnen Staaten Afrikas zweifelsohne unterschied-
lich verlaufen. Die Gründe liegen zum einen in den unglei-
chen Verstrickungen und Abhängigkeiten der Missionsge-
sellschaften bezüglich der kolonialen Mächte, zum anderen 
in den durch die unterschiedlichen Konfessionen bedingten 
Missionierungsansätzen, und nicht zuletzt spielt auch die 
jeweilige geographische und sozial-historische Eigenheit 
der einzelnen Staaten eine entscheidende Rolle.31 Deshalb 
wäre es ein Fehler, den Missionen zu unterstellen, sie seien 

lediglich eine Stütze der jeweiligen Kolonial
regime gewesen, die das Ziel verfolgten, im 
Einklang mit den Kolonialherren die lokalen 
Bevölkerungen durch bestenfalls elementare 
Bildung und Erziehung zur Arbeit zum Wohle 
der Kolonie zu unterdrücken. Es gab bereits 

Ende des 19. Jahrhunderts, also zu Beginn der Kolonisie-
rung, zahlreiche kritische Stimmen, die den Respekt vor 
den traditionellen Kulturen Afrikas anmahnten. Exemp-
larisch dafür steht Albert Schweitzer, als Missionsarzt im 
heutigen Gabun tätig, der im Januar 1907 zum Missionsfest 
der Kirche St. Nikolai in Straßburg eindringlich mahnte: 
„Das Christentum wird zur Lüge und Schande, wenn nicht, 
was draußen begangen, gesühnt wird, nicht für jeden 

30 |	Vgl. Peters, „Missionierung in Afrika‟, Fn. 21.
31 |	Vgl. ebd.



39KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

Die Begünstigung einer Minderheit zur 
christlichen Bildungselite förderte die 
Bildung sozialer Klassen und Schich-
ten und verschärfte den Hass zwischen 
den Volksgruppen in vielen Ländern 
Afrikas.

Gewalttätigen im Namen Jesu ein Helfer kommt, für jeden, 
der etwas raubt, einer, der etwas bringt, für jeden, der 
flucht, einer, der segnet.‟32

Andererseits ist es auch nicht richtig, in den Missionen 
einen Motor der Unabhängigkeitsbewegung afrikanischer 
Staaten zu vermuten. Dafür waren die Bindungen vieler 
Missionare an die Kolonialmacht dann doch zu eng.

So bildete der Kolonialismus selbst die wichtigste Voraus-
setzung für die Bereitschaft zur Übernahme des Chris-
tentums durch die einheimische Bevölkerung. Die Bereit-
schaft der Afrikaner, christliche Missionare ins Land zu 
lassen, erwuchs nicht selten aus dem politischen Kalkül, 
in den Kolonialmächten Verbündete zum Schutz gegen 
äußere Feinde zu gewinnen. Die Missionsstationen bildeten 
Brückenköpfe europäischer Beeinflussung und wurden 
so zu einem unverzichtbaren Teil des kolonialen Sied-
lungs- und Wirtschaftssystems.33 Das gesamte ökonomi-
sche, soziale, kulturelle und politische Leben spielte sich 
organisatorisch innerhalb des stabilen Siedlungsrahmens 
der Stationen ab. Ein weiteres Problem ist, dass man die 
Bevölkerung in einigen afrikanischen Staaten nicht in glei-
cher Weise am christlichen Bildungsgut parti-
zipieren ließ, sondern gewisse Volksgruppen 
bevorzugte, um die Kolonie verwaltungs-
technisch und ökonomisch zu sichern. Dies 
geschah auch im Fall Ruanda. Hier wurden 
ab etwa 1926 fast alle Priesteramtskandi-
daten aus der Bevölkerungsgruppe der Tutsi 
rekrutiert. Zudem wurden sie von der belgischen Kolonial
regierung als so genannte Chefs eingesetzt, nachdem diese 
die Aufstände der Hutu niederschlugen. Diese einseitige 
Begünstigung einer Minderheit zur christlichen Bildungs
elite förderte die Bildung sozialer Klassen und Schichten 
und verschärfte den Hass zwischen den Volksgruppen in 
vielen Ländern Afrikas. Ruanda stürzte dieser „hausge-
machte‟ Konflikt zwischen den Hutu und Tutsi mehrfach in 
blutige Bürgerkriege bis hin zum Genozid. So ist das unvor-
stellbare Massaker im Jahre 1994 sicher nicht die Schuld 
der Kirchen, doch ohne missionarische Kolonialgeschichte  

32 |	Vgl. James Bentley, Albert Schweitzer. Eine Biographie 
	 (Düsseldorf 1993) 73.
33 |	Vgl. Peters, „Missionierung in Afrika‟, Fn. 21.



40 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

Als die afrikanischen Staaten unabhän-
gig wurden, glaubte die Generation der 
politischen Führer dieser Jahre, in der 
Position zu sein, das Beste von Europa 
und Afrika auswählen zu können.

wäre das Feindschaftspotential der beiden Volksgruppen 
nicht so immens gewesen.

Der Schulunterricht der christlichen Missionen legte den 
Grundstein zum Verständnis politischer und wirtschaft-
licher Abläufe westlicher Nationen. Sprachunterricht, ein 
durch die Schule gefestigter christlicher Glaube, Militär-
dienst und universitäre Bildung schufen eine neue Gene-
ration disziplinierter und entschlossener Politiker, die in 
der Lage waren, die Interessen ihrer jeweiligen Völker 
gegenüber den kolonialen Herrschern zu artikulieren. 
Diese neue Generation lernte schnell und spielte das Spiel 
der parlamentarischen Demokratie zunächst perfekt. Sie 
verstand es auch, die neuen Strukturen zu einer sukzes-
siven Ausdehnung der eigenen Machtbasis zu nutzen. Dass 
den neuen Protagonisten darüber hinaus die Erfahrung 
fehlte, nach dem Rückzug der Europäer funktionierende 
Staatswesen zu schaffen oder sie Opfer zeittypischer ideo-
logischer Vorstellungen wurden, hat hingegen eher mit der 
Instrumentalisierung der neuen afrikanischen Staaten in 
Zeiten des Kalten Krieges zu tun.

Als die afrikanischen Staaten unabhängig wurden, glaubte 
die Generation der politischen Führer dieser Jahre, in der 
Position zu sein, das jeweils Beste von Europa und Afrika 

auswählen zu können. Doch die Politiker 
wurden Opfer ihres schnellen Erfolges. Sie 
konzipierten ihre jungen Staaten als Sozial-
staaten mit umfassender Interventionskom-
petenz, sahen sich jedoch mit dem Erbe eines 
schwachen und autoritären Staates konfron-

tiert. Zudem mussten sie erkennen, dass die ererbte kolo-
niale Wirtschaftsstruktur ihnen kaum Handlungsspielraum 
ließ. Angesichts der großen Lücke zwischen Wollen und 
Können und aus Schwäche heraus suchten die Regierenden 
der meisten Staaten ihr Heil in autoritären Lösungen, die 
später zum Zusammenbruch zahlreicher afrikanischer 
Staaten führten.34 Die eingeschränkte Meinungsfreiheit, 
politische Gefangene, die wachsende Macht der staatli-
chen Bürokratie, die mit Zwangsumsiedlungen größeren 
Ausmaßes verbundene Agrarpolitik und die zahlreichen 
ökonomischen Misserfolge standen für die dunkle Seite der 
Entwicklung Afrikas nach der Unabhängigkeit.

34 |	Vgl. Eckert, „Eine bescheidene Bilanz‟, Fn. 2, 30.



41KAS AUSLANDSINFORMATIONEN7|2011

AUSBLICK

Für die Zukunft der Entwicklung aller afrikanischen Staaten 
wird das Thema Bildung von zentraler Bedeutung sein. 
Hier sind Kirche und Staat zu einer kooperativen Aufbauar-
beit aufgerufen. Die Tatsache, dass – wie am Beispiel der 
Demokratischen Republik Kongo dargestellt – die Kirchen 
größter Anbieter von Bildungs- und Sozialleistungen sind, 
liegt zum größten Teil im Versagen staatlicher Strukturen, 
in Inkompetenz, mangelndem politischen Willen und 
Korruption begründet. Ohne die Missionen gäbe es heute 
im Kongo vermutlich gar kein Erziehungswesen mehr. 
Funktionierende staatliche Strukturen aufzubauen ist in 
erster Linie natürlich die Verantwortung der jeweiligen 
Regierungen. Diesen Prozess können die Kirchen jedoch 
angesichts ihrer langjährigen Erfahrungen als Bildungs-
träger helfend begleiten, was wiederum in ihrem eigenen 
Interesse liegen muss.

Wenn der christliche Glaube in Afrika bestehen soll, muss 
die Kirche sich um ihrer eigenen Glaubwürdigkeit willen 
auch selbstkritisch zu den Fehlern der Vergangenheit 
bekennen und ihr christliches Wertesystem auf afrikani-
sche Traditionen und Normen abstimmen, gegebenenfalls 
auch korrigieren. In der Demokratischen Republik Kongo 
haben die Kirchen diese Verantwortung bereits vor Jahren 
erkannt und sind um den gesellschaftlichen Ausgleich 
bemüht. Anfang der neunziger Jahre etwa übernahm im 
Rahmen der Demokratisierungsbemühungen der damalige 
Erzbischof Laurent Monsengwo die Leitung der Conférence 
Nationale Souveraine.

Auch in Zukunft wird die Kirche schon angesichts der 
großen Zahl gläubiger Christen im Kongo eine bedeu-
tende Rolle im gesellschaftlichen Leben spielen. Dabei 
kommt es darauf an, auch angesichts schwieriger politi-
scher Umstände einen festen Standpunkt als „Anwältin 
des Volkes‟35 zu finden. Laurent Monsengwo, im vergan-
genen Jahr zum Kardinal gekürt, höchster Würdenträger 
der katholischen Kirche des Kongo und damit der wich-
tigste christliche Führer der kongolesischen Nation, hielt 
im Dezember 2010 in Kinshasa vor 80.000 Gläubigen eine 

35 |	Vgl. Mörschbacher, „Das katholische Missionswesen im Kongo 
	 und sein Beitrag zur Entwicklung‟, Fn. 12, 101.



42 KAS AUSLANDSINFORMATIONEN 7|2011

aufsehenerregende Rede, in der er eindringlich mahnte, 
„dass Macht dem Gemeinwohl dient. Eine Macht, die sich 
nicht an erster Stelle um das Gemeinwohl und das Volk 
sorgt, sondern um die eigenen Interessen, ist eine Macht 
ohne Sinn.‟36 Es bleibt zu hoffen, dass dieser Aufruf von 
den Regierenden auch verstanden wird.

36 |	Vgl. Dominic Johnson, „‚Kinshasa, erhebe Dich und leuchte‛: 
	 Kardinal Monsengwos Bombe‟, taz.de, 07.12.2010, 
	 http://blogs.taz.de/kongo-echo/page/4 [29.06.2011].


