
                   

Coopération Européenne  

et Internationale (EIZ) 

 

          

… / … 

 

  

   

  www.kas.de/tunesien 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
TEMOIGNAGE PERSONNEL 

 
SUR MA PARTICIPATION AU COLLOQUE INTERNATIONAL 

 
« LES RELIGIONS DANS LES DEMOCRATIES » 

LES 25 ET 26 JUIN 2011 A TUNIS  

 
Par Juge Klaus Reinhold, Cuxhaven 

 
A la fin de cette manifestation de deux jours une jeune Tunisienne qui avait répon-
du favorablement à l’invitation publique à ce colloque, déclarait publiquement de-
vant dans la plénière : « C’est le meilleur colloque auquel j’aie assisté à ce jour ». 
Incapable de faire passer en revue les nombreux colloques auxquels j’ai participé 
pour en dresser un bilan rapide, je peux toutefois avancer que ce colloque fut pour 
moi, et sans aucun doute, un des colloques les plus importants et les plus réussis. 
Dès la préparation du séminaire j’ai vite réalisé que la communication sur le thème 
abordé lors de la rencontre du 25 et 26 juin à l’hôtel Africa – lieu particulièrement 
propice pour cette conférence internationale vu sa situation à l’avenue Bourguiba, 
artère promue depuis un certain 14 janvier 2011 au niveau historique de la Bastille 
– allait briser le mur de son des considérations purement académiques. Je devinais 
que l’on ne pourrait pas discuter sur la base d’une séparation socialement et consti-
tutionnellement établie entre le pouvoir temporel et le pouvoir spirituel, qu’il ne 
s’agirait pas d’une simple interprétation juridique des normes. Parallèlement, j’ai 
pressenti quelque peu l’angoisse du monde tunisien – et bien d’autres mondes en-
core – de voir se terminer en un échec catastrophal un des événements les plus 
beaux jamais vécus par cette nation, la Révolution du jasmin de janvier dernier. 
Grâce à internet j’ai appris que l’on pouvait, par un simple clic de souris, donner 
son avis sur les différents articles de la nouvelle constitution et sur la question de 
savoir si l’article 1 de la constitution tunisienne définissant l’Islam comme étant la 
religion d’Etat de la Tunisie, devait être maintenu et que de nombreux internautes 
se prononçaient en faveur du maintien de cet article. Dans l’avion qui m’amène à 
Tunis je lis dans le quotidien tunisien « Le Temps » que la revue mensuelle Al-
Hayât-Takâfiyya plaçait son édition avril-mai 2011 sous le titre « La laïcité et le ca-

Bureau de Tunis 

 



                   
 

 

 

 

 

 

 

 Page 2 de 7 

 

ractère civil du pouvoir politique : les axiomes et les questions“. L’article mentionne 
que la quasi majorité des Tunisiens était pour une « démocratie réconciliatrice » 
des différentes idéologies par rapport aux partis politiques, en favorisant, dans 
l’ensemble, la culture du dialogue et du rationalisme pour éviter l’anarchie. A ce 
sentiment aux contours flous de la peur de l’anarchie s’ajoute cette impression 
qu’Abdelwahab Meddeb, professeur tunisien pour la littérature comparative domici-
lié à Paris, exprime dans son livre « PRINTEMPS DE TUNIS – La métamorphose 
de l´Histoire, éditions Albin Michel, Paris, 2011, p. 54 : « Nous savons que 
l’islamisme sera présent sur la scène sociale et politique. Là, réside l’enjeu de 
l’épreuve démocratique ». Il s’affiche publiquement par le mouvement islamiste En-
nahda, un parti qui pourtant souligne son adhésion aux principes démocratiques.  
 
En me promenant pour la première fois – c’était ma première visite dans un pays 
musulman – à Tunis, ville bouillonnante et cosmopolite, j’ai senti beaucoup de simi-
litudes avec l’Europe de l’Ouest, de modernité commerciale et de nonchalance in-
dividuelle et j’étais impressionné par cette formidable amabilité et cette politesse 
dans les comportements. J’ajouterais également que jamais je n’ai eu aussi peu 
peur des agents de police et des soldats, des fils de barbelés et des chars qu’à Tu-
nis – et aucune peur de devenir la victime d’un délit civil. Il y régnait une atmos-
phère de légèreté qui n’avait rien de menaçant et était dominée par la confiance – 
voilà ce que j’ai ressenti pendant tout mon séjour. Mais j’ai également senti que 
Tunis n’était pas une ville que l’on pouvait comparer avec Munich, Berlin, Ham-
bourg ou Hanovre, la seule différence se situant au niveau folklorique. Alors que 
dans les villes allemandes mentionnées l’atmosphère se caractérise par l’absence 
de la religion, on ne peut pas dire autant de Tunis. Le rythme des rues tunisoises 
ne s’apprête pas aux mélodies de la Nouvelle-Orléans, à l’exubérance et aux bruits 
stridents de certaines métropoles italiennes, pas plus qu’aux grands boulevards 
des villes françaises avec leur génie planificateur dominé par la raison temporelle. 
Malgré l’affairement et l’animation bruyante se sont la sérénité et la tranquillité qui 
dominent, qui, pour moi, ne peuvent s’expliquer que par l’existence d’une mentalité 
commune transmise de génération en génération. Les habiles typiquement arabes, 
notamment les voiles des femmes – dont la grande diversité caractérise l’image de 
la rue au point d’atteindre les limites de la mode – ne permettent aucun doute que 
les gens qui vivent dans cet univers sont des croyants ou, tout du moins, qu’ils sont 
davantage liés aux contenus religieux que les gens de « chez nous ». 
 
Pour le thème de la religion dans la démocratie tunisienne, cela veut dire qu’il ne 
peut y avoir une désacralisation à l’instar de la révolution française de 1789. Ce qui 
ne veut pas forcement dire que la révolution du jasmin a été portée par l’Islam ou – 
ce qui ne semble pas avoir été le cas – qu’elle s’est dirigée contre l’Islam ; en tout 
cas, le peuple ne comprendra pas et n’acceptera pas une constitution islamophobe. 
Cela signifie également que l’on ne peut pas partir d’une séparation stricte entre 
l’Etat et la religion, conception pourtant tout à fait normale pour les chrétiens prati-
quants en Europe. Dans ce sens, le colloque a été d’une très grande actualité. Il a 
traité des questions qui sont d’une importance existentielle pour la nation et, très 



                   
 

 

 

 

 

 

 

 Page 3 de 7 

 

probablement, pour l’ensemble du monde arabe ou du moins pour les pays touchés 
par le printemps arabe.  
 
Que ce thème était d’une actualité brûlante, je l’avais compris avant même la mani-
festation – en raison de la date : quelques semaines – à la mi-juin – avant les élec-
tions pour l’assemblée constituante.  
 
J’ai été très heureux de pouvoir enchainer après le discours d’introduction impres-

sionnant du représentant résident de la Fonda-
tion Konrad Adenauer à Tunis, M. Klaus Loet-
zer. A la différence des autres intervenants, no-
tamment ceux qui représentaient la Belgique, 
les Etats-Unis, la France et la Pologne – autre-
ment dit les « démocraties confirmées » - j’ai 
été le seul juriste et de surcroît quelqu’un qui 
avait consacré sa carrière presque exclusive-
ment au métier de juge et par conséquent habi-
tué à appliquer, à l’occasion, la loi à des faits de 

la vie. Dans ce sens, le prologue historique présenté par M. Loetzer qui avait es-
quissé les différentes conditions historiques ayant abouti et à la constitution de 
Weimar et à la loi fondamentale, m’a permis d’aborder directement les articles de la 
loi fondamentale qui touchent directement la thématique de la religion – la liberté de 
culte – et de l’Etat. Pour l’essentiel, j’ai présenté ce qui a été développé dans le 
fichier joint intitulé « La Religion dans la Loi Fondamentale ». L’atmosphère très 
détendue et amicale de la conférence m’a heureusement permis de m’exprimer de 
manière libre et naturelle. Hormis le fait que les interventions belges, américaines, 
polonaises et françai-
ses ont été très instruc-
tives, il était tout à fait 
dans le sens de cette 
manifestation que – en 
dépit des points de dé-
parts historiques très 
divers – les interve-
nants arrivaient tous à 
la même conclusion, à 
un refus unanime d’un 
système théocratique 
et à la séparation de 
l’Etat et de l’Eglise 
comme une condition 
sine qua non d’un Etat 
de droit. Et pourtant, on 
ne présentait aucunement des systèmes constitutionnels qui avaient inscrit 
l’absence de la religion, sous quelque forme que ce soit, sur leur bannière. Ce qui 
m’a particulièrement frappé ce que la non-uniformité de la législation et de la juris-

 

 
Klaus Reinhold 



                   
 

 

 

 

 

 

 

 Page 4 de 7 

 

prudence dans les pays-membres de l’UE a suscité de nombreuses questions de la 
part des participants arabes. Ainsi, la question de savoir comment il était possible 
qu’en France les enseignantes musulmanes n’avaient pas le droit de porter le fou-
lard dans les écoles publiques, alors que selon la jurisprudence de la loi constitu-
tionnelle fédérale (BVerfG) le port du foulard ne constitue pas, en tant que tel, une 
violation des devoirs liés à la fonction de l’enseignante et notamment l’obligation 
d’adopter un comportement neutre face à la religion. J’ai répondu – avec l’accord 
du Père Maurice Borrmanns, le religieux français présentant le modèle français – 
qu’il existait de nombreuses questions dans l’UE pour lesquelles la jurisprudence 
n’a pas été harmonisée mais que, par contre, il existait une obligation de respect 
des interprétations différentes. J’ai expliqué notamment par rapport à la décision de 
la Cour européenne des droits de l’homme du 10/11/2005 – l’affaire Leyla Sa-
hin/Turquie – que ladite cour avait, en dernier lieu, penché vers l’interprétation fran-
çaise en ne pas qualifiant l’interdiction étatique du port du foulard islamique dans 
les universités turques comme une violation de l’article 9 de la Convention euro-
péenne des droits de l’homme portant sur la liberté de pensée, de conscience et de 
religion.  
 
A mon avis, les explications de Bernhard Feltz, professeur de philosophie de 
l’Université catholique de Louvain ont été très utiles pour un public apparemment 
en majorité composé d’intellectuels. En se référant, entre autres, à Descartes, Pas-
cal, Kant, Habermas et son concept de la société post-séculaire et John Rawls, il a 
émis le postulat d’un état pluraliste qui serait le résultat d’un développement de 
l’histoire des idées, qui reconnait clairement que la notion de Dieu se place en-deçà 
du processus de connaissance cognitive. Il a notamment souligné que ces idées 
étaient déjà contenues dans la constitution belge de 1831, une des plus anciennes 
constitutions européennes – notamment parce que l’actuel article 20 – ancienne-
ment l’article 15 – normalise la liberté de religion négative : « Nul ne peut être 
contraint de concourir d'une manière quelconque aux actes et aux cérémonies d'un 
culte, ni d'en observer les jours de repos. » 
 
Pour les Tunisiens qui se battent aujourd’hui pour élaborer une nouvelle constitu-
tion qui répond aux désirs de liberté de l’homme, il était probablement très utile de 
ne pas seulement avoir appris de la part des représentants des démocraties « éta-
blies » que ces démocraties adhèrent toutes au principe de la laïcité, mais égale-
ment qu’elles protègent expressément l’activité religieuse et idéologique, autrement 
dit, que le « oui » inconditionnel pour un état neutre par rapport aux idéologies ne 
signifie pas une négation des croyances religieuses pas plus qu’une situation de 
non contact et de distance par rapport à ces croyances. Dans ce sens, les paroles 
du Père Borrmanns selon lequel le manque de coopération entre l’Etat et les évê-
ques catholiques lors de la rédaction de la constitution française de 1957 avait été 
une erreur, n’a été aucunement contestée.  
 
La présence de représentants d’un grand nombre de pays musulmans à ce collo-
que m’a fait comprendre que les Tunisiens à la recherche d’une nouvelle constitu-
tion, d’une constitution moderne correspondant à l’esprit de la révolution, sont en-



                   
 

 

 

 

 

 

 

 Page 5 de 7 

 

trés dans une vaste discussion qui touche notamment à l’ensemble de la culture 
islamique. Il a été impressionnant de voir le nombre de cultures qui ont pu 
s’exprimer : la Turquie, l’Indonésie, les états du Mashreq. Dans cela, il fallait distin-
guer entre les états qui vivent déjà en démocratie comme la Turquie et l’Indonésie 
et les états dans lesquels, après le début du printemps arabe en Tunisie, vivent 
encore leur révolution et/ou qui, à ce jour n’ont pas encore formé une société stable 
postrévolutionnaire.  
 
Concernant la situation égyptienne, j’ai appris avec beaucoup d’intérêt que dans 21 
provinces du pays, la charia constitue la source principale de droit et que confor-
mément à l’article 2 de la constitution, la charia est la source de toute législation.  
Que la société musulmane n’est pas forcement synonyme d’abandon de toute liber-
té d’esprit a été souligné par la contribution du représentant de l’Indonésie, un pays 
à 85% musulman et un des états musulmans les plus tolérants caractérisé par les 5 
principes suivants :  
 

1. La foi en un seul dieu  

2. Un humanisme équitable et juste 

3. La foi en l’unité de l’Indonésie  

4. Que chaque citoyen est à la disposition de la nation 

5. Une justice sociale  

Afin d’empêcher la distribution du magazine PLAYBOY – dans lequel des hommes 
et des femmes sont souvent présentés dans leur plus simple appareil et d’une ma-
nière que de nombreux Indonésiens considèrent pornographique – à Bali, un projet 
de loi a été élaboré pour interdire la représentation de la nudité. Etant donné 
qu’une telle loi aurait aussi menacée l’apparition en public des Papous, qui sont 
généralement nus, cette loi n’a pas été adoptée. Si j’ai bien compris, la distribution 
de PLAYBOY à Bali n’a donc pas pu être empêchée.  
 
Concernant la flexibilité des cultures musulmanes, j’ai été particulièrement impres-
sionné par la contribution de la Tunisienne Amel MOUSSA, auteure du livre „Bour-

guiba et la question de la religion“ 
et poète. Elle a notamment souli-
gné que dans le cadre d’une poli-
tique libérale, Bourguiba avait lui-
même appelé les Tunisiens à 
violer certaines obligations et/ou 
interdictions alimentaires du Ra-
madan.  
 
A mon avis, la communication à 
la plénière a été clairement gui-
dée par le désir profondément 

ancré pour la création d’une société fondée sur la laïcité à l’intérieur de laquelle 
l’Islam aura toute sa place. Dans les discussions personnelles avec les Tunisiennes 

 



                   
 

 

 

 

 

 

 

 Page 6 de 7 

 

et Tunisiens, j’ai appris que l’Islam n’était pas en contradiction avec l’ordre démo-
cratique, qu’il existait des juristes musulmans pour lesquels la charia était incompa-
tible avec l’Islam.  
 
Ce qui m’a impressionné c’était la grande amabilité et la politesse qu’on m’a témoi-
gné et également le grand intérêt pour l’Allemagne et son système juridique qui 
s’exprimait p.ex. dans la question de savoir si et comment des partis anticonstitu-
tionnels pouvaient être interdits en Allemagne. Ce qui était également évident 
c’était la peur de voir la mauvaise situation économique se prolonger dans le pays. 
Pendant la pause, j’ai participé aux discussions portant sur une possible relance du 
tourisme notamment par un tourisme davantage orienté vers des objectifs culturels. 
J’ai été particulièrement touché par une feuille de papier qu’un Tunisien m’avait 
remis pendant la pause et qui contenait, comme il m’expliquait, un message de sa 
mère. Celle-ci s’est présentée comme la présidente de l’Association du Bien-être 
pour le Développement. En indiquant son adresse, elle m’a demandé de soutenir 
économiquement les efforts de cette association pour atteindre les objectifs de la 
révolution pendant cette période de transition vers la démocratie. Je me souviens 
également de la grande amabilité d’une jeune Tunisienne qui s’est adressé à moi 
pendant la pause déjeuner pour me poser des questions sur mon expérience 
comme juge des affaires familiales, tout en me racontant par la suite qu’elle aimait 
le jazz et le blues et qu’elle était membre d’un groupe à Tunis – à mon grand plaisir 
elle m’a même chanté un petit échantillon accompagné de quelques pas de danse 
– et que ce groupe était aussi intéressé par des concerts en Allemagne.  
 
De mon point de vue, le colloque a connu beaucoup de succès. Le grand nombre 
de participants a, par ailleurs, souligné la grande actualité du problème. Ce qui m’a 
particulièrement plu, c’était la participation d’un grand nombre de jeunes Tunisien-
nes et Tunisiens ; et ce n’était certainement pas qu’un acte sympathique – mais un 
signe de l’effet porteur d’avenir de cette manifestation – qu’autant d’enfants étaient 

présents à cette manifes-
tation. J’ai particulière-
ment apprécié que 
l’excellent modérateur, le 
Pr. Mohamed HADDAD, 
a accordé la parole à 
une jeune fille de 14 ou 
15 ans. La jeune fille ha-
billée à l’occidentale et 
que rien n’aurait pu dis-
tinguer d’une jeune 
Française ou Allemande, 
nous demandait pour-
quoi on était contre la 

religion, celle-ci étant quelque chose de bien et d’agréable. Le Pr. Haddad lui a ré-
pondu avec beaucoup de gentillesse que l’on n’avait pas l’intention de détruire la 

 



                   
 

 

 

 

 

 

 

 Page 7 de 7 

 

religion. Toutefois, la question de la jeune fille nous a fait comprendre à quel point il 
était difficile de ne pas créer des malentendus ou de les dissiper.  
 
Vers la fin du colloque, l’appel d’une jeune Tunisienne touchant par sa grande sin-
cérité, à la fois très douce et très claire implorait l’assistance de respecter, de pro-
téger et de reconstituer les droits de l’homme –et notamment ceux de la femme – à 
la liberté et l’autodétermination. Pour moi, cette jeune femme fut le symbole très 
convaincant de la grande fragilité de l’actuelle situation de transition.  
Même si, pendant tout mon séjour, je me suis toujours senti très en sécurité à Tunis 
– à tel point que parfois il fallait que je me rappelle que, il y a quelques mois seule-
ment, dans ces mêmes rues il y avait encore la révolution – j’ai compris en direct 
peu après la fin du colloque que la jeune Tunisienne avait eu raison, que son appel 
a été fondé et que les informations sur les mouvements islamistes qui tentent sys-
tématiquement de détruire la démocratie, n’étaient pas que des simples supposi-
tions. Vers 17 heures le 26 juin des groupes salafistes ont essayé par la force 
d’empêcher la projection d’un film à la salle de cinéma « Africa Art » juste à côté de 
notre hôtel. Il s’agissait du film « Ni Allah ni Maître » de la réalisatrice Nadia El Fani. 
Toutes les vitres de l’entrée ont été brisées. L’intervention, dans un premier temps 
très timide de la police pour protéger les amateurs de cinéma, m’a montré claire-

ment la grande indécision des organes de l’Etat 
quant à leurs réactions à la fois efficace et juste 
face aux menaces et perturbations intégristes. 
 
Une des mes dernières impressions tunisiennes que 

j’amène avec moi, c’est la visite d’une exposition à 

l’occasion de l’anniversaire des forces de l’ordre tuni-

siennes. Elle a été organisée dans une petite salle à 

coté de la cathédrale sur l’avenue Bourguiba. C’est 

avec plaisir et enthousiasme que j’ai regardé les pho-

tos montrant une relation très amicale et jubilatoire 

entre les soldats et la population civile, les femmes et 

les hommes de Tunis, pendant la nuit du 14 janvier 

2011. J’étais content de retrouver presque les mêmes 

images le lendemain dans un petit kiosque sous forme 

d’aimants que l’on peut coller sur un frigo – un petit 

souvenir à ramener à la maison. Cependant, une 

image manquait – une image importante, à savoir une 

photo de Mohamed Bouazizi qui par un acte interdit 

par l’Islam, le suicide, – qui n’avait rien à voir avec les attentats suicides islamistes – a dé-

clenché le printemps arabe. Je suis convaincu que l’absence de sa photo ne signifie nulle-

ment une négation – peut-être même l’exact contraire.  
 

Klaus Reinhold, Cuxhaven, le 3 juillet 2011 

           
 
Photos © KAS Bureau de Tunis 2011 

 


