BUCHER UBER INDONESIEN

Frank Feulner

Systemwandel
im sozial-politischen
Kontext

Fiinf Jahre sind vergangen, seitdem Indonesiens ehe-
maliger Machthaber Suharto von seinem Amt als Pri-
sident zurlicktrat. Fiinf Jahre, in denen das Inselreich
versuchte, eine Vielzahl an Problemen gleichzeitig zu
meistern. Da sind einerseits die wirtschaftlichen und
finanziellen Schwierigkeiten seit dem Beginn der
Asienkrise von 1997. Die von Korruption und Nepo-
tismus geplagte Wirtschaft des Landes soll neue Re-
gelwerke bekommen und auslindische Investoren
zurticklocken. Dann sind da die politischen Probleme
eines Landes im Wandel von einem diktatorischen
System zu einer Demokratie. Dieser Prozess erfor-
dert unter anderem neue Gesetze, reformierte Insti-
tutionen und eine neue politische Kultur. Schlieflich
sind da die sozialen Probleme. Arbeitslosigkeit und
steigende Preise fihren, zusammen mit einem unter-
entwickelten Sozialsystem, zu wachsender Armut.
Zusitzliche Schwierigkeiten bereiten schwelende
ethnische Konflikte in verschiedenen Teilen des Lan-
des und Tausende von Fliichtlingen, die diesen Kon-
flikten entfliehen.

All diese Herausforderungen eines Systemwandels
bieten ausreichend Material zur wissenschaftlichen
Recherche und historischen Aufbereitung. Die ereig-
nisreiche Zeit der vergangenen Jahre ist allerdings
ebenfalls ein Fundus an Anekdoten sowie individuel-
len Auseinandersetzungen und Erfahrungen. In Indo-
nesien erschien seit dem Beginn der Reformira eine
Vielzahl neuer Biicher. Die garantierte Redefreiheit
und der Wegfall von Zensur fithrten zu einer Publi-

92 KAS-AI9/03, . 92-112



kationswelle, die neben neuen Autoren auch ehemals
verfemte Literatur und die Ubersetzungen fremd-
sprachiger Klassiker ins Indonesische einschliefit. Im
Ausland beschrinkt sich die fremdsprachige Litera-
tur zu Indonesien hauptsichlich auf Titel in engli-
scher Sprache. Einige Neuerscheinungen der vergan-
genen Monate sollen hier vorgestellt werden.

Mit dem Fall Suhartos und der Ernennung Habi-
bies zum Ubergangsprisidenten 1999 richtete sich
schon bald das Augenmerk darauf, wer wohl der erste
von der Beratenden Volksversammlung gewihlte
Prasident des Landes sein wiirde. Nach den Parla-
mentswahlen fand im Oktober 1999 die indirekte
Prasidentschaftswahl statt und Abdurrahman Wahid
— oder Gus Dur, wie er von Millionen von Indone-
siern genannt wird — wurde der vierte Prisident Indo-
nesiens. Das Leben Wahids und die ereignisreichen
Monate seiner Prisidentschaft wurden in zwei
Biichern aufgearbeitet. Die autorisierte Biographie
Gus Durs von Greg Barton und die Gedanken des
ehemaligen Prisidentensprechers Wimar Witoelar ge-
ben unterschiedliche Einsichten in das Leben eines
Intellektuellen, der die Geschichte Indonesiens
pragte und prigt wie wenige andere.

Barton, ein Dozent an der Deakin-Universitit in
Australien, wurde in den achtziger Jahren bekannt
durch seine Forschungen tiber den Einfluss von isla-
mischem Liberalismus und Islam und tiber die Zivil-
gesellschaft in Indonesien. Gus Dur wurde eine der
zentralen Figuren in Bartons Forschung, und er
lernte ihn wohl besser kennen als jeder andere For-
scher. Die Recherche der Biographie konzentriert
sich im Besonderen auf die Jahre 1997 bis 2001, im
Verlauf derer Barton besonderen Zugang zu Wahid
genoss. Barton verbrachte entscheidende Momente
zusammen mit Gus Dur, von seiner politischen Kam-
pagne nach dem Fall Suhartos bis hin zu dessen
21-monatiger Prisidentschaft. Die Schilderungen der
Jugendjahre und frithen Entwicklungen im Leben
Gus Durs berufen sich hauptsichlich auf Interviews
mit Familienmitgliedern und auf Sekundirquellen.

Anders als vielleicht angenommen, schlieflen die
personlichen Beobachtungen Bartons eine kritische
Auseinandersetzung mit Gus Dur nicht aus, was be-
sonders in den Kapiteln tiber die Reformpolitik und
die Prisidentschaft sichtbar wird. Die personliche

93

H Greg Barton, Gus Dur:
The authorized biography of
Abdurrabman Wahid,
Equinox, Jakarta 2002.



und subjektive Auseinandersetzung des Autors ist
gleichzeitig die Stirke und Schwiche dieses Buches,
doch ist dies sicher nicht anders als bei anderen Bio-
graphien — keine ist stets absolut objektiv und bleibt
immer die Interpretation einer ausgewéhlten Person.
Barton beleuchtet durchaus erfolgreich die Welt Wa-
hids und des von ihm entscheidend geprigten tradi-
tionellen Islam in Indonesien. Oft missverstanden im
eigenen Land, versucht er Abdurrahman so darzu-
stellen, wie dieser sich selbst sicht.

Unzihlige Interviews und vertrauliche Gespriche
mit Familienmitgliedern, Politikern, religiosen Fiih-
rern, Intellektuellen, Journalisten, Aktivisten, Mi-
litirs und anderen Mitgliedern der indonesischen
Elite zeichnen das Bild eines auflergewohnlichen
Menschen. Das Buch enthiillt eine Menge Details,
wie zum Beispiel die Tatsache, dass Abdurrahman
nicht wie jihrlich gefeiert am 4. August, sondern
am 7. September 1940 geboren wurde. Als Sohn
des geschitzten islamischen Gelehrten Kia: Wahid
Hasyim, ehemaliger Religionsminister unter Prisi-
dent Sukarno, ging Abdurrahman zunichst in eine
Pesantren oder religiose Internatsschule. Schon
seine beiden Grofiviter, Kia: Bisri Syansuri und
Kiai Hasyim Ay’ari, waren einflussreiche Gelehrte
und Mitbegriinder der Nahdlatul Ulama (NU), einer
traditionellen islamischen Massenorganisation mit
heute schitzungsweise 40 Millionen Mitgliedern.
Mit der Berufung seines Vaters nach Jakarta zog
die Familie in die Hauptstadt und Abdurrahman
ging auf staatliche Schulen. Sikulare und religiose
Ausbildung wechselten sich ab, und Abdurrahman
wurde mehr und mehr angezogen durch die Sufi-
Tradition und die mystische Seite des traditionellen
Islam.

Nach seinem Studienaufenthalt an der bertihmten
Al Ashar-Universitit in Kairo, wo er weniger Kurse
besuchte als vielmehr Bibliotheken, Kinos, Fufiball-
spiele und Kaffeechausdiskussionen, studierte Abdur-
rahman vier Jahre an der Universitit Bagdad. Nach
einigen Monaten in Europa kehrte er 1971 zuriick
nach Indonesien. Sehr schnell wurde er ein Mitglied
der Intellektuellengemeinschaft in Jakarta und arbei-
tete fur das Institut fir Wirtschafts- und Sozialfor-
schungen, Erziehung und Information (LP3ES).
Dort traf er mit anderen progressiven islamischen In-

94



tellektuellen wie Dawam Raharjo, Adi Sasono und
Aswab Mahasin zusammen. Abdurrahman wurde
Mitarbeiter von Prisma, fir viele Jahre Indonesiens
bekanntestes Journal fiir Sozialwissenschaften.

Wihrend der siebziger und achtziger Jahre wuchs
die Beriihmtheit Abdurrahmans stetig. Er gab Vor-
trige und Seminare und schrieb Kolumnen fiir das
Nachrichtenmagazin Tempo und die fiihrende Tages-
zeitung Kompas. Er wurde bewundert fiir seine Of-
fenheit und oft zitiert von den Medien des Landes, da
er Dinge aussprach, die Journalisten oft nicht zu sa-
gen wagten. Parallel dazu lehrte Gus Dur an ver-
schiedenen Pesantren und Universititen und wurde
in die nationale Fithrungsebene der Nahdlatul Ulama
aufgenommen, bevor er 1983 deren Vorsitzender
wurde. Wihrend dieser Zeit verbesserte sich sein Ver-
hiltnis zum Suharto-Regime und den Generilen.
Dennoch bewahrte Gus Dur einige kritische Stand-
punkte, besonders im Sozialbereich. Er wurde ein
Verfechter der Interessen von Indonesiens ethnischen
und religiosen Minderheiten.

Barton schildert ausfithrlich die politischen Wen-
dungen und Freundschaften Gus Durs in den neun-
ziger Jahren. Besonders sein ablehnendes Verhiltnis
zu der 1991 gegriindeten Indonesischen Vereinigung
Muslimischer Intellektueller (ICMI) und seine Teil-
nahme am Demokratischen Forum werden anschau-
lich geschildert. Seit 1995 arbeitete Gus Dur eng mit
Megawati Sukarnoputri zusammen, welche zuneh-
mend auf seine Fihrung und Ermutigungen ver-
traute. Nach der Genesung von einem Schlaganfall
und dem Ricktritt Suhartos trat Gus Dur fiir die
Griindung einer NU-Partei ein, welche die NU-Mas-
sen als Wahler ansprechen sollte. Die junge Partei des
Nationalen Erwachens (PKB) nominierte Gus Dur
als ihren Spitzenkandidaten, und am 20. Oktober
1999 wurde er fiir viele unerwartet zum Prisidenten
gewahlt.

Im Hinblick auf die politische Entwicklung be-
schreibt Barton einfiihlsam die Stirken und Schwi-
chen Gus Durs und bettet dessen Handeln in die oft
undurchsichtigen Wendungen der indonesischen Po-
litik ein. Ohne allzu sehr auf Details der internen
Konflikte zwischen Gus Dur und seiner Partei einzu-
gehen, beschreibt der Autor anschaulich die Visionen,
welche Wahid inspirieren. Der Bereich Auflenpolitik

95



war eine dieser Visionen. Mehr als seine Mitstreiter
war Abdurrahman vertraut mit einer Vielzahl von
kulturellen und sozialen Zusammenhingen. Eines
seiner unmittelbaren Ziele war, Indonesien im Westen
bekannt zu machen. Er suchte das Vertrauen des Wes-
tens in ein neues und demokratisches Indonesien. Ein
Faktor dabei war sein Augenmerk auf Aceh, der seit
Jahrzehnten zunichst um Autonomie, dann um Un-
abhingigkeit von Jakarta kimpfenden Provinz in
Nordsumatra. Abdurrahman versuchte, Verbiindete
zu gewinnen, welche ihn in seinen Anstrengungen auf
der Suche nach einer friedlichen Losung des Konflikts
unterstiitzten. Einer seiner Traume fiir die Prisident-
schaft war jener, die soziale Kluft zu iberbriicken,
welche die indonesische Gesellschaft seit den sechzi-
ger Jahren durchzog, als normale Biirger einschlief}-
lich der NU-Jugend sich mit dem Militir verbtinde-
ten, um Kommunisten zu verfolgen und kaltbliitig zu
toten.

Immer wieder lud Abdurrahman ehemalige Dissi-
denten und politische Haftlinge zu sich in den Prisi-
dentenpalast ein. Er pflegte auflerdem guten Kontakt
zu Nichtregierungsorganisationen und alten Vertrau-
ten. Mit ihm brach eine neue Ara in Indonesien an.
Nie zuvor war ein Prisident so zuginglich fiir die
Biirger gewesen. Doch diese ungewohnte Offenheit
war gepaart mit einer Reihe von Widersprichen.
Zunichst ist er eine Personlichkeit, die sowohl unter-
schitzt als auch im Volk aulergewdhnlich respektiert
wird. In den vergangenen Jahren wurde er oft als ge-
brechlich und halbblind bezeichnet, doch seine er-
wiesene Ausdauer — unter Beweis gestellt durch
unzihlige Reisen und Termine — belehrt jeden Beob-
achter eines Besseren. Seine schlechten Augen werden
durch sprithende rhetorische Leistungen, die Zeugnis
eines scharfen Geistes und eines erstaunlichen Ge-
dachtnisses sind, weit mehr als ausgeglichen.

Als ein traditionalistischer javanischer Ulama (is-
lamischer Gelehrter) hat Abdurrahman gewisse pro-
vinzielle Ziige. Doch spricht er vier Sprachen flielend
und liest Biicher in drei weiteren, verbunden mit ei-
nem weitreichenden Verstindnis fir die jeweiligen
Kulturen. In diesem Zusammenhang steht auch die
paradoxe Wirklichkeit, dass Abdurrahman sowohl
zutiefst 6kumenisch als auch ein leidenschaftlicher
Muslim ist. Er spricht einerseits iiber die notwendige

96



Achtung aller Religionen und war andererseits fiinf-
zehn Jahre lang der Fihrer der weltgrofiten islami-
schen Organisation NU, wihrenddessen er von Mil-
lionen landlicher Mitglieder als ein lebender Heiliger
angesehen wurde. Das Buch erklirt in einem seiner
Kapitel anschaulich zusammengefasst die verschiede-
nen Ausprigungen des Islam in Indonesien und gibt
einen Abriss iiber die Entwicklung und Geschichte
der bedeutensten islamischen Organisationen des
Landes.

Einer seiner Ziige, welcher die Menschen in seiner
politischen Umgebung mehr als alles andere irgerte,
waren Gus Durs unerwartete Entscheidungen. Einige
hohe Minister bekamen dies zu spiiren, als sie ihre
Posten auf personlichen Druck des Prisidenten auf-
geben mussten. Wenn er 6ffentliche Aussagen mach-
te, erschien er oft riicksichtslos und unvorsichtig. Zu
einem anderen Zeitpunkt wiederum und wenn es dar-
auf ankam, war er fihig, sorgfiltig zu vermitteln und
Oppositionen auszugleichen. Einerseits schien er bei
kurztristigen Entscheidungen ohne ein klares Kon-
zept und ohne Methode zu entscheiden, andererseits
und in Anbetracht seiner offentlichen Karriere
einschliefilich seiner Prisidentschaft schien es so, als
ob er hinsichtlich dessen, was er erreichen wollte, sehr
wohl eine Langzeitvision habe.

Wer Abdurrahman verstehen mochte, dem rit Bar-
ton, nicht nach den Auflerlichkeiten der Person zu
gehen. Analytiker sowie politische Gegner unter-
schitzen ihn oft. Doch ist es ebenfalls angebracht, ithn
nicht zu wortlich zu nehmen. Was Gus Dur sagt, ist
oft nicht das, was er weify und annimmt, dass es wahr
ist, sondern das, was er wiinscht, dass es wahr ist. Die-
ser Faktor kann ihn einerseits zu einem unerschiitter-
lichen Optimisten machen, andererseits erscheint er
dadurch als unaufrichtig und tiuschend oder beides
zusammen. Nach Jahren der Freundschaft jedoch
kam Barton zu der Einschitzung, dass Gus Dur ent-
gegen der allgemeinen Auffassung weder besonders
tiuschend noch unaufrichtig sei. Es sei vielmehr seine
Neigung, schwerwiegende Probleme in seinen Aussa-
gen herunterzuspielen, um sich selbst zu stirken und
ungeahnte Herausforderungen zu meistern.

Wihrend seiner Zeit als Prisident fihrten diese
Charakterzlige immer wieder zu der Einschitzung,
Gus Dur verstehe nicht oder kiimmere sich nicht

97



Hl Wimar Witoelar, No
Regrets: Reflections of a Pre-
sidential Spokesman, Equi-
nox, Jakarta 2002.

um die schwierigen Verhiltnisse, die ithn umgaben.
Gleichwohl ist er ein Uberlebenskimpfer par excel-
lence. Einschiichterungen und enorme Herausforde-
rungen, die andere zum Scheitern gebracht hitten,
tiberlebte er. Dadurch wird sein tibertriebenes Selbst-
wertgefiihl, welches notwendig fir ihn ist, um den
Kurs zu halten und nicht einzulenken, zur einer Tu-
gend, welche manche Argernis iiberwiegt. Bis zum
Ende seiner Prisidentschaft, entschieden durch die
Beratende Volksversammlung vom August 2001, gab
Abdurrahman nicht auf, fiir sein politisches Uberle-
ben zu kdmpfen. Er sah sich selbst im ewigen Kampf
mit den Kriften des ehemaligen Regimes, die ent-
schlossen seien, alles Notwendige zu tun, um den Re-
formprozess im Lande zu stoppen.

Kritische Worte iiber die Prisidentschaft Abdur-
rahman Wahids sind auch in den Erinnerungen des
ehemaligen Prisidentensprechers zu finden. Doch
richten sich diese vielmehr auf die politischen Gegner
und die damalige Vizeprasidentin Megawati Sukarno-
putri. Wimar Witoelar teilt zunichst das allgemeine
Erstaunen tiber die unerwartete Wahl des islamischen
Gelehrten ins hochste Amt im Staat. Sein Taschen-
buch konzentriert sich auf zehn Monate an der Seite
Gus Durs und prisentiert eine Fiille von Anekdoten
und Enthillungen. Die Probleme, mit welchen der
Prasident konfrontiert war, sind bekannt: tiberzogene
Erwartungen, korrupte Gegner, die Abwesenheit ei-
ner demokratischen Verfassung, ein streitstichtiger
Beamtenapparat, ein nicht funktionierendes Rechts-
system und ein antagonistisches Militdr. Diese Her-
ausforderungen bilden den Hintergrund fir Wimars
Geschichten, die er schlicht Reflexionen nennt.

Wimar Witoelar ist ein bekannter Talkmaster und
politischer Kommentator, der von Abdurrahman
personlich eingeladen wurde, sein Sprecher zu wer-
den. Wimars politische Urspriinge liegen in der Anti-
Sukarno-Bewegung der spiten sechziger Jahre. Er
gehorte der 78er Studentenbewegung an, welche die
Praktiken der frithen Suharto-Zeit kritisierte. Wegen
seine Aktivistenrolle als Dozent an der Universitit
von Bandung wurde er kurzzeitig verhaftet. In den
neunziger Jahren, einer Zeit der politischen Offenheit
in Indonesien, wurde Wimar dann durch seine Talk-
show Perspekrif bekannt. Hier interviewte er Person-
lichkeiten aus dem offentlichen Leben zu Themen,

98



die lange als Tabu galten. Nach einiger Zeit wurde
diese Sendung jedoch von Suharto verboten.

Obwohl Wimar den ehemaligen Prisidenten als
quecksilbrig im Temperament und als physisch
schwach bezeichnet, lisst er keinen Zweifel daran,
dass er mehr ein Anhinger Gus Durs als Megawatis
ist. Laut Wimar wagte der Prisident, sich mutig gegen
das machtige politische Establishment zu stellen und
stand entschlossen gegen islamische Eiferer. Gus Dur
war ebenfalls nicht zu dngstlich, demonstrierenden
Studenten gegentiberzutreten. Allerdings geht Wimar
in seinen Reflexionen weniger darauf ein, warum
viele Gruppen in der Bevolkerung mit der Politik Gus
Durs nicht sehr zufrieden waren. Eine sich nicht wei-
ter entwickelnde Reformbewegung verurteilte jeden,
der ein Mitglied der Regierung wurde, als hinzuge-
wihlt und korrumpiert. Immerhin sei Gus Dur der
legal gewihlte, legitime Prisident Indonesiens gewe-
sen. Dennoch, ganz ohne Kritik kommt Wimar nicht
aus. So beschreibt er die Ernennung des ersten Kabi-
netts als eine Beschwichtigung der Koalitionspartner,
und viele Minister seien mit Blick auf ihre Kompetenz
eher zweite Wahl gewesen.

Mit einer gehorigen Portion Humor beschreibt er
das Verhiltnis des ungleichen Paares an der Spitze In-
donesiens. Megawati sei dabei eine Prinzessin und
Gus Dur ihr Mentor gewesen. Doch diese ungleiche
Partnerschaft und die Allianz zwischen den Koaliti-
onspartnern fiihrte auch dazu, dass Untersuchungen
der korrupten Praktiken von Mitgliedern des ehema-
ligen Regimes zumeist im Sande verliefen. Kabinett
und Parlament standen Wahid zumeist feindlich ge-
geniiber. Etwas resigniert spricht Wimar von einem
Kreislauf, welcher mit dem totalitiren Suharto-Re-
gime begann, mit dem lockeren Habibie-Regime wei-
terging und mit einem sehr offenen Wahid-Megawati
Regime hitte fortgesetzt werden konnen. Doch die
Vergangenheit des Suharto-Regimes fiihrte, gemein-
sam mit den politischen Schwierigkeiten und Skanda-
len der Regierung, zur Riickkehr eines Regimes mit
Werten der ehemaligen ,,Neuen Ordnung®. Wenn Su-
harto noch im Amt gewesen wire, hitte sein Kabinett
wohl nicht viel anders ausgesehen als jenes von Me-
gawati heute, so Wimar.

Offen, witzig und geistreich beschreibt Wimar die
Hintergriinde des Suharto-Regimes und den Kampf

99



der Reformbewegung. Unter anderem bezeichnet er
dabei die politische Ordnung der ehemaligen Quasi-
Einheitspartei Golkar als Pseudo-Demokratie, wel-
che mehr Unzulinglichkeiten hatte als jede Version
des Betriebssystems Microsoft Windows. Der in der
Reformbewegung und Zivilgesellschaft verankerte
Gus Dur nahm den Kampf mit den dunklen Michten
des alten Regimes auf. Doch hatte er weder die noti-
gen Mittel, Werkzeuge und Netzwerke zur Hand, um
darin erfolgreich zu sein. Zwar hatte er die taktische
Unterstlitzung von Intellektuellen und den Anhin-
gern der Nahdlatul Ulama; diese waren aber nicht
politisch organisiert und somit ein schwacher Gegner
fir die hochentwickelte politische Geld- und Militir-
maschinerie des Suharto-Systems. Eine schlechte Of-
fentlichkeitsarbeit und politische Sabotage waren die
Hauptgriinde fiir das Scheitern Gus Durs.

Erfrischend liest sich, wie Wimar seine Ernennung
zum Prisidentensprecher schildert. Er sah diese Auf-
gabe als eine Herausforderung und als eine Moglich-
keit, den oft missverstandenen Gus Dur besser zu er-
kliren. Nach seinem Wandel vom Studentenfithrer
zur Medienpersonlichkeit fiihlte sich Wimar in der
Medienwelt zu Hause. Bemerkenswert ist, dass Gus
Dur seinem neuen Sprecher Wimar die groﬁtmogh—
che Freiheit gab und diesen niemals instruierte, etwas
Bestimmtes zu tun oder verlauten zu lassen. Wimar
blieb es iiberlassen, nach seinen eigenen Vorstellun-
gen zu handeln und den Prisidenten nach seinen
Kriften zu unterstiitzen. Die Position des Prisiden-
tensprechers war eine Neuheit in der Geschichte In-
donesiens, denn kein Priasident vor Wahid hatte einen
Sprecher und keiner seitdem.

Wimar gibt in seinem Buch Einblicke in die der Of-
fentlichkeit verschlossenen Kabinettssitzungen und
berichtet von der oft aulergewohnlichen Schirfe der
Debatten. Damit zeichnet er ein neues Bild der Poli-
tiker des Landes, welche in den indonesischen Me-
dien zumeist politisch neutral und loyal auftreten.
Wimar geht auf einige Anschuldigungen gegentiber
Wahid ein wie zum Beispiel die, dass dieser unfihig
gewesen sei, das Land zu fithren, und versucht, be-
wusst in den nationalen und internationalen Medien
oft zitierte Stereotypen zu hinterfragen. Auflerdem
gibt er Einsichten in das Privatleben Wahids und er-
zdhlt von den frithen Morgenspaziergingen des Pri-

100



sidenten mit Gisten und dessen langen Arbeitstagen.
Detaillierte Hintergriinde zu groflen Korruptions-
skandalen und Anckdoten zu den verschiedenen
Auslandsreisen Wahids runden dieses Buch ab.

In Indonesien iibt jetzt erstmals eine Frau das Pra-
sidentenamt aus. Die Diskussionen, welche die Er-
nennung von Megawati Sukarnoputri umgaben,
schlossen auch Frauenfragen und das Thema Gleich-
berechtigung ein. Im Mittelpunkt stand dabei die
zukiinftige Rolle von Frauen im 6ffentlichen Leben
Indonesiens. Der von Kathryn Robinson und Sharon
Bessell editierte Sammelband widmet sich verschie-
denen Aspekten dieser Debatte. Die Beitrige der
25 Autoren untersuchen Aspekte des Zusammenle-
bens von Frauen und Minnern in Indonesien und ge-
ben einen Einblick in die politische, soziale, kulturelle
und wirtschaftliche Situation der Frauen.

In seinem politischen Beitrag analysiert Krishna
Sen die Medienberichte zur Ernennung Megawatis.
Diese stellten hauptsichlich ihre personlichen Un-
zulinglichkeiten dar. Sie sei schlecht ausgebildet, kei-
ne Intellektuelle und eine Hausfrau. Dennoch bleibt
Sen optimistisch bezliglich einer demokratischen Zu-
kunft Indonesiens. Mit der neuen Prisidentin und
threm Vizeprisidenten habe sich bereits der Schwer-
punkt der politischen Macht verschoben, weg von
der ehemaligen verwurzelten politischen Elite und
tiber die Grenzen der Zentralinsel Java hinaus. Dem
jedoch widerspricht Edward Aspinall mit seinem Bei-
trag Uber den erzwungenen Fall von Abdurrahman
Wahid. Er stellt die Frage, ob die Prasidentschaft Me-
gawatis nicht vielmehr eine Wiederkehr von Autori-
tarismus signalisiere. Wenn die politische Ungewiss-
heit und die wirtschaftlichen Probleme unverindert
blieben, wiirden grofie Risiken fiir die Demokratisie-
rung Indonesiens bevorstehen.

Mari Pangestu bestitigt, dass der Amtsantritt Me-
gawatis das unter Wahid verlorene Vertrauen zu-
nichst wieder herstellen konnte. Fiir ihr Wirt-
schaftsteam, welches Fachleute und erfahrene Beamte
mit marktfreundlichen und vorausschauenden An-
satzen einschlief$t, empfing sie internationale Wiirdi-
gungen. Doch ist diese Zeit lange vorbei und die diis-
tere Wirklichkeit der wirtschaftlichen Verhiltnisse
hat die Regierung eingeholt. Trotz Umplanung von
Ruckzahlungen bleiben Staatsverschuldung und pri-

101

El Kathryn Robinson and
Sharon Bessell (eds.), Wo-
men in Indonesia: Gender,
Equity and Development,
ISEAS, Singapore 2002.



vate Schulden enorm hoch. Des Weiteren sind der
Kampf gegen die Korruption, die wirtschaftlichen
und politischen Reformen sowie die Restrukturie-
rungen monumentale Herausforderungen fir Mega-
wati und ihr Kabinett. Weitere Schwierigkeiten ent-
stehen durch die gegenwirtige Dezentralisierung,
soziale Konflikte, steigende Armut und Arbeitslosig-
keit. Pangestu fasst zusammen, dass es keine Zauber-
formel oder kurzfristige Losung fiir ein Ende der
wirtschaftlichen Misere gibt.

Laut Mohammad Sadli ist ein groflerer Fithrungs-
willen auf Seiten Megawatis notwendig. Die Regie-
rung sollte hinsichtlich ihrer Politik viel mehr als bis-
her mit der Offentlichkeit kommunizieren. Obwohl
fiir Indonesien eine neue Ara beginnt und das Land
unter der Fihrung einer Frau in ein neues Jahrtau-
send eintritt, sei Gleichberechtigung noch bei weitem
nicht garantiert. Genauso wie Pakistans Benazir
Bhutto sowie Corazon Aquino und Gloria Macapa-
gal Arroyo aus den Philippinen und andere weibliche
Politiker in Asien hat Megawati einen politischen Fa-
milienhintergrund. Thr Vater war Indonesiens charis-
matischer erster Prisident, der die Nation aus dem
Kolonialismus in die Unabhingigkeit fihrte, aber
auch aus der parlamentarischen Demokratie der An-
fangszeit in die Obrigkeitsherrschaft der sogenannten
gelenkten Demokratie in den spiten funfziger Jahren.
Megawati selbst gilt als volksnahe Fiihrerin der Indo-
nesischen Demokratischen Partei des Kampfes (PDI-
P), welche in den Wahlen von 1999 die Mehrheit der
Stimmen erhielt. Sadli stellt fest, dass Megawati zwar
Angriffe auf ihre eigene Fihrungsrolle innerhalb der
Partei iiberwindet, aber keinesfalls eine Verfechterin
von Gleichberechtigung ist. Frauenorganisationen
hatten bisher keinen Erfolg, wenn sie ihr Interesse an
einer Erhohung der Anzahl weiblicher Kabinettsmit-
glieder gegeniiber der Prisidentin geltend machen
wollten.

Frauengruppen betrachten sich als Teil der Re-
formbewegung, die zum Ende von Suhartos Neuer
Ordnung fithrte. Doch bis zum heutigen Tage fiihlen
sie sich politisch ungentigend gewtirdigt und unterre-
prasentiert. Mayling Oey-Gardiner analysiert die
Rolle der Frauen und Feministen wihrend des Stur-
zes Suhartos. Die Neue Ordnung kreierte das Ideal-
bild der hiuslichen Frau. Sen und Boellstorff gehen

102



der Frage nach, auf welche Weise die Neue Ordnung
Geschlechterrollen konstruierte und gegeneinander
abgrenzte. Das vorherrschende Bild vernachlissigte
die wirtschaftliche Rolle der Frauen und die von
Randgruppen, welche diesem Idealbild nicht entspra-
chen, zum Beispiel berufstitige und unverheiratete
Frauen, Lesben und Schwule.

Bemerkenswerterweise wurde diese dominante
Ideologie von Aktivisten in einer kreativen Aktion
gegen die Hegemonie des Regimes verwendet. Im Fe-
bruar 1997 und Wochen vor den dramatischen Stu-
dentenprotesten, deren Bilder um die Welt gingen,
bildeten Aktivistinnen eine Gruppe, die sich Stimme
der Betroffenen Miitter (SIP) nannte, um auf die ne-
gativen Auswirkungen der Finanzkrise auf Haus-
frauen und Miitter aufmerksam zu machen. Die Ver-
haftung von drei bekannten Frauen wihrend einer
Demonstration machte aulergewohnliche Schlagzei-
len im In- und Ausland. Die Aktivistinnen nutzten
die anschlieflenden Gerichtsverhandlungen nicht nur,
um auf die Auswirkungen der Krise aufmerksam zu
machen, sondern auch auf eine Vertrauenskrise der
Regierung, was im Verbot der verfassungsmifiig ver-
ankerten Redefreiheit zum Ausdruck kam. Der Be-
kanntheitsgrad der neuen Frauenvereinigung wuchs
und Ortliche Gruppen wurden gegriindet. Seitdem
bildeten sich viele neue Frauenvereinigungen im ge-
samten Land, die sich mit Themen wie Gewalt gegen
Frauen und die politische Reprisentation von Frauen
beschiftigen.

Im Indonesien nach Suharto ist nicht so sehr die
Auflosung von Rollenverstindnissen der Neuen
Ordnung zu beobachten als vielmehr die Offnung
von neuen Freirdumen fiir Vielfalt und Reprisenta-
tion. Dies schlieft regionale Ausprigungen ein, wie
Baso und Idrus in ithrem Beitrag tiber Aktivistinnen
gegen Gewalt in Sudsulawesi beschreiben, und isla-
mische Charakteristika, wie Lies Marcoes in ihrer
Untersuchung der islamischen Frauenorganisationen
aufzeigt. Der politische Wandel bietet eine Gelegen-
heit, die Verschiedenheit und Komplexitit der Rollen
von Frauen und Minnern anzuerkennen.

Wihrend der Neuen Ordnung wurde das Bild der
idealen Frau immer wieder von unabhingigen Frau-
enorganisationen und Feministinnen angezweifelt.
Seit dem Beginn der neuen Ara beginnt die offizielle

103



Bl Arskal Salim and
Azyumardi Azra (eds.),
Shari’a and Politics in Mo-
dern Indonesia, ISEAS,
Singapore 2003.

Seite zumindest ansatzweise alte Stereotypen zu revi-
dieren. Wihrend der Prisidentschaft Wahids wurde
Khofifah Indar Parawansa zur Ministerin fiir Frauen-
fragen ernannt. Sie stellte einen vollkommen neuen
Typ eines Ministers dar. Selbst eine langjihrige politi-
sche Aktivistin, vereinbarte sie ihre Anstrengungen,
den Status der Frauen zu verbessern, mit ihrer eige-
nen Identitat als praktizierende Muslimin. Eine ihrer
ersten Handlungen als neue Ministerin war die An-
derung des Namens ihres Ministeriums von ,,Staats-
ministerium fiir die Rolle der Frauen® in ,Staatsminis-
terium zur Stirkung der Frauen“. Der Buchbeitrag
der ehemaligen Ministerin analysiert die gegenwir-
tige Frauenbewegung in Indonesien, betrachtet die
Entwicklung der indonesischen Frauen wihrend der
vergangenen Jahre, beschreibt die jiingsten Anstren-
gungen zur Stirkung der Frauen und gibt ihre eige-
nen Ansichten hinsichtlich Gleichberechtigung in In-
donesien wieder. Khofifah folgert, dass seit dem
Beginn der Demokratisierung entscheidende Fort-
schritte auf dem Gebiet der Rechte und Interessen
von Frauen gemacht wurden, obwohl einige Pro-
bleme weiterhin bestiinden. Diese seien die von Min-
nern dominierte Biirokratie, die Geschlechtervorur-
teile in Interpretationen der religiosen Lehre sowie
Frauen diskriminierende Wertesysteme und kulturel-
les Verhalten. Die Pline der ehemaligen Ministerin
und ihre neue Politik sind kritisch fiir den gegenwir-
tigen Wandel in Indonesien.

Der von Arskal Salim und Azyumardi Azra
editierte Sammelband tiber Scharia und Politik in In-
donesien greift einige seit langem in Indonesien dis-
kutierte Fragen auf und bringt diese in einen Inter-
pretationszusammenhang. Die Aufsitze von zehn
renommierten indonesischen und internationalen
Autoren geben einen umfassenden Uberblick iiber
die Scharia-Debatte seit der indonesischen Unabhin-
gigkeit einschliefflich der neuesten Entwicklungen.
Nach dem Sturz von Prisident Suharto unternahmen
einige Muslimgruppen verstirkte Anstrengungen, die
islamische Gesetzgebung oder Scharia in Indonesien
staatlich zu verankern. Obwohl die Auseinanderset-
zung Uber diese Angelegenheit nicht neu ist, hat sie
dennoch die indonesischen Muslime in thren Ansich-
ten weiter geteilt.

104



Die Autoren dieses Bandes vertreten mehrheitlich
die Auffassung, dass eine Ausweitung der derzeitigen
Elemente der islamischen Gesetzgebung im indo-
nesischen Recht die multikulturelle und multireli-
giose Zukunft des Landes ernsthaft beeinflussen
wiirde. Bis zum heutigen Zeitpunkt wird eine landes-
weite Einfithrung der Scharia von der Mehrheit der
indonesischen Muslime abgelehnt. Dennoch ist seit
dem Beginn der Reformira und der mir ihr einherge-
henden politischen Liberalisierung auch der stirkere
Einfluss eines formalisierten Islam feststellbar. Min-
destens vier Aspekte lassen sich hier nennen. Zu-
nichst sind da die Griindungen von unzihligen isla-
mischen politischen Parteien, welche den Islam als
ithre Hauptideologie ausgewihlt haben. Zwei der Par-
teien, die Vereinigte Entwicklungspartei (PPP) und
die ,Halbmond und Stern“-Partei (PBB), bestehen
darauf, dass der Artikel 29 der indonesischen Verfas-
sung geandert und die Scharia in der Verfassung fest-
geschrieben werden muss. Dieser Vorschlag wurde
jedoch bereits mehrmals von der jihrlich tagenden
Beratenden Volksversammlung abgewiesen, zuletzt
1n 2002.

Ein weiterer Aspekt ist die zunehmende Zahl der
Regionen, welche eine formelle Einfithrung der Scha-
ria fordern. Die Provinz Aceh an der Nordspitze Su-
matras war die erste Region mit einer solchen Forde-
rung, Stidsulawesi und andere Provinzen folgten. Des
Weiteren ist hier ein Anstieg der Zahl radikal-islami-
scher Organisationen und Aktivititen zu nennen.
Gruppen wie Laskar Jibad (Jihad-Truppen), Front
Pembela Islam (FPI, Front der Verfechter des Islam),
Hizb al-Tabrir (Befreiungspartei) und Majelis Muja-
hidin Indonesia (Rat der Jihad-Kampftruppen Indo-
nesiens) sind bekannt fir ihre gewalttitigen Angriffe
auf Diskotheken, Nachtclubs und andere Vergnii-
gungsorte. Durch ihren Eifer, Laster wie Gliicksspiel,
Alkoholkonsum und Prostitution auszuldschen, se-
hen sich diese Gruppen als die Fahnentriger einer
Einfithrung der Scharia in Indonesien.

Schliefilich ist da das islamische Magazin Sabili zu
nennen, welches mit mehr als 100000 Exemplaren
wéchentlich die zweitgrofite Auflage aller Magazine
in Indonesien hat und weiter an Popularitit gewinnt.
Ehemals ein Undergroundmagazin, propagiert diese
Publikation einen radikalen politischen Islam. Diese

105



vier Entwicklungen scheinen zu einer Verstirkung
des islamischen Rechts im Lande beizutragen. Dies
geschieht einerseits mit rechtlichem Zwang und an-
dererseits mit politischer Unterstiitzung des Staates.
Mit anderen Worten, diese Entwicklungen zielen auf
eine bessere Verkniipfung von Islam und Staat. Man-
che Beobachter sehen in diesen Bestrebungen auch
eine Wiederbelebung der Idee eines islamischen Staa-
tes in Indonesien.

Dennoch ist die aktuelle Verwirklichung und Le-
benstihigkeit des Konzeptes eines islamischen Staates
unklar. Allein durch die Tatsache, dass der Hauptcha-
rakter eines solchen Staates die formelle Umsetzung
der Scharia ist, hingt die Wechselbeziehung zwischen
Islam und Politik sehr davon ab, inwieweit die Scha-
ria vom Staat auch implementiert wird. Alle Aufsitze
dieses Bandes untersuchen daher die Umsetzung der
Scharia im gegenwirtigen Indonesien. Da die Scharia
von vielen Muslimen als ein vollstindiges Regelwerk
und Wertesystem angesehen wird, das alle Aspekte
des menschlichen Zusammenlebens umfasst, behan-
deln die Beitrige wichtige Teilbereiche der Scharia
wie das Familiengesetz, religioses Gericht, zakat
(verbindliche religiose Spende fiir Muslime) und isla-
misches Bankwesen. Konkret gehen die Autoren der
Frage nach, welches die Merkmale der Rechtspolitik
der indonesischen Regierung gegeniiber der Scharia
sind.

Gegenwirtig gibt es einige Staaten, die sich islami-
sche Staaten nennen und versuchen, islamische Alter-
nativen zu oder Angleichungen an die Judikative und
Rechtsprechung zu entwickeln. Wihrend einige mus-
limische Linder Scharia-Rechtsprechung in ihre si-
kularen Verfassungen integriert haben, mischen sich
andere in die Lehre und Entwicklung islamischer Ju-
risprudenz (figh) oder der Kodifizierung der Scharia
ein. In Indonesien ist die Umsetzung der Scharia
durch den Staat von einer bitteren Debatte begleitet.
Die Geschichte der Scharia im modernen Indonesien
war auch die des Kampfes der Muslime, einen ange-
messenen Platz fiir die Scharia innerhalb nicht-isla-
mischer oder selbst anti-islamischer Regime zu er-
halten. Seit den frihen Tagen der Unabhingigkeit
kampften Muslimfiihrer erfolglos fir die Aufnahme
eines Satzes in die Verfassung, welcher vorschreibt,
dass muslimische Biirger ihre religiésen Pflichten

106



ausfithren. Diese Praambel wurde spiter als ,,Jakarta-
Charta“ bekannt.

Obwohl das Suharto-Regime die Jakarta-Charta
niemals anerkannte, was der Scharia einen verfas-
sungsmifligen Rang eingeriumt hitte, so wurden
dennoch einige Aspekte der Scharia in nationalen Ge-
setzen festgeschrieben. Mindestens finf solcher Ge-
setze wurden bisher verabschiedet. Diese regulieren
die Heirat, gemeinntitzige Organisationen (wagf), re-
ligiose Gerichte, islamische Banken und islamisches
Familienrecht einschliefflich Erbrecht. Unter Prisi-
dent Habibie wurden zwei weitere Gesetze verab-
schiedet, welche die Pilgerfahrt, hajj, und religiose
Spenden, zakat, regulieren. Alle diese Elemente der
islamischen Rechtsprechung in der nationalen Ge-
setzgebung sind das Ergebnis einer politischen Wech-
selbeziehung zwischen der indonesischen Regierung
und der islamischen Gemeinschaft sowie der musli-
mischen Elite im Besonderen.

Die Autoren untersuchen nicht nur die einzelnen
Gesetze, sondern auch die vielfiltigen Diskussionen
wihrend der Planung und der Umsetzung durch den
Gesetzgeber. Die Neue Ordnung hat sicherlich die
Interessen des Staates bei der Anwendung der Scharia
in Indonesien beeinflusst. Einige Aspekte waren da-
bei von Bedeutung. Wie Ratno Lukito und M.B.
Hooker in ihren Beitrigen zeigen, ist das Einheits-
recht, welches die Vorlage fiir die Entwicklung des
nationalen Rechtssystems wurde, einer dieser
Aspekte. Zwei Grundprinzipien sind in diesem Ge-
setz enthalten: einerseits der Nationalismus, der be-
tont, dass die Republik Indonesien ein Nationalstaat
ist, und nicht ein Staat, der auf ethnischer, kultureller
oder religioser Basis gegriindet wurde; und anderer-
seits die Archipel-Perspektive, welche betont, dass
der indonesische Archipel mit seinen vielen Inseln
eine Einheit darstellt. Wihrend das erste Prinzip be-
sagt, dass es keine Sonderregelungen geben darf, die
Gruppen aus ethnischen oder religiésen Griinden
diskriminieren, fordert das zweite Prinzip, dass die
gleichen Gesetze iiberall im Lande gelten.

Doch wie Nur Ahmad Fadhil Lubis zeigt, konnte
die Grundabsicht der Regierung, ein einheitliches
Rechtssystem zu schaffen, wegen der Unterschiede in
der enorm groflen Bevolkerung niemals vollstindig
umgesetzt werden. Deshalb, so Lubis, miissten ver-

107



schiedene Gruppen unterschiedlich behandelt wer-
den. Die Umsetzung eines einheitlich strengen Rechts-
systems wiirde der pluralistischen Gesellschaft nicht
gerecht und Ungerechtigkeit und Ablehnung seien
die Folgen. Er schligt Abweichungen im Recht vor,
solange sie nicht die Integritit und Einheit der Nation
beeinflussen. Die Idee der juristischen Vielfalt wurde
fir die Entwicklung des nationalen Rechtssystems als
eine komplementire Ansicht zum Einheitsrecht ak-
zeptiert. Dadurch wurde es auch moglich, dass be-
stimmte islamische Regeln exklusiv auf muslimische
Biirger angewandt werden konnen. Dieser Wandel
fand mehr als zufillig wihrend der neunziger Jahre
mit dem Eindringen des Islam in die Politik statt. Es
ist bemerkenswert, dass beide Grundprinzipien in
der Vergangenheit von der Regierung nach Belieben
angewandt oder missbraucht wurden.

Ein weiterer Grund fiir die Einfithrung von Scha-
ria-Elementen in die nationale Gesetzgebung im In-
teresse des Staates war sicherlich die Absicht einer
symbolischen Geste, die zum Ausdruck bringen
sollte, dass sich die Beziehung zwischen Regierung
und Islam von einer erzwungener Marginalisierung
zu einer kontrollierten Einbeziehung gewandelt hat.
Obwohl die Muslime die Mehrheit der Bevolkerung
Indonesiens sind, verhielten sie sich unter Sukarno
und in den frihen Suharto-Jahren mehr wie eine Min-
derheit. Dies dnderte sich erst in den spiten achtziger
Jahren, als mit dem Aufkommen eines ,kulturellen®
Islam dieser und die Muslimgemeinschaft nicht mehr
als eine Bedrohung fiir den Nationalstaat angesehen
wurden.

Die Regierung unterstiitzte vielmehr aktiv islami-
sche Initiativen, u.a. mit der Griindung der Vereini-
gung Indonesischer Muslim-Intellektueller (ICMI)
1990, dem Prisidentenerlass zur Verbreitung der
Sammlung islamischer Gesetze (ebenfalls 1990), der
Veranstaltung eines Islamischen Kulturfests 1991, der
Grindung einer Islamischen Bank 1992 und der
Schlieffung der staatlichen Lotterie im Jahre 1993.
Robert Hefner geht in seinem ausgezeichneten Bei-
trag genauer auf die islamische Wiedergeburt in In-
donesien nach zwei Jahrzehnten des Antagonismus
ein. Wie Howard Federspiel beschreibt, l6ste die for-
male Einfithrung von Scharia-Elementen in die Ge-
setzgebung verschiedene Reaktionen aus: die Regie-

108



rung stimmte einer Einbindung in das nationale
Rechtssystem zu, jedoch in beschrinktem Umfang:
Nicht-Muslime und nominelle Muslimen lehnten
eine Einfithrung der Scharia aus Griinden der Un-
gleichbehandlung ab; Muslim-Gruppen schliefllich
wollten mehr Elemente des islamischen Rechts aner-
kannt sehen.

Bei der Lektiire der verschiedenen Artikel wird
deutlich, dass die Probleme der Wechselbeziechung
zwischen Religion und Staat in Indonesien noch lange
nicht geklart sind. Die Autoren sind sich dessen be-
wusst und machen klar, dass sie keine Losung dieses
Problems anbieten kdnnen, sondern vielmehr einen
Beitrag zu der Thematik leisten mochten. Sie ver-
suchen, ein besseres Verstindnis fiir die Rolle zu ver-
mitteln, die der indonesische Staat, der weder sikular
noch religios ist, bei der Einfithrung der Scharia fiir
seine muslimischen Biirger spielt. Einige der Betrige
sind jedoch schon vor einiger Zeit andernorts er-
schienen und bediirfen einer Uberarbeitung. Der
Band schlieffit mit einem Epilog, welcher auf die
neuesten Entwicklungen wihrend des andauernden
Systemwandels eingeht. Besonders der Abschnitt
tiber die Anwendung der Scharia in der Provinz Aceh
und die Forderungen weiterer Regionen in Zusam-
menhang mit der voranschreitenden Dezentralisie-
rung Indonesiens sind duflerst aufschlussreich. Ein
umfangreicher Gesetzestext-Anhang vervollstindigt
diesen Band.

Abschlieflend soll noch auf einen Sammelband hin-
gewiesen werden, der sich mit den Formen von Ge-
walt in Indonesien auseinandersetzt. Die Kapitel des
Buches sind Beitrige eines Seminars iiber Gewalt in
Indonesien, deren geschichtliche Wurzeln und gegen-
wirtige Ausprigungen. Jakarta, Sambas (West-Kali-
mantan), Poso (Zentral-Sulawesi), die Molukken,
West-Papua, Aceh und Osttimor sind ehemals neu-
trale geographische Namen, die in jingster Zeit mit
Gewalt und Massentdtungen assoziiert werden. Die
Liste wichst stindig und taglich finden todliche Zwi-
schenfille zwischen benachbarten Dorfern oder zwi-
schen Kleinkriminellen und einer Volksmenge statt.
Indonesien, so das Bild, ist ein gewalttatiges Land.

Viele Indonesienbeobachter, darunter Wissen-
schaftler und Journalisten, erkliren die Gewaltaus-
briiche mit dem Zusammenbruch des staatlichen

109

Hl Freek Colombijn and
J- Thomas Lindblad (eds.),
Roots of Violence in Indone-
sia, ISEAS, Singapore 2002.



Machtmonopols seit dem Beginn der Reformira im
Jahr 1998. Andere wiederum deuten auf die allgegen-
wirtigen Uberreste der Neuen Ordnung, den Clan
des ehemaligen Prisidenten Suharto und das Militdr
im Besonderen als die bosen, fiir das gegenwirtige
Blutvergieflen verantwortlichen Geister. Doch der
Schliissel zu einem umfassenden Verstindnis der ge-
genwartigen Gewalt in Indonesien ist, Vergleiche an-
zustellen: erstens mit anderen Fillen innerhalb Indo-
nesiens zur gleichen Zeit, zweitens mit Ausbriichen
von Gewalt in anderen Lindern und drittens mit Ge-
waltin der Vergangenheit. Die Autoren dieses Bandes
versuchen, die Gewalt in Indonesien aus der dritten
und geschichtlichen Perspektive heraus zu erkliren.
Die gegenwirtige Gewalt ist nicht einfach oder nur
das Erbe der Neuen Ordnung, sondern Indonesien
hat eine lange Tradition der Gewalt.

Die Herausgeber verfolgen ihren historischen An-
satz nicht nur aus historiographischen Griinden. Sie
gehen dabei drei ganz konkreten Fragen nach: Welche
Beziehung besteht zwischen dem Typ des Staates und
der Gewalt in Indonesien sowohl in der Kolonialzeit
als auch seit der Unabhingigkeit? Welche Rolle spielt
das Militdr gegentiber Zivilisten wihrend der Gewalt-
ausbriiche heute und in der Vergangenheit? Unter
welchen Umstinden bricht die Zivilgesellschaft zu-
sammen, was zieht ziigellose Gewalt nach sich? Diese
Fragen werden in diesem Band beantwortet. Dabei
sind die zwolf Autorenbeitrige den drei Frage-
schwerpunkten untergeordnet.

In der ersten Kategorie der geschichtlichen Konti-
nuitit von Gewaltanwendung in Indonesien be-
schreibt Henk Schulte Nordholt, wie Gewalt ein in-
tegraler Teil der indonesischen Vergangenheit ist und
zwar seit vorkolonialer Zeit bis heute. Er zeichnet
den Staat in der Kolonialzeit als ein Regime der Angst
und unterstreicht die Kontinuitit mit Beispielen der
Gewaltausiibung durch den Staat unter Suharto. Er
beobachtet auflerdem einen erschreckenden Anstieg
an unorganisierter o6ffentlicher Gewalt durch Banden
(preman) im Post-Suharto-Indonesien. Henk Meiers
Beitrag ist auflergewohnlich in der Hinsicht, dass er
sich nicht mit aktueller Gewalt befasst, sondern mit
tiktiver Gewalt. Er konzentriert sich dabei auf die Ar-
beiten des malaiischen Schriftstellers Putu Wijaya
wihrend der achtziger und neunziger Jahre und des-

110



sen Auseinandersetzung mit Gewalt. Im Besonderen
geht er dabei auf dessen Roman Nyali ein, der auf die
Machtiibernahme Suhartos anspielt, eine geschichtli-
che Situation unausweichbarer Gewalt.

Der Aufsatz von Elsbeth Locher-Scholten befasst
sich mit indonesischer Geschichte vor der Unabhin-
gigkeit und untersucht besonders den Zwischenfall
aus dem Jahre 1919, als die Polizei in Cimamere Zivi-
listen angriff und Haji Hasan erschossen wurde. Aus-
fuhrlich untersucht sie die Polizeistruktur wihrend
der Kolonialzeit, deren Beziehungen zum Militir und
administrative Reformen. Erwiza Erman und Budi
Agustono betrachten die gewaltartigen Arbeitsbedin-
gungen in der Kohlenindustrie und auf den Planta-
gen. Die Institutionalisierung von Gewalt wird be-
sonders durch die Unterdriickung der politischen
Rechte der Arbeiter und Bauern deutlich und dauert
bis zum heutigen Tage an.

In der zweiten Kategorie, die in diesem Band un-
tersucht wird, bewegt sich die Aufmerksamkeit in
Richtung der vom Militir angewandten Gewalt. Die
Beispiele reichen dabei vom lindlichen Ostjava zur
Zeit des Unabhingigkeitskampfes bis nach Osttimor
wihrend des Referendums 1999. Hier soll der Beitrag
von R.E. Elson hervorgehoben werden, der sich auf
die Person Suhartos konzentriert und damit den logi-
schen Ausgangspunkt fiir Studien von Gewalt in der
Neuen Ordnung darstellt. Die Charakterziige und
Auffassungen des ehemaligen Prisidenten stehen in
einem klaren Zusammenhang mit der Institutionali-
sierung von Gewalt durch Staatsinstitutionen wih-
rend seiner Amtszeit. Elson, der vor kurzem seine
politische Biographie Suhartos vorgelegt hat, veran-
schaulicht deutlich, wie durch den Staat geforderte
Gewalt unter einem Prisidenten wie Suharto bei des-
sen militirischem Hintergrund und seinem obsessi-
ven Sicherheitsdenken ihren Einzug hielt.

Die Rolle und Organisation des indonesischen Mi-
litars wihrend der Neuen Ordnung werden im Auf-
satz von Liem Soei Liong behandelt. Dabei wird be-
sonders die territoriale Struktur hervorgehoben, die
wie eine Verwaltungsstruktur parallel zur zivilen Ver-
waltung funktioniere und es dem Militir ermogliche,
die Gesellschaft zu kontrollieren. Robert Cribb und
Geoffrey Robinson konzentrieren sich in ihren
Beitrigen auf die Gewalt gegentiber Zivilisten in Ost-

111



timor. Wihrend Cribb die Gewalt zur Zeit der Anne-
xion 1975 bis 1976 mit der Subkultur der Gewalt im
Militdr erklirt, die eng mit der Militirdoktrin
Indonesiens verbunden ist, geht Robinson der Frage
nach, inwieweit das Militir in die Massaker und Zer-
storungen in Osttimor nach dem Referendum 1999
verstrickt war.

Die dritte und letzte Kategorie umfasst die Gewalt
unter Zivilisten in Indonesien. Unzihlige Gewaltaus-
briiche in der Offentlichkeit finden scheinbar wahllos
statt, mit jedem als moglichem Opfer und selbst an
Orten, wo keine groflen politischen Themen auf dem
Spiel stehen. Weder der Staat noch das Militar sind da-
bei direkt verwickelt. Jingste Beispiele fiir diese
Form der Gewalt werden von Kees van Dijk auf Er-
klirungen und Verbindungen in die Vergangenheit
hin untersucht. Dabei testet er verschiedene Moglich-
keiten wie Provokationstheorien, die politische Kul-
tur der Neuen Ordnung und aufgestaute Frustration.
Van Dijk verkntipft die derzeitige 6ffentliche Gewalt
mit der revolutioniren pemuda-Tradition von ju-
gendlicher Tapferkeit und Riicksichtslosigkeit, wel-
che seit der indonesischen Revolution von der Ge-
sellschaft anerkannt wurde.

Der Sammelband beabsichtigt nicht, die gegen-
wartig verbreitete Meinung anzufechten, dass die Ge-
walt seit dem Fall Suhartos zugenommen habe und
dass sie ein Erbe der Neuen Ordnung sei. Doch viele
Gewaltformen haben auch geschichtliche Wurzeln,
welche tiefer reichen als die Zeit der Neuen Ord-
nung. Gewalt ist weitverbreitet in Indonesien, da sie
manchmal als ein legitimes und niitzliches Mittel an-
gesehen wird, Konflikte mit Auf8enseitern zu l5sen.
Das Hauptargument der historischen Hintergriinde
ist pessimistischer als die gegenwirtige Meinung, dass
die Gewalt als Erbe der Neuen Ordnung mit zuneh-
mender Konsolidierung der Demokratie im Lande
zuriickgehen werde.

112





