
BÜCHER ÜBER INDONESIEN

Frank Feulner

Systemwandel
im sozial-politischen
Kontext

Fünf Jahre sind vergangen, seitdem Indonesiens ehe-
maliger Machthaber Suharto von seinem Amt als Prä-
sident zurücktrat. Fünf Jahre, in denen das Inselreich
versuchte, eine Vielzahl an Problemen gleichzeitig zu
meistern. Da sind einerseits die wirtschaftlichen und
finanziellen Schwierigkeiten seit dem Beginn der
Asienkrise von 1997. Die von Korruption und Nepo-
tismus geplagte Wirtschaft des Landes soll neue Re-
gelwerke bekommen und ausländische Investoren
zurücklocken. Dann sind da die politischen Probleme
eines Landes im Wandel von einem diktatorischen
System zu einer Demokratie. Dieser Prozess erfor-
dert unter anderem neue Gesetze, reformierte Insti-
tutionen und eine neue politische Kultur. Schließlich
sind da die sozialen Probleme. Arbeitslosigkeit und
steigende Preise führen, zusammen mit einem unter-
entwickelten Sozialsystem, zu wachsender Armut.
Zusätzliche Schwierigkeiten bereiten schwelende
ethnische Konflikte in verschiedenen Teilen des Lan-
des und Tausende von Flüchtlingen, die diesen Kon-
flikten entfliehen.

All diese Herausforderungen eines Systemwandels
bieten ausreichend Material zur wissenschaftlichen
Recherche und historischen Aufbereitung. Die ereig-
nisreiche Zeit der vergangenen Jahre ist allerdings
ebenfalls ein Fundus an Anekdoten sowie individuel-
len Auseinandersetzungen und Erfahrungen. In Indo-
nesien erschien seit dem Beginn der Reformära eine
Vielzahl neuer Bücher. Die garantierte Redefreiheit
und der Wegfall von Zensur führten zu einer Publi-

92 KAS-AI 9/03, S. 92–112



93

kationswelle, die neben neuen Autoren auch ehemals
verfemte Literatur und die Übersetzungen fremd-
sprachiger Klassiker ins Indonesische einschließt. Im
Ausland beschränkt sich die fremdsprachige Litera-
tur zu Indonesien hauptsächlich auf Titel in engli-
scher Sprache. Einige Neuerscheinungen der vergan-
genen Monate sollen hier vorgestellt werden.

Mit dem Fall Suhartos und der Ernennung Habi-
bies zum Übergangspräsidenten 1999 richtete sich
schon bald das Augenmerk darauf, wer wohl der erste
von der Beratenden Volksversammlung gewählte
Präsident des Landes sein würde. Nach den Parla-
mentswahlen fand im Oktober 1999 die indirekte
Präsidentschaftswahl statt und Abdurrahman Wahid
– oder Gus Dur, wie er von Millionen von Indone-
siern genannt wird – wurde der vierte Präsident Indo-
nesiens. Das Leben Wahids und die ereignisreichen
Monate seiner Präsidentschaft wurden in zwei
Büchern aufgearbeitet. Die autorisierte Biographie
Gus Durs von Greg Barton und die Gedanken des
ehemaligen Präsidentensprechers Wimar Witoelar ge-
ben unterschiedliche Einsichten in das Leben eines
Intellektuellen, der die Geschichte Indonesiens
prägte und prägt wie wenige andere.

Barton, ein Dozent an der Deakin-Universität in
Australien, wurde in den achtziger Jahren bekannt
durch seine Forschungen über den Einfluss von isla-
mischem Liberalismus und Islam und über die Zivil-
gesellschaft in Indonesien. Gus Dur wurde eine der
zentralen Figuren in Bartons Forschung, und er
lernte ihn wohl besser kennen als jeder andere For-
scher. Die Recherche der Biographie konzentriert
sich im Besonderen auf die Jahre 1997 bis 2001, im
Verlauf derer Barton besonderen Zugang zu Wahid
genoss. Barton verbrachte entscheidende Momente
zusammen mit Gus Dur, von seiner politischen Kam-
pagne nach dem Fall Suhartos bis hin zu dessen
21-monatiger Präsidentschaft. Die Schilderungen der
Jugendjahre und frühen Entwicklungen im Leben
Gus Durs berufen sich hauptsächlich auf Interviews
mit Familienmitgliedern und auf Sekundärquellen.

Anders als vielleicht angenommen, schließen die
persönlichen Beobachtungen Bartons eine kritische
Auseinandersetzung mit Gus Dur nicht aus, was be-
sonders in den Kapiteln über die Reformpolitik und
die Präsidentschaft sichtbar wird. Die persönliche

Greg Barton, Gus Dur:
The authorized biography of
Abdurrahman Wahid,
Equinox, Jakarta 2002.



und subjektive Auseinandersetzung des Autors ist
gleichzeitig die Stärke und Schwäche dieses Buches,
doch ist dies sicher nicht anders als bei anderen Bio-
graphien – keine ist stets absolut objektiv und bleibt
immer die Interpretation einer ausgewählten Person.
Barton beleuchtet durchaus erfolgreich die Welt Wa-
hids und des von ihm entscheidend geprägten tradi-
tionellen Islam in Indonesien. Oft missverstanden im
eigenen Land, versucht er Abdurrahman so darzu-
stellen, wie dieser sich selbst sieht.

Unzählige Interviews und vertrauliche Gespräche
mit Familienmitgliedern, Politikern, religiösen Füh-
rern, Intellektuellen, Journalisten, Aktivisten, Mi-
litärs und anderen Mitgliedern der indonesischen
Elite zeichnen das Bild eines außergewöhnlichen
Menschen. Das Buch enthüllt eine Menge Details,
wie zum Beispiel die Tatsache, dass Abdurrahman
nicht wie jährlich gefeiert am 4. August, sondern
am 7. September 1940 geboren wurde. Als Sohn
des geschätzten islamischen Gelehrten Kiai Wahid
Hasyim, ehemaliger Religionsminister unter Präsi-
dent Sukarno, ging Abdurrahman zunächst in eine
Pesantren oder religiöse Internatsschule. Schon
seine beiden Großväter, Kiai Bisri Syansuri und
Kiai Hasyim Ay’ari, waren einflussreiche Gelehrte
und Mitbegründer der Nahdlatul Ulama (NU), einer
traditionellen islamischen Massenorganisation mit
heute schätzungsweise 40 Millionen Mitgliedern.
Mit der Berufung seines Vaters nach Jakarta zog
die Familie in die Hauptstadt und Abdurrahman
ging auf staatliche Schulen. Säkulare und religiöse
Ausbildung wechselten sich ab, und Abdurrahman
wurde mehr und mehr angezogen durch die Sufi-
Tradition und die mystische Seite des traditionellen
Islam.

Nach seinem Studienaufenthalt an der berühmten
Al Ashar-Universität in Kairo, wo er weniger Kurse
besuchte als vielmehr Bibliotheken, Kinos, Fußball-
spiele und Kaffeehausdiskussionen, studierte Abdur-
rahman vier Jahre an der Universität Bagdad. Nach
einigen Monaten in Europa kehrte er 1971 zurück
nach Indonesien. Sehr schnell wurde er ein Mitglied
der Intellektuellengemeinschaft in Jakarta und arbei-
tete für das Institut für Wirtschafts- und Sozialfor-
schungen, Erziehung und Information (LP3ES).
Dort traf er mit anderen progressiven islamischen In-

94



95

tellektuellen wie Dawam Raharjo, Adi Sasono und
Aswab Mahasin zusammen. Abdurrahman wurde
Mitarbeiter von Prisma, für viele Jahre Indonesiens
bekanntestes Journal für Sozialwissenschaften.

Während der siebziger und achtziger Jahre wuchs
die Berühmtheit Abdurrahmans stetig. Er gab Vor-
träge und Seminare und schrieb Kolumnen für das
Nachrichtenmagazin Tempo und die führende Tages-
zeitung Kompas. Er wurde bewundert für seine Of-
fenheit und oft zitiert von den Medien des Landes, da
er Dinge aussprach, die Journalisten oft nicht zu sa-
gen wagten. Parallel dazu lehrte Gus Dur an ver-
schiedenen Pesantren und Universitäten und wurde
in die nationale Führungsebene der Nahdlatul Ulama
aufgenommen, bevor er 1983 deren Vorsitzender
wurde. Während dieser Zeit verbesserte sich sein Ver-
hältnis zum Suharto-Regime und den Generälen.
Dennoch bewahrte Gus Dur einige kritische Stand-
punkte, besonders im Sozialbereich. Er wurde ein
Verfechter der Interessen von Indonesiens ethnischen
und religiösen Minderheiten.

Barton schildert ausführlich die politischen Wen-
dungen und Freundschaften Gus Durs in den neun-
ziger Jahren. Besonders sein ablehnendes Verhältnis
zu der 1991 gegründeten Indonesischen Vereinigung
Muslimischer Intellektueller (ICMI) und seine Teil-
nahme am Demokratischen Forum werden anschau-
lich geschildert. Seit 1995 arbeitete Gus Dur eng mit
Megawati Sukarnoputri zusammen, welche zuneh-
mend auf seine Führung und Ermutigungen ver-
traute. Nach der Genesung von einem Schlaganfall
und dem Rücktritt Suhartos trat Gus Dur für die
Gründung einer NU-Partei ein, welche die NU-Mas-
sen als Wähler ansprechen sollte. Die junge Partei des
Nationalen Erwachens (PKB) nominierte Gus Dur
als ihren Spitzenkandidaten, und am 20. Oktober
1999 wurde er für viele unerwartet zum Präsidenten
gewählt.

Im Hinblick auf die politische Entwicklung be-
schreibt Barton einfühlsam die Stärken und Schwä-
chen Gus Durs und bettet dessen Handeln in die oft
undurchsichtigen Wendungen der indonesischen Po-
litik ein. Ohne allzu sehr auf Details der internen
Konflikte zwischen Gus Dur und seiner Partei einzu-
gehen, beschreibt der Autor anschaulich die Visionen,
welche Wahid inspirieren. Der Bereich Außenpolitik



war eine dieser Visionen. Mehr als seine Mitstreiter
war Abdurrahman vertraut mit einer Vielzahl von
kulturellen und sozialen Zusammenhängen. Eines
seiner unmittelbaren Ziele war, Indonesien im Westen
bekannt zu machen. Er suchte das Vertrauen des Wes-
tens in ein neues und demokratisches Indonesien. Ein
Faktor dabei war sein Augenmerk auf Aceh, der seit
Jahrzehnten zunächst um Autonomie, dann um Un-
abhängigkeit von Jakarta kämpfenden Provinz in
Nordsumatra. Abdurrahman versuchte, Verbündete
zu gewinnen, welche ihn in seinen Anstrengungen auf
der Suche nach einer friedlichen Lösung des Konflikts
unterstützten. Einer seiner Träume für die Präsident-
schaft war jener, die soziale Kluft zu überbrücken,
welche die indonesische Gesellschaft seit den sechzi-
ger Jahren durchzog, als normale Bürger einschließ-
lich der NU-Jugend sich mit dem Militär verbünde-
ten, um Kommunisten zu verfolgen und kaltblütig zu
töten.

Immer wieder lud Abdurrahman ehemalige Dissi-
denten und politische Häftlinge zu sich in den Präsi-
dentenpalast ein. Er pflegte außerdem guten Kontakt
zu Nichtregierungsorganisationen und alten Vertrau-
ten. Mit ihm brach eine neue Ära in Indonesien an.
Nie zuvor war ein Präsident so zugänglich für die
Bürger gewesen. Doch diese ungewohnte Offenheit
war gepaart mit einer Reihe von Widersprüchen.
Zunächst ist er eine Persönlichkeit, die sowohl unter-
schätzt als auch im Volk außergewöhnlich respektiert
wird. In den vergangenen Jahren wurde er oft als ge-
brechlich und halbblind bezeichnet, doch seine er-
wiesene Ausdauer – unter Beweis gestellt durch
unzählige Reisen und Termine – belehrt jeden Beob-
achter eines Besseren. Seine schlechten Augen werden
durch sprühende rhetorische Leistungen, die Zeugnis
eines scharfen Geistes und eines erstaunlichen Ge-
dächtnisses sind, weit mehr als ausgeglichen.

Als ein traditionalistischer javanischer Ulama (is-
lamischer Gelehrter) hat Abdurrahman gewisse pro-
vinzielle Züge. Doch spricht er vier Sprachen fließend
und liest Bücher in drei weiteren, verbunden mit ei-
nem weitreichenden Verständnis für die jeweiligen
Kulturen. In diesem Zusammenhang steht auch die
paradoxe Wirklichkeit, dass Abdurrahman sowohl
zutiefst ökumenisch als auch ein leidenschaftlicher
Muslim ist. Er spricht einerseits über die notwendige

96



97

Achtung aller Religionen und war andererseits fünf-
zehn Jahre lang der Führer der weltgrößten islami-
schen Organisation NU, währenddessen er von Mil-
lionen ländlicher Mitglieder als ein lebender Heiliger
angesehen wurde. Das Buch erklärt in einem seiner
Kapitel anschaulich zusammengefasst die verschiede-
nen Ausprägungen des Islam in Indonesien und gibt
einen Abriss über die Entwicklung und Geschichte
der bedeutensten islamischen Organisationen des
Landes.

Einer seiner Züge, welcher die Menschen in seiner
politischen Umgebung mehr als alles andere ärgerte,
waren Gus Durs unerwartete Entscheidungen. Einige
hohe Minister bekamen dies zu spüren, als sie ihre
Posten auf persönlichen Druck des Präsidenten auf-
geben mussten. Wenn er öffentliche Aussagen mach-
te, erschien er oft rücksichtslos und unvorsichtig. Zu
einem anderen Zeitpunkt wiederum und wenn es dar-
auf ankam, war er fähig, sorgfältig zu vermitteln und
Oppositionen auszugleichen. Einerseits schien er bei
kurzfristigen Entscheidungen ohne ein klares Kon-
zept und ohne Methode zu entscheiden, andererseits
und in Anbetracht seiner öffentlichen Karriere
einschließlich seiner Präsidentschaft schien es so, als
ob er hinsichtlich dessen, was er erreichen wollte, sehr
wohl eine Langzeitvision habe.

Wer Abdurrahman verstehen möchte, dem rät Bar-
ton, nicht nach den Äußerlichkeiten der Person zu
gehen. Analytiker sowie politische Gegner unter-
schätzen ihn oft. Doch ist es ebenfalls angebracht, ihn
nicht zu wörtlich zu nehmen. Was Gus Dur sagt, ist
oft nicht das, was er weiß und annimmt, dass es wahr
ist, sondern das, was er wünscht, dass es wahr ist. Die-
ser Faktor kann ihn einerseits zu einem unerschütter-
lichen Optimisten machen, andererseits erscheint er
dadurch als unaufrichtig und täuschend oder beides
zusammen. Nach Jahren der Freundschaft jedoch
kam Barton zu der Einschätzung, dass Gus Dur ent-
gegen der allgemeinen Auffassung weder besonders
täuschend noch unaufrichtig sei. Es sei vielmehr seine
Neigung, schwerwiegende Probleme in seinen Aussa-
gen herunterzuspielen, um sich selbst zu stärken und
ungeahnte Herausforderungen zu meistern.

Während seiner Zeit als Präsident führten diese
Charakterzüge immer wieder zu der Einschätzung,
Gus Dur verstehe nicht oder kümmere sich nicht



um die schwierigen Verhältnisse, die ihn umgaben.
Gleichwohl ist er ein Überlebenskämpfer par excel-
lence. Einschüchterungen und enorme Herausforde-
rungen, die andere zum Scheitern gebracht hätten,
überlebte er. Dadurch wird sein übertriebenes Selbst-
wertgefühl, welches notwendig für ihn ist, um den
Kurs zu halten und nicht einzulenken, zur einer Tu-
gend, welche manche Ärgernis überwiegt. Bis zum
Ende seiner Präsidentschaft, entschieden durch die
Beratende Volksversammlung vom August 2001, gab
Abdurrahman nicht auf, für sein politisches Überle-
ben zu kämpfen. Er sah sich selbst im ewigen Kampf
mit den Kräften des ehemaligen Regimes, die ent-
schlossen seien, alles Notwendige zu tun, um den Re-
formprozess im Lande zu stoppen.

Kritische Worte über die Präsidentschaft Abdur-
rahman Wahids sind auch in den Erinnerungen des
ehemaligen Präsidentensprechers zu finden. Doch
richten sich diese vielmehr auf die politischen Gegner
und die damalige Vizepräsidentin Megawati Sukarno-
putri. Wimar Witoelar teilt zunächst das allgemeine
Erstaunen über die unerwartete Wahl des islamischen
Gelehrten ins höchste Amt im Staat. Sein Taschen-
buch konzentriert sich auf zehn Monate an der Seite
Gus Durs und präsentiert eine Fülle von Anekdoten
und Enthüllungen. Die Probleme, mit welchen der
Präsident konfrontiert war, sind bekannt: überzogene
Erwartungen, korrupte Gegner, die Abwesenheit ei-
ner demokratischen Verfassung, ein streitsüchtiger
Beamtenapparat, ein nicht funktionierendes Rechts-
system und ein antagonistisches Militär. Diese Her-
ausforderungen bilden den Hintergrund für Wimars
Geschichten, die er schlicht Reflexionen nennt.

Wimar Witoelar ist ein bekannter Talkmaster und
politischer Kommentator, der von Abdurrahman
persönlich eingeladen wurde, sein Sprecher zu wer-
den. Wimars politische Ursprünge liegen in der Anti-
Sukarno-Bewegung der späten sechziger Jahre. Er
gehörte der 78er Studentenbewegung an, welche die
Praktiken der frühen Suharto-Zeit kritisierte. Wegen
seine Aktivistenrolle als Dozent an der Universität
von Bandung wurde er kurzzeitig verhaftet. In den
neunziger Jahren, einer Zeit der politischen Offenheit
in Indonesien, wurde Wimar dann durch seine Talk-
show Perspektif bekannt. Hier interviewte er Persön-
lichkeiten aus dem öffentlichen Leben zu Themen,

Wimar Witoelar, No
Regrets: Reflections of a Pre-
sidential Spokesman, Equi-
nox, Jakarta 2002.

98



99

die lange als Tabu galten. Nach einiger Zeit wurde
diese Sendung jedoch von Suharto verboten.

Obwohl Wimar den ehemaligen Präsidenten als
quecksilbrig im Temperament und als physisch
schwach bezeichnet, lässt er keinen Zweifel daran,
dass er mehr ein Anhänger Gus Durs als Megawatis
ist. Laut Wimar wagte der Präsident, sich mutig gegen
das mächtige politische Establishment zu stellen und
stand entschlossen gegen islamische Eiferer. Gus Dur
war ebenfalls nicht zu ängstlich, demonstrierenden
Studenten gegenüberzutreten. Allerdings geht Wimar
in seinen Reflexionen weniger darauf ein, warum
viele Gruppen in der Bevölkerung mit der Politik Gus
Durs nicht sehr zufrieden waren. Eine sich nicht wei-
ter entwickelnde Reformbewegung verurteilte jeden,
der ein Mitglied der Regierung wurde, als hinzuge-
wählt und korrumpiert. Immerhin sei Gus Dur der
legal gewählte, legitime Präsident Indonesiens gewe-
sen. Dennoch, ganz ohne Kritik kommt Wimar nicht
aus. So beschreibt er die Ernennung des ersten Kabi-
netts als eine Beschwichtigung der Koalitionspartner,
und viele Minister seien mit Blick auf ihre Kompetenz
eher zweite Wahl gewesen.

Mit einer gehörigen Portion Humor beschreibt er
das Verhältnis des ungleichen Paares an der Spitze In-
donesiens. Megawati sei dabei eine Prinzessin und
Gus Dur ihr Mentor gewesen. Doch diese ungleiche
Partnerschaft und die Allianz zwischen den Koaliti-
onspartnern führte auch dazu, dass Untersuchungen
der korrupten Praktiken von Mitgliedern des ehema-
ligen Regimes zumeist im Sande verliefen. Kabinett
und Parlament standen Wahid zumeist feindlich ge-
genüber. Etwas resigniert spricht Wimar von einem
Kreislauf, welcher mit dem totalitären Suharto-Re-
gime begann, mit dem lockeren Habibie-Regime wei-
terging und mit einem sehr offenen Wahid-Megawati
Regime hätte fortgesetzt werden können. Doch die
Vergangenheit des Suharto-Regimes führte, gemein-
sam mit den politischen Schwierigkeiten und Skanda-
len der Regierung, zur Rückkehr eines Regimes mit
Werten der ehemaligen „Neuen Ordnung“. Wenn Su-
harto noch im Amt gewesen wäre, hätte sein Kabinett
wohl nicht viel anders ausgesehen als jenes von Me-
gawati heute, so Wimar.

Offen, witzig und geistreich beschreibt Wimar die
Hintergründe des Suharto-Regimes und den Kampf



der Reformbewegung. Unter anderem bezeichnet er
dabei die politische Ordnung der ehemaligen Quasi-
Einheitspartei Golkar als Pseudo-Demokratie, wel-
che mehr Unzulänglichkeiten hatte als jede Version
des Betriebssystems Microsoft Windows. Der in der
Reformbewegung und Zivilgesellschaft verankerte
Gus Dur nahm den Kampf mit den dunklen Mächten
des alten Regimes auf. Doch hatte er weder die nöti-
gen Mittel, Werkzeuge und Netzwerke zur Hand, um
darin erfolgreich zu sein. Zwar hatte er die taktische
Unterstützung von Intellektuellen und den Anhän-
gern der Nahdlatul Ulama; diese waren aber nicht
politisch organisiert und somit ein schwacher Gegner
für die hochentwickelte politische Geld- und Militär-
maschinerie des Suharto-Systems. Eine schlechte Öf-
fentlichkeitsarbeit und politische Sabotage waren die
Hauptgründe für das Scheitern Gus Durs.

Erfrischend liest sich, wie Wimar seine Ernennung
zum Präsidentensprecher schildert. Er sah diese Auf-
gabe als eine Herausforderung und als eine Möglich-
keit, den oft missverstandenen Gus Dur besser zu er-
klären. Nach seinem Wandel vom Studentenführer
zur Medienpersönlichkeit fühlte sich Wimar in der
Medienwelt zu Hause. Bemerkenswert ist, dass Gus
Dur seinem neuen Sprecher Wimar die größtmögli-
che Freiheit gab und diesen niemals instruierte, etwas
Bestimmtes zu tun oder verlauten zu lassen. Wimar
blieb es überlassen, nach seinen eigenen Vorstellun-
gen zu handeln und den Präsidenten nach seinen
Kräften zu unterstützen. Die Position des Präsiden-
tensprechers war eine Neuheit in der Geschichte In-
donesiens, denn kein Präsident vor Wahid hatte einen
Sprecher und keiner seitdem.

Wimar gibt in seinem Buch Einblicke in die der Öf-
fentlichkeit verschlossenen Kabinettssitzungen und
berichtet von der oft außergewöhnlichen Schärfe der
Debatten. Damit zeichnet er ein neues Bild der Poli-
tiker des Landes, welche in den indonesischen Me-
dien zumeist politisch neutral und loyal auftreten.
Wimar geht auf einige Anschuldigungen gegenüber
Wahid ein wie zum Beispiel die, dass dieser unfähig
gewesen sei, das Land zu führen, und versucht, be-
wusst in den nationalen und internationalen Medien
oft zitierte Stereotypen zu hinterfragen. Außerdem
gibt er Einsichten in das Privatleben Wahids und er-
zählt von den frühen Morgenspaziergängen des Prä-

100



101

sidenten mit Gästen und dessen langen Arbeitstagen.
Detaillierte Hintergründe zu großen Korruptions-
skandalen und Anekdoten zu den verschiedenen
Auslandsreisen Wahids runden dieses Buch ab.

In Indonesien übt jetzt erstmals eine Frau das Prä-
sidentenamt aus. Die Diskussionen, welche die Er-
nennung von Megawati Sukarnoputri umgaben,
schlossen auch Frauenfragen und das Thema Gleich-
berechtigung ein. Im Mittelpunkt stand dabei die
zukünftige Rolle von Frauen im öffentlichen Leben
Indonesiens. Der von Kathryn Robinson und Sharon
Bessell editierte Sammelband widmet sich verschie-
denen Aspekten dieser Debatte. Die Beiträge der
25 Autoren untersuchen Aspekte des Zusammenle-
bens von Frauen und Männern in Indonesien und ge-
ben einen Einblick in die politische, soziale, kulturelle
und wirtschaftliche Situation der Frauen.

In seinem politischen Beitrag analysiert Krishna
Sen die Medienberichte zur Ernennung Megawatis.
Diese stellten hauptsächlich ihre persönlichen Un-
zulänglichkeiten dar. Sie sei schlecht ausgebildet, kei-
ne Intellektuelle und eine Hausfrau. Dennoch bleibt
Sen optimistisch bezüglich einer demokratischen Zu-
kunft Indonesiens. Mit der neuen Präsidentin und
ihrem Vizepräsidenten habe sich bereits der Schwer-
punkt der politischen Macht verschoben, weg von
der ehemaligen verwurzelten politischen Elite und
über die Grenzen der Zentralinsel Java hinaus. Dem
jedoch widerspricht Edward Aspinall mit seinem Bei-
trag über den erzwungenen Fall von Abdurrahman
Wahid. Er stellt die Frage, ob die Präsidentschaft Me-
gawatis nicht vielmehr eine Wiederkehr von Autori-
tarismus signalisiere. Wenn die politische Ungewiss-
heit und die wirtschaftlichen Probleme unverändert
blieben, würden große Risiken für die Demokratisie-
rung Indonesiens bevorstehen.

Mari Pangestu bestätigt, dass der Amtsantritt Me-
gawatis das unter Wahid verlorene Vertrauen zu-
nächst wieder herstellen konnte. Für ihr Wirt-
schaftsteam, welches Fachleute und erfahrene Beamte
mit marktfreundlichen und vorausschauenden An-
sätzen einschließt, empfing sie internationale Würdi-
gungen. Doch ist diese Zeit lange vorbei und die düs-
tere Wirklichkeit der wirtschaftlichen Verhältnisse
hat die Regierung eingeholt. Trotz Umplanung von
Rückzahlungen bleiben Staatsverschuldung und pri-

Kathryn Robinson and
Sharon Bessell (eds.), Wo-
men in Indonesia: Gender,
Equity and Development,
ISEAS, Singapore 2002.



vate Schulden enorm hoch. Des Weiteren sind der
Kampf gegen die Korruption, die wirtschaftlichen
und politischen Reformen sowie die Restrukturie-
rungen monumentale Herausforderungen für Mega-
wati und ihr Kabinett. Weitere Schwierigkeiten ent-
stehen durch die gegenwärtige Dezentralisierung,
soziale Konflikte, steigende Armut und Arbeitslosig-
keit. Pangestu fasst zusammen, dass es keine Zauber-
formel oder kurzfristige Lösung für ein Ende der
wirtschaftlichen Misere gibt.

Laut Mohammad Sadli ist ein größerer Führungs-
willen auf Seiten Megawatis notwendig. Die Regie-
rung sollte hinsichtlich ihrer Politik viel mehr als bis-
her mit der Öffentlichkeit kommunizieren. Obwohl
für Indonesien eine neue Ära beginnt und das Land
unter der Führung einer Frau in ein neues Jahrtau-
send eintritt, sei Gleichberechtigung noch bei weitem
nicht garantiert. Genauso wie Pakistans Benazir
Bhutto sowie Corazon Aquino und Gloria Macapa-
gal Arroyo aus den Philippinen und andere weibliche
Politiker in Asien hat Megawati einen politischen Fa-
milienhintergrund. Ihr Vater war Indonesiens charis-
matischer erster Präsident, der die Nation aus dem
Kolonialismus in die Unabhängigkeit führte, aber
auch aus der parlamentarischen Demokratie der An-
fangszeit in die Obrigkeitsherrschaft der sogenannten
gelenkten Demokratie in den späten fünfziger Jahren.
Megawati selbst gilt als volksnahe Führerin der Indo-
nesischen Demokratischen Partei des Kampfes (PDI-
P), welche in den Wahlen von 1999 die Mehrheit der
Stimmen erhielt. Sadli stellt fest, dass Megawati zwar
Angriffe auf ihre eigene Führungsrolle innerhalb der
Partei überwindet, aber keinesfalls eine Verfechterin
von Gleichberechtigung ist. Frauenorganisationen
hatten bisher keinen Erfolg, wenn sie ihr Interesse an
einer Erhöhung der Anzahl weiblicher Kabinettsmit-
glieder gegenüber der Präsidentin geltend machen
wollten.

Frauengruppen betrachten sich als Teil der Re-
formbewegung, die zum Ende von Suhartos Neuer
Ordnung führte. Doch bis zum heutigen Tage fühlen
sie sich politisch ungenügend gewürdigt und unterre-
präsentiert. Mayling Oey-Gardiner analysiert die
Rolle der Frauen und Feministen während des Stur-
zes Suhartos. Die Neue Ordnung kreierte das Ideal-
bild der häuslichen Frau. Sen und Boellstorff gehen

102



103

der Frage nach, auf welche Weise die Neue Ordnung
Geschlechterrollen konstruierte und gegeneinander
abgrenzte. Das vorherrschende Bild vernachlässigte
die wirtschaftliche Rolle der Frauen und die von
Randgruppen, welche diesem Idealbild nicht entspra-
chen, zum Beispiel berufstätige und unverheiratete
Frauen, Lesben und Schwule.

Bemerkenswerterweise wurde diese dominante
Ideologie von Aktivisten in einer kreativen Aktion
gegen die Hegemonie des Regimes verwendet. Im Fe-
bruar 1997 und Wochen vor den dramatischen Stu-
dentenprotesten, deren Bilder um die Welt gingen,
bildeten Aktivistinnen eine Gruppe, die sich Stimme
der Betroffenen Mütter (SIP) nannte, um auf die ne-
gativen Auswirkungen der Finanzkrise auf Haus-
frauen und Mütter aufmerksam zu machen. Die Ver-
haftung von drei bekannten Frauen während einer
Demonstration machte außergewöhnliche Schlagzei-
len im In- und Ausland. Die Aktivistinnen nutzten
die anschließenden Gerichtsverhandlungen nicht nur,
um auf die Auswirkungen der Krise aufmerksam zu
machen, sondern auch auf eine Vertrauenskrise der
Regierung, was im Verbot der verfassungsmäßig ver-
ankerten Redefreiheit zum Ausdruck kam. Der Be-
kanntheitsgrad der neuen Frauenvereinigung wuchs
und örtliche Gruppen wurden gegründet. Seitdem
bildeten sich viele neue Frauenvereinigungen im ge-
samten Land, die sich mit Themen wie Gewalt gegen
Frauen und die politische Repräsentation von Frauen
beschäftigen.

Im Indonesien nach Suharto ist nicht so sehr die
Auflösung von Rollenverständnissen der Neuen
Ordnung zu beobachten als vielmehr die Öffnung
von neuen Freiräumen für Vielfalt und Repräsenta-
tion. Dies schließt regionale Ausprägungen ein, wie
Baso und Idrus in ihrem Beitrag über Aktivistinnen
gegen Gewalt in Südsulawesi beschreiben, und isla-
mische Charakteristika, wie Lies Marcoes in ihrer
Untersuchung der islamischen Frauenorganisationen
aufzeigt. Der politische Wandel bietet eine Gelegen-
heit, die Verschiedenheit und Komplexität der Rollen
von Frauen und Männern anzuerkennen.

Während der Neuen Ordnung wurde das Bild der
idealen Frau immer wieder von unabhängigen Frau-
enorganisationen und Feministinnen angezweifelt.
Seit dem Beginn der neuen Ära beginnt die offizielle



Seite zumindest ansatzweise alte Stereotypen zu revi-
dieren. Während der Präsidentschaft Wahids wurde
Khofifah Indar Parawansa zur Ministerin für Frauen-
fragen ernannt. Sie stellte einen vollkommen neuen
Typ eines Ministers dar. Selbst eine langjährige politi-
sche Aktivistin, vereinbarte sie ihre Anstrengungen,
den Status der Frauen zu verbessern, mit ihrer eige-
nen Identität als praktizierende Muslimin. Eine ihrer
ersten Handlungen als neue Ministerin war die Än-
derung des Namens ihres Ministeriums von „Staats-
ministerium für die Rolle der Frauen“ in „Staatsminis-
terium zur Stärkung der Frauen“. Der Buchbeitrag
der ehemaligen Ministerin analysiert die gegenwär-
tige Frauenbewegung in Indonesien, betrachtet die
Entwicklung der indonesischen Frauen während der
vergangenen Jahre, beschreibt die jüngsten Anstren-
gungen zur Stärkung der Frauen und gibt ihre eige-
nen Ansichten hinsichtlich Gleichberechtigung in In-
donesien wieder. Khofifah folgert, dass seit dem
Beginn der Demokratisierung entscheidende Fort-
schritte auf dem Gebiet der Rechte und Interessen
von Frauen gemacht wurden, obwohl einige Pro-
bleme weiterhin bestünden. Diese seien die von Män-
nern dominierte Bürokratie, die Geschlechtervorur-
teile in Interpretationen der religiösen Lehre sowie
Frauen diskriminierende Wertesysteme und kulturel-
les Verhalten. Die Pläne der ehemaligen Ministerin
und ihre neue Politik sind kritisch für den gegenwär-
tigen Wandel in Indonesien.

Der von Arskal Salim und Azyumardi Azra
editierte Sammelband über Scharia und Politik in In-
donesien greift einige seit langem in Indonesien dis-
kutierte Fragen auf und bringt diese in einen Inter-
pretationszusammenhang. Die Aufsätze von zehn
renommierten indonesischen und internationalen
Autoren geben einen umfassenden Überblick über
die Scharia-Debatte seit der indonesischen Unabhän-
gigkeit einschließlich der neuesten Entwicklungen.
Nach dem Sturz von Präsident Suharto unternahmen
einige Muslimgruppen verstärkte Anstrengungen, die
islamische Gesetzgebung oder Scharia in Indonesien
staatlich zu verankern. Obwohl die Auseinanderset-
zung über diese Angelegenheit nicht neu ist, hat sie
dennoch die indonesischen Muslime in ihren Ansich-
ten weiter geteilt.

Arskal Salim and
Azyumardi Azra (eds.),
Shari’a and Politics in Mo-
dern Indonesia, ISEAS,
Singapore 2003.

104



105

Die Autoren dieses Bandes vertreten mehrheitlich
die Auffassung, dass eine Ausweitung der derzeitigen
Elemente der islamischen Gesetzgebung im indo-
nesischen Recht die multikulturelle und multireli-
giöse Zukunft des Landes ernsthaft beeinflussen
würde. Bis zum heutigen Zeitpunkt wird eine landes-
weite Einführung der Scharia von der Mehrheit der
indonesischen Muslime abgelehnt. Dennoch ist seit
dem Beginn der Reformära und der mir ihr einherge-
henden politischen Liberalisierung auch der stärkere
Einfluss eines formalisierten Islam feststellbar. Min-
destens vier Aspekte lassen sich hier nennen. Zu-
nächst sind da die Gründungen von unzähligen isla-
mischen politischen Parteien, welche den Islam als
ihre Hauptideologie ausgewählt haben. Zwei der Par-
teien, die Vereinigte Entwicklungspartei (PPP) und
die „Halbmond und Stern“-Partei (PBB), bestehen
darauf, dass der Artikel 29 der indonesischen Verfas-
sung geändert und die Scharia in der Verfassung fest-
geschrieben werden muss. Dieser Vorschlag wurde
jedoch bereits mehrmals von der jährlich tagenden
Beratenden Volksversammlung abgewiesen, zuletzt
in 2002.

Ein weiterer Aspekt ist die zunehmende Zahl der
Regionen, welche eine formelle Einführung der Scha-
ria fordern. Die Provinz Aceh an der Nordspitze Su-
matras war die erste Region mit einer solchen Forde-
rung, Südsulawesi und andere Provinzen folgten. Des
Weiteren ist hier ein Anstieg der Zahl radikal-islami-
scher Organisationen und Aktivitäten zu nennen.
Gruppen wie Laskar Jihad (Jihad-Truppen), Front
Pembela Islam (FPI, Front der Verfechter des Islam),
Hizb al-Tahrir (Befreiungspartei) und Majelis Muja-
hidin Indonesia (Rat der Jihad-Kampftruppen Indo-
nesiens) sind bekannt für ihre gewalttätigen Angriffe
auf Diskotheken, Nachtclubs und andere Vergnü-
gungsorte. Durch ihren Eifer, Laster wie Glücksspiel,
Alkoholkonsum und Prostitution auszulöschen, se-
hen sich diese Gruppen als die Fahnenträger einer
Einführung der Scharia in Indonesien.

Schließlich ist da das islamische Magazin Sabili zu
nennen, welches mit mehr als 100000 Exemplaren
wöchentlich die zweitgrößte Auflage aller Magazine
in Indonesien hat und weiter an Popularität gewinnt.
Ehemals ein Undergroundmagazin, propagiert diese
Publikation einen radikalen politischen Islam. Diese



vier Entwicklungen scheinen zu einer Verstärkung
des islamischen Rechts im Lande beizutragen. Dies
geschieht einerseits mit rechtlichem Zwang und an-
dererseits mit politischer Unterstützung des Staates.
Mit anderen Worten, diese Entwicklungen zielen auf
eine bessere Verknüpfung von Islam und Staat. Man-
che Beobachter sehen in diesen Bestrebungen auch
eine Wiederbelebung der Idee eines islamischen Staa-
tes in Indonesien.

Dennoch ist die aktuelle Verwirklichung und Le-
bensfähigkeit des Konzeptes eines islamischen Staates
unklar. Allein durch die Tatsache, dass der Hauptcha-
rakter eines solchen Staates die formelle Umsetzung
der Scharia ist, hängt die Wechselbeziehung zwischen
Islam und Politik sehr davon ab, inwieweit die Scha-
ria vom Staat auch implementiert wird. Alle Aufsätze
dieses Bandes untersuchen daher die Umsetzung der
Scharia im gegenwärtigen Indonesien. Da die Scharia
von vielen Muslimen als ein vollständiges Regelwerk
und Wertesystem angesehen wird, das alle Aspekte
des menschlichen Zusammenlebens umfasst, behan-
deln die Beiträge wichtige Teilbereiche der Scharia
wie das Familiengesetz, religiöses Gericht, zakat
(verbindliche religiöse Spende für Muslime) und isla-
misches Bankwesen. Konkret gehen die Autoren der
Frage nach, welches die Merkmale der Rechtspolitik
der indonesischen Regierung gegenüber der Scharia
sind.

Gegenwärtig gibt es einige Staaten, die sich islami-
sche Staaten nennen und versuchen, islamische Alter-
nativen zu oder Angleichungen an die Judikative und
Rechtsprechung zu entwickeln. Während einige mus-
limische Länder Scharia-Rechtsprechung in ihre sä-
kularen Verfassungen integriert haben, mischen sich
andere in die Lehre und Entwicklung islamischer Ju-
risprudenz (fiqh) oder der Kodifizierung der Scharia
ein. In Indonesien ist die Umsetzung der Scharia
durch den Staat von einer bitteren Debatte begleitet.
Die Geschichte der Scharia im modernen Indonesien
war auch die des Kampfes der Muslime, einen ange-
messenen Platz für die Scharia innerhalb nicht-isla-
mischer oder selbst anti-islamischer Regime zu er-
halten. Seit den frühen Tagen der Unabhängigkeit
kämpften Muslimführer erfolglos für die Aufnahme
eines Satzes in die Verfassung, welcher vorschreibt,
dass muslimische Bürger ihre religiösen Pflichten

106



107

ausführen. Diese Präambel wurde später als „Jakarta-
Charta“ bekannt.

Obwohl das Suharto-Regime die Jakarta-Charta
niemals anerkannte, was der Scharia einen verfas-
sungsmäßigen Rang eingeräumt hätte, so wurden
dennoch einige Aspekte der Scharia in nationalen Ge-
setzen festgeschrieben. Mindestens fünf solcher Ge-
setze wurden bisher verabschiedet. Diese regulieren
die Heirat, gemeinnützige Organisationen (waqf), re-
ligiöse Gerichte, islamische Banken und islamisches
Familienrecht einschließlich Erbrecht. Unter Präsi-
dent Habibie wurden zwei weitere Gesetze verab-
schiedet, welche die Pilgerfahrt, hajj, und religiöse
Spenden, zakat, regulieren. Alle diese Elemente der
islamischen Rechtsprechung in der nationalen Ge-
setzgebung sind das Ergebnis einer politischen Wech-
selbeziehung zwischen der indonesischen Regierung
und der islamischen Gemeinschaft sowie der musli-
mischen Elite im Besonderen.

Die Autoren untersuchen nicht nur die einzelnen
Gesetze, sondern auch die vielfältigen Diskussionen
während der Planung und der Umsetzung durch den
Gesetzgeber. Die Neue Ordnung hat sicherlich die
Interessen des Staates bei der Anwendung der Scharia
in Indonesien beeinflusst. Einige Aspekte waren da-
bei von Bedeutung. Wie Ratno Lukito und M.B.
Hooker in ihren Beiträgen zeigen, ist das Einheits-
recht, welches die Vorlage für die Entwicklung des
nationalen Rechtssystems wurde, einer dieser
Aspekte. Zwei Grundprinzipien sind in diesem Ge-
setz enthalten: einerseits der Nationalismus, der be-
tont, dass die Republik Indonesien ein Nationalstaat
ist, und nicht ein Staat, der auf ethnischer, kultureller
oder religiöser Basis gegründet wurde; und anderer-
seits die Archipel-Perspektive, welche betont, dass
der indonesische Archipel mit seinen vielen Inseln
eine Einheit darstellt. Während das erste Prinzip be-
sagt, dass es keine Sonderregelungen geben darf, die
Gruppen aus ethnischen oder religiösen Gründen
diskriminieren, fordert das zweite Prinzip, dass die
gleichen Gesetze überall im Lande gelten.

Doch wie Nur Ahmad Fadhil Lubis zeigt, konnte
die Grundabsicht der Regierung, ein einheitliches
Rechtssystem zu schaffen, wegen der Unterschiede in
der enorm großen Bevölkerung niemals vollständig
umgesetzt werden. Deshalb, so Lubis, müssten ver-



schiedene Gruppen unterschiedlich behandelt wer-
den. Die Umsetzung eines einheitlich strengen Rechts-
systems würde der pluralistischen Gesellschaft nicht
gerecht und Ungerechtigkeit und Ablehnung seien
die Folgen. Er schlägt Abweichungen im Recht vor,
solange sie nicht die Integrität und Einheit der Nation
beeinflussen. Die Idee der juristischen Vielfalt wurde
für die Entwicklung des nationalen Rechtssystems als
eine komplementäre Ansicht zum Einheitsrecht ak-
zeptiert. Dadurch wurde es auch möglich, dass be-
stimmte islamische Regeln exklusiv auf muslimische
Bürger angewandt werden können. Dieser Wandel
fand mehr als zufällig während der neunziger Jahre
mit dem Eindringen des Islam in die Politik statt. Es
ist bemerkenswert, dass beide Grundprinzipien in
der Vergangenheit von der Regierung nach Belieben
angewandt oder missbraucht wurden.

Ein weiterer Grund für die Einführung von Scha-
ria-Elementen in die nationale Gesetzgebung im In-
teresse des Staates war sicherlich die Absicht einer
symbolischen Geste, die zum Ausdruck bringen
sollte, dass sich die Beziehung zwischen Regierung
und Islam von einer erzwungener Marginalisierung
zu einer kontrollierten Einbeziehung gewandelt hat.
Obwohl die Muslime die Mehrheit der Bevölkerung
Indonesiens sind, verhielten sie sich unter Sukarno
und in den frühen Suharto-Jahren mehr wie eine Min-
derheit. Dies änderte sich erst in den späten achtziger
Jahren, als mit dem Aufkommen eines „kulturellen“
Islam dieser und die Muslimgemeinschaft nicht mehr
als eine Bedrohung für den Nationalstaat angesehen
wurden.

Die Regierung unterstützte vielmehr aktiv islami-
sche Initiativen, u.a. mit der Gründung der Vereini-
gung Indonesischer Muslim-Intellektueller (ICMI)
1990, dem Präsidentenerlass zur Verbreitung der
Sammlung islamischer Gesetze (ebenfalls 1990), der
Veranstaltung eines Islamischen Kulturfests 1991, der
Gründung einer Islamischen Bank 1992 und der
Schließung der staatlichen Lotterie im Jahre 1993.
Robert Hefner geht in seinem ausgezeichneten Bei-
trag genauer auf die islamische Wiedergeburt in In-
donesien nach zwei Jahrzehnten des Antagonismus
ein. Wie Howard Federspiel beschreibt, löste die for-
male Einführung von Scharia-Elementen in die Ge-
setzgebung verschiedene Reaktionen aus: die Regie-

108



109

rung stimmte einer Einbindung in das nationale
Rechtssystem zu, jedoch in beschränktem Umfang:
Nicht-Muslime und nominelle Muslimen lehnten
eine Einführung der Scharia aus Gründen der Un-
gleichbehandlung ab; Muslim-Gruppen schließlich
wollten mehr Elemente des islamischen Rechts aner-
kannt sehen.

Bei der Lektüre der verschiedenen Artikel wird
deutlich, dass die Probleme der Wechselbeziehung
zwischen Religion und Staat in Indonesien noch lange
nicht geklärt sind. Die Autoren sind sich dessen be-
wusst und machen klar, dass sie keine Lösung dieses
Problems anbieten können, sondern vielmehr einen
Beitrag zu der Thematik leisten möchten. Sie ver-
suchen, ein besseres Verständnis für die Rolle zu ver-
mitteln, die der indonesische Staat, der weder säkular
noch religiös ist, bei der Einführung der Scharia für
seine muslimischen Bürger spielt. Einige der Beträge
sind jedoch schon vor einiger Zeit andernorts er-
schienen und bedürfen einer Überarbeitung. Der
Band schließt mit einem Epilog, welcher auf die
neuesten Entwicklungen während des andauernden
Systemwandels eingeht. Besonders der Abschnitt
über die Anwendung der Scharia in der Provinz Aceh
und die Forderungen weiterer Regionen in Zusam-
menhang mit der voranschreitenden Dezentralisie-
rung Indonesiens sind äußerst aufschlussreich. Ein
umfangreicher Gesetzestext-Anhang vervollständigt
diesen Band.

Abschließend soll noch auf einen Sammelband hin-
gewiesen werden, der sich mit den Formen von Ge-
walt in Indonesien auseinandersetzt. Die Kapitel des
Buches sind Beiträge eines Seminars über Gewalt in
Indonesien, deren geschichtliche Wurzeln und gegen-
wärtige Ausprägungen. Jakarta, Sambas (West-Kali-
mantan), Poso (Zentral-Sulawesi), die Molukken,
West-Papua, Aceh und Osttimor sind ehemals neu-
trale geographische Namen, die in jüngster Zeit mit
Gewalt und Massentötungen assoziiert werden. Die
Liste wächst ständig und täglich finden tödliche Zwi-
schenfälle zwischen benachbarten Dörfern oder zwi-
schen Kleinkriminellen und einer Volksmenge statt.
Indonesien, so das Bild, ist ein gewalttätiges Land.

Viele Indonesienbeobachter, darunter Wissen-
schaftler und Journalisten, erklären die Gewaltaus-
brüche mit dem Zusammenbruch des staatlichen

Freek Colombijn and
J. Thomas Lindblad (eds.),
Roots of Violence in Indone-
sia, ISEAS, Singapore 2002.



Machtmonopols seit dem Beginn der Reformära im
Jahr 1998. Andere wiederum deuten auf die allgegen-
wärtigen Überreste der Neuen Ordnung, den Clan
des ehemaligen Präsidenten Suharto und das Militär
im Besonderen als die bösen, für das gegenwärtige
Blutvergießen verantwortlichen Geister. Doch der
Schlüssel zu einem umfassenden Verständnis der ge-
genwärtigen Gewalt in Indonesien ist, Vergleiche an-
zustellen: erstens mit anderen Fällen innerhalb Indo-
nesiens zur gleichen Zeit, zweitens mit Ausbrüchen
von Gewalt in anderen Ländern und drittens mit Ge-
walt in der Vergangenheit. Die Autoren dieses Bandes
versuchen, die Gewalt in Indonesien aus der dritten
und geschichtlichen Perspektive heraus zu erklären.
Die gegenwärtige Gewalt ist nicht einfach oder nur
das Erbe der Neuen Ordnung, sondern Indonesien
hat eine lange Tradition der Gewalt.

Die Herausgeber verfolgen ihren historischen An-
satz nicht nur aus historiographischen Gründen. Sie
gehen dabei drei ganz konkreten Fragen nach: Welche
Beziehung besteht zwischen dem Typ des Staates und
der Gewalt in Indonesien sowohl in der Kolonialzeit
als auch seit der Unabhängigkeit? Welche Rolle spielt
das Militär gegenüber Zivilisten während der Gewalt-
ausbrüche heute und in der Vergangenheit? Unter
welchen Umständen bricht die Zivilgesellschaft zu-
sammen, was zieht zügellose Gewalt nach sich? Diese
Fragen werden in diesem Band beantwortet. Dabei
sind die zwölf Autorenbeiträge den drei Frage-
schwerpunkten untergeordnet.

In der ersten Kategorie der geschichtlichen Konti-
nuität von Gewaltanwendung in Indonesien be-
schreibt Henk Schulte Nordholt, wie Gewalt ein in-
tegraler Teil der indonesischen Vergangenheit ist und
zwar seit vorkolonialer Zeit bis heute. Er zeichnet
den Staat in der Kolonialzeit als ein Regime der Angst
und unterstreicht die Kontinuität mit Beispielen der
Gewaltausübung durch den Staat unter Suharto. Er
beobachtet außerdem einen erschreckenden Anstieg
an unorganisierter öffentlicher Gewalt durch Banden
(preman) im Post-Suharto-Indonesien. Henk Meiers
Beitrag ist außergewöhnlich in der Hinsicht, dass er
sich nicht mit aktueller Gewalt befasst, sondern mit
fiktiver Gewalt. Er konzentriert sich dabei auf die Ar-
beiten des malaiischen Schriftstellers Putu Wijaya
während der achtziger und neunziger Jahre und des-

110



111

sen Auseinandersetzung mit Gewalt. Im Besonderen
geht er dabei auf dessen Roman Nyali ein, der auf die
Machtübernahme Suhartos anspielt, eine geschichtli-
che Situation unausweichbarer Gewalt.

Der Aufsatz von Elsbeth Locher-Scholten befasst
sich mit indonesischer Geschichte vor der Unabhän-
gigkeit und untersucht besonders den Zwischenfall
aus dem Jahre 1919, als die Polizei in Cimamere Zivi-
listen angriff und Haji Hasan erschossen wurde. Aus-
führlich untersucht sie die Polizeistruktur während
der Kolonialzeit, deren Beziehungen zum Militär und
administrative Reformen. Erwiza Erman und Budi
Agustono betrachten die gewaltartigen Arbeitsbedin-
gungen in der Kohlenindustrie und auf den Planta-
gen. Die Institutionalisierung von Gewalt wird be-
sonders durch die Unterdrückung der politischen
Rechte der Arbeiter und Bauern deutlich und dauert
bis zum heutigen Tage an.

In der zweiten Kategorie, die in diesem Band un-
tersucht wird, bewegt sich die Aufmerksamkeit in
Richtung der vom Militär angewandten Gewalt. Die
Beispiele reichen dabei vom ländlichen Ostjava zur
Zeit des Unabhängigkeitskampfes bis nach Osttimor
während des Referendums 1999. Hier soll der Beitrag
von R.E. Elson hervorgehoben werden, der sich auf
die Person Suhartos konzentriert und damit den logi-
schen Ausgangspunkt für Studien von Gewalt in der
Neuen Ordnung darstellt. Die Charakterzüge und
Auffassungen des ehemaligen Präsidenten stehen in
einem klaren Zusammenhang mit der Institutionali-
sierung von Gewalt durch Staatsinstitutionen wäh-
rend seiner Amtszeit. Elson, der vor kurzem seine
politische Biographie Suhartos vorgelegt hat, veran-
schaulicht deutlich, wie durch den Staat geförderte
Gewalt unter einem Präsidenten wie Suharto bei des-
sen militärischem Hintergrund und seinem obsessi-
ven Sicherheitsdenken ihren Einzug hielt.

Die Rolle und Organisation des indonesischen Mi-
litärs während der Neuen Ordnung werden im Auf-
satz von Liem Soei Liong behandelt. Dabei wird be-
sonders die territoriale Struktur hervorgehoben, die
wie eine Verwaltungsstruktur parallel zur zivilen Ver-
waltung funktioniere und es dem Militär ermögliche,
die Gesellschaft zu kontrollieren. Robert Cribb und
Geoffrey Robinson konzentrieren sich in ihren
Beiträgen auf die Gewalt gegenüber Zivilisten in Ost-



timor. Während Cribb die Gewalt zur Zeit der Anne-
xion 1975 bis 1976 mit der Subkultur der Gewalt im
Militär erklärt, die eng mit der Militärdoktrin
Indonesiens verbunden ist, geht Robinson der Frage
nach, inwieweit das Militär in die Massaker und Zer-
störungen in Osttimor nach dem Referendum 1999
verstrickt war.

Die dritte und letzte Kategorie umfasst die Gewalt
unter Zivilisten in Indonesien. Unzählige Gewaltaus-
brüche in der Öffentlichkeit finden scheinbar wahllos
statt, mit jedem als möglichem Opfer und selbst an
Orten, wo keine großen politischen Themen auf dem
Spiel stehen. Weder der Staat noch das Militär sind da-
bei direkt verwickelt. Jüngste Beispiele für diese
Form der Gewalt werden von Kees van Dijk auf Er-
klärungen und Verbindungen in die Vergangenheit
hin untersucht. Dabei testet er verschiedene Möglich-
keiten wie Provokationstheorien, die politische Kul-
tur der Neuen Ordnung und aufgestaute Frustration.
Van Dijk verknüpft die derzeitige öffentliche Gewalt
mit der revolutionären pemuda-Tradition von ju-
gendlicher Tapferkeit und Rücksichtslosigkeit, wel-
che seit der indonesischen Revolution von der Ge-
sellschaft anerkannt wurde.

Der Sammelband beabsichtigt nicht, die gegen-
wärtig verbreitete Meinung anzufechten, dass die Ge-
walt seit dem Fall Suhartos zugenommen habe und
dass sie ein Erbe der Neuen Ordnung sei. Doch viele
Gewaltformen haben auch geschichtliche Wurzeln,
welche tiefer reichen als die Zeit der Neuen Ord-
nung. Gewalt ist weitverbreitet in Indonesien, da sie
manchmal als ein legitimes und nützliches Mittel an-
gesehen wird, Konflikte mit Außenseitern zu lösen.
Das Hauptargument der historischen Hintergründe
ist pessimistischer als die gegenwärtige Meinung, dass
die Gewalt als Erbe der Neuen Ordnung mit zuneh-
mender Konsolidierung der Demokratie im Lande
zurückgehen werde.

112




