
Islamwissenschaft 
und Religionspolitik

Angelika Neuwirth: 
Der Koran als Text 
der Spätantike. Ein 
europäischer Zugang,
Verlag der Weltreligionen,
Berlin 2010, 859 Seiten, 
39,90 Euro.

Thomas Bauer: Die 
Kultur der Ambiguität.
Eine andere Geschichte
des Islams, Verlag 
der Weltreligionen, 
Berlin 2011, 463 Seiten, 
32,90 Euro.

Shihā al-Dı̄n al-Suhra-
wardı̄: Philosophie der
Erleuchtung. Hikmat 
al-ishrāq, aus dem Arabi-
schen übersetzt und her-
ausgegeben von Nicolai 
Sinai. Verlag der Welt-
religionen, Berlin 2011, 
469 Seiten, 34,90 Euro.

Angelika Neuwirth, 
die Leiterin des üppig
dotierten Projekts der
Berlin-Brandenburgischen
Akademie „Corpus
Coranicum“, meint heute
nicht mehr, wie noch in
ihrer Habilitationsschrift,
es lägen „mit den Suren
authentische, das heißt
vom arabischen Prophe-

ten selbst überkommene
Einheiten“ vor. Vielmehr
sieht sie die sich im Lauf
der Jahre wandelnde
Gemeinde als Mitautoren
eines Textes, der sich erst
schrittweise und in Aus-
einandersetzung mit
anderen Texten, insbe-
sondere christlichen und
jüdischen, als islamischer
Text herausgebildet habe
(71–73). Erst nach dem
Tod des Propheten sei der
Koran „verschriftlicht“
worden (189). Zuvor habe
es eine „primär münd-
liche“ Phase gegeben,
nämlich ein zeitlich „aus-
gedehnte(n)s und plurale
Akteure involvierende(n)s
‚Religionsgespräch‘“, an
dem sie „Deutungen der
Koranexegese“ über-
prüfen möchte (188). Sie
räumt aber selbst schon
ein, dass „man dabei 
(bei der Rekonstruktion
des Religionsgesprächs)
über Hypothesen nicht
immer hinauskommen
wird“ (39), und das 
nimmt sie einfach in Kauf,
obwohl es sich dabei doch
um freihändig imaginierte
Hypothesen ohne
historisch belastbare
Datenbasis handelt. 

Ein ähnlich unbeküm-
mertes Hantieren mit
persönlichen Impressio-
nen und Vermutungen
demonstriert sie auch bei
der Erläuterung des spät-
antiken Kontextes des
Korans. Die bisherige
Forschung zu den vielfach
divergenten christlichen,
jüdischen und jüdisch-
christlichen Strömungen
aus vorislamischer Zeit
findet kaum Beachtung,
auch nicht die sich in vie-
len dieser Bewegungen
manifestierende hellenis-
tisch-iranisch-ägyptisch
geprägte Gnosis. Wie die
Verfasserin bei ihren Dar-
legungen vorgeht, sei
wenigstens anhand eines
Beispiels erläutert. In
einem Kapitel zur Logos-
Theologie im Koran 
(160 ff.) widmet sie sich
Sure 55: 1–4: „Der Barm-
herzige / er lehrte den
Koran / er erschuf den
Menschen / lehrte ihn das
Verstehen/die klare
Rede.“

„Koran“ meine hier ein
„Geschichte und Realität
Transzendierendes“, weil
er vor der Schöpfung
genannt werde. Das zeige
eine „deutliche Ähnlich-

Seite 44 Nr. 509 · April 2012

gelesen

Johannes Thomas

509_44_48_Thomas_gel  29.03.2012  5:35 Uhr  Seite 44



Seite 45Nr. 509 · April 2012

keit zu Logos-Vorstellun-
gen“ der Spätantike. Dass
hier auf die Präexistenz
des Korans abgehoben
werde, weil von der
Schöpfung des Menschen
erst danach die Rede sei,
geht aber nicht aus dem
Text hervor, denn wenn
Gott den Koran lehrte, so
lehrte er ihn irgendjemand
(„dich“, so Rudi Paret). Da
die Interpretin aber mög-
lichst rasch auf die Logos-
Theologie hinauswollte,
hat sie diese Kleinigkeit
wohl übersehen. 

Fehlinterpretation 
der Logos-Theologie
Ihre nächste subjektive
Wahrnehmung lautet, 
die Form des Textes sei
„besonders feierlich“,
woraus sie, wohl wegen
des unterstellten Reli-
gionsgesprächs, ableiten
zu können meint, mit
dieser Feierlichkeit rea-
giere der Text auf eine 
„Konkurrenzsituation“.
Als Konkurrenztext wird
dann – ebenso frei von Ar-
gumenten – der Prolog
des Johannesevangeliums
bestimmt. Unter Verweis
auf eine Studie von Daniel
Boyarin heißt es sodann,
Joh. 1, 1–5 „reflektiere 
[…] einen weisheitlichen
Midrasch zum Schöp-
fungsbericht, der von der
memra erzählt, die immer
wieder in die Welt hinab-
steigt, um die Verbindung
zwischen Gott und Men-
schen zu stärken, dabei
aber scheitert und erst

durch die Inkarnation ihr
Werk vollenden kann“.
Die koranische Lehre
benötige die Inkarnation
nicht, weil es hier kein
Scheitern des Logos gebe,
denn Gott habe die
Menschen ja „das Ver-
stehen“ gelehrt. So einfach
kann man also die jüdisch-
christliche Memra/Logos-
Theologie als unnötigen
Ballast entsorgen, aber 
das ist natürlich nur dank
gröbster Simplifizierun-
gen möglich, die im
Übrigen nicht auf das
Konto von Boyarin gehen.
Der Begriff „Memra“, der
in den syro-aramäischen
Übersetzungen des Alten
Testamentes eine so große
Rolle spielt, steht hier
zunächst für das prä-
existente Wort Gottes, das
Teil von ihm ist, aber auch
von ihm getrennt als sein
Werkzeug und Mittler
agiert; es steht für den
Anfang der Schöpfung
und für das Gesetz, die
Thora. In diesen Funktio-
nen steigt Memra natür-
lich nicht „immer wieder“,
wie Neuwirth meint, 
„in die Welt hinab“, um
dort zu scheitern. Viel-
mehr ist Memra/Logos 
als Teil Gottes gar nicht
imstande zu scheitern,
auch als Schöpfungs-
Logos nicht. Nur als Thora
und als Weisheit ist sein
Erfolg begrenzt gewesen.
Aber auch das entspricht
vor allem christlicher
Interpretation, die das
Scheitern der Thora

betont, um die Notwen-
digkeit der Inkarnation zu
begründen. Der jüdischen
Orthodoxie ist der
Gedanke des Scheiterns
fremd. Er wird nur in apo-
kalyptischen Texten vom
Ende des zweiten Tempels
entwickelt. Aber selbst aus
christlicher Sicht kann von
einem völligen Scheitern
des Logos vor der Inkar-
nation nicht die Rede sein.
Die Propheten etwa haben
ihn an- und aufgenom-
men. Und überhaupt ist
die Logos-Theologie eine
sehr viel komplexere
Angelegenheit als das,
was Angelika Neuwirth
dazu zu sagen weiß. So
begründet der Logos in
der jüdischen und christ-
lichen Logos-Theologie
durch sein Abgetrenntsein
von Gott bei gleichzeitiger
Teilhabe an ihm die
Möglichkeit von Gottes
Transzendenz. Wie die
auch von Muslimen be-
hauptete absolute Trans-
zendenz Gottes ohne ei-
nen vermittelnden Logos
zu denken wäre, fällt
Neuwirth nicht einmal ein
zu fragen. So oder auf
ähnliche Weise geht es in
allen religionsgeschicht-
lichen Teilen ihres Buches
zu. Hier sei abschließend
nur noch darauf ver-
wiesen, dass die als kora-
nische Problemlösung
präsentierte Verstehens-
hilfe durch Gott auch
abgesehen vom Transzen-
denzproblem gar nichts
löst. Das Problem liegt

gelesen

509_44_48_Thomas_gel  29.03.2012  5:35 Uhr  Seite 45



laut reichlich vorhande-
nen Belegen weder für das
Alte noch für das Neue
Testament im Nicht-
Verstehen, sondern im
Nicht-Annehmen und
Nicht-Befolgen. Die ge-
läufigsten Übersetzungen
sprechen im Übrigen gar
nicht vom Verstehen, son-
dern von der Befähigung
zur klaren Rede. 

Fratze westlicher 
Wahrheitsobsession?
Eine andere religionspoli-
tische Linie verfolgt das
Buch von Thomas Bauer.
Er bemüht sich, die sunni-
tische Kultur vor dem
neunzehnten Jahrhundert
als Vorwegnahme der
Postmoderne zu adeln.
Laut einer Rezension des
Buches in der Frankfurter
Allgemeinen Zeitung
(20. Oktober 2011) ist es
vor allem deshalb „so
erhellend“, weil es zeigt,
„dass früher viele Wahr-
heiten nebeneinander
existierten. Es gab das eine
und ebenso das andere:
den Weinpokal und das
Weinverbot, die Malerei
und das Bilderverbot.“
Neben diesem allgemein
bekannten Sachverhalt,
der allerdings auf „den“
Islam nur zutrifft, wo er
noch nicht auf seine sunni-
tische Engführung redu-
ziert wurde, wird weiter
Bauers Feststellung her-
vorgehoben, dass die Wis-
senschaften, insbesondere
die Philosophie und die
Medizin, die heute gerne

mit dem Etikett „isla-
misch“ verziert werden,
wenn sie einem Autor die-
ses Glaubens zugerechnet
werden können, in aller
Regel nicht „islamisch“,
das heißt nicht durch 
den Islam als Religion
bestimmt sind. Aber neu
ist auch das nicht. Dem
Rezensenten der Süddeut-
schen Zeitung (Stephan
Weidner, 5. September
2011) ist denn auch der
Paradigmenwechsel in der
islamischen Welt wichti-
ger, der nach Bauer darin
bestanden hat, dass seit
der Mitte des neunzehn-
ten Jahrhunderts „der
westliche Einfluss die
klassische Kultur des
Islams“, die in „Ambi-
guität regelrecht vernarrt
war“, „verdrängt hat“.
Ambiguität heißt, so
Bauer, man ließ „verschie-
dene Wahrheitsansprü-
che“ „nebeneinander
stehen und gab sich mit
dem Wahrscheinlichen
zufrieden“, während man
im Westen auf Disambi-
guität, auf eindeutige
Wahrheiten fixiert gewe-
sen sei. Nun also schaue
der Westen dank des von
ihm ausgeübten Anpas-
sungsdrucks „im Islamis-
mus“, der als „intolerant,
ambiguitätsfeindlich und
totalitär“ charakterisiert
wird, „auf die Fratze
seiner eigenen Wahrheits-
obsession“ (52). 

Dass es die von Bauer
beschriebene Tendenz zur
vereinheitlichenden Neu-

formulierung religiöser
Vorstellungen unter dem
Einfluss westlicher Kolo-
nialherren gegeben hat, ist
nicht zu bestreiten und
seit Langem bekannt. Sie
hat ebenso zu mehr oder
weniger homogenen Reli-
gionsvorstellungen wie zu
mehr oder weniger homo-
genen shopping malls ge-
führt. Allerdings sind mit
dem Einfluss westlicher
„Wahrheitsobsessionen“
noch nicht die muslimi-
schen Aufrufe zur Be-
kämpfung von „Ungläu-
bigen“ und zu terroristi-
scher Gewalt erklärt, denn
wenn Islamisten die Ver-
nichtung Andersgläubiger
fordern, dann suchen sie
schließlich nicht nach der
Wahrheit. Über die mei-
nen sie ja schon zu ver-
fügen. Sie schauen viel-
mehr auf Vorbilder in der
eigenen (sunnitischen)
Geschichte. 

Deren Charakteristi-
kum aber soll eine aus-
geprägte, geradezu post-
moderne „Ambiguitäts-
toleranz“ gewesen sein
(27), während es im Wes-
ten, ganz im Gegensatz
zum friedfertigen Islam,
religiös begründete Kriege
gegeben hat. Blutige Aus-
einandersetzungen unter
religiösen Vorzeichen sind
allerdings auch charakte-
ristisch für die von Bauer
wegen ihrer Toleranz
gepriesenen Jahrhunderte
von Saladin bis zum Ende
der Mamlukkenherr-
schaft. Saladins Leistung

Seite 46 Nr. 509 · April 2012

gelesen

509_44_48_Thomas_gel  29.03.2012  5:35 Uhr  Seite 46



Seite 47Nr. 509 · April 2012

etwa wird von ihm darin
gesehen, dass er in Ägyp-
ten die Herrschaft der
Sunna einführte, nachdem
er A. D. 1171 die Herr-
schaft der schiitischen
Fatimiden beendet und
1187 Jerusalem von der
Herrschaft der Kreuz-
fahrer „befreit“ hatte (23).
Das geschah natürlich
nicht auf dem Weg der
diskursiven Kompromiss-
lösung. Saladin betrieb,
vor allem gegenüber den
Schiiten, jene auch mili-
tärisch durchgesetzte
„Disambiguierung“, wie
sie nach Bauer erst der
Westen propagiert hat.
Selbst ein berühmter
persischer Philosoph und
Mystiker wie Suhrawardı̄
wurde wegen Hetero-
doxie (ismailitische und
fatimidische Vorstellun-
gen) auf Saladins Befehl
hin getötet. 

Keine Spur von post-
moderner Offenheit
Die Offenheit gegenüber
divergenten Vor-
stellungen hatte offenbar
nur Raum innerhalb der
sunnitischen Gemeinde
selbst, aber auch da nicht
uneingeschränkt. So rech-
net Bauer die sunnitischen
Theologen nicht zur
Fraktion der Toleranten.
Dafür seien aber die
Korankommentatoren in
hohem Maße für die Viel-
falt der Interpretations-
möglichkeiten offen ge-
wesen. Ibn al-Djazarı̄  
etwa rühmt in der Tat die

Varianten- und die Be-
deutungsfülle des Korans,
die moderne islamische
Kommentatoren aus-
zumerzen suchen (94 ff.).
Aber ist Ibn al-Djazarı̄
deswegen schon ein 
„Postmoderner“, wie
Bauer unterstellt (109 ff.)?
„Postmoderne“ heißt nach
Lyotard, der den Begriff
eingeführt hat: Bezweif-
lung aller Wissen legiti-
mierenden Metaerzäh-
lungen, Freiheit für alle
Sprachspiele. Von solchen
Freiheitsvorstellungen ist
Ibn al-Djazarı̄  Lichtjahre
entfernt. Seine Offenheit
für Pluralität ist durch
eine Fülle vorgegebener
Glaubenssätze und Regeln
aufs Engste eingeschnürt.
So darf es für ihn die
„postmodernen“ Wider-
sprüche zwischen Be-
deutungszuweisungen
nur dann geben, wenn sie
sich auf einer höheren
Ebene widerspruchslos
vereinen lassen (94). Im
Übrigen ist er bei jedem
Urteil über die Geltung
von Kommentaren an die
sunnitische Tradition ge-
bunden. Die „klassischen
Korankommentatoren“
machen nämlich generell
„kaum je Anstalten …, in
größerem Stil über die von
älteren Autoritäten über-
lieferten Bedeutungen
hinauszugehen“ (124).
Dergleichen Traditions-
gebundenheit als post-
moderne Offenheit aus-
geben zu wollen ist ein-
fach lächerlich.

Nur auf den ersten
Blick plausibler ist die
Darstellung von angeblich
vollkommen areligiösen
Positionen im Bereich des
Staatsverständnisses. So
konnte ein frommer
Sunnit wie Ibn Nubı̄ta in
Herrscherratgebern und
Lobgedichten auf seinen
„Fürsten“ angeblich „an
Machiavellismus […]
selbst Machiavelli“ über-
treffen, „womit er diesem
fast 200 Jahre voraus war“,
wie Stefan Weidner im
Gefolge von Bauer be-
wundernd schreibt. In der
Tat stimmt Ibn Nubı̄tas
Auflistung der wichtigs-
ten Eigenschaften eines
tüchtigen Fürsten mit der
dem „Principe“ von
Machiavelli zugeschrie-
benen „virtù“ überein.
Gleichwohl sind die
Unterschiede zwischen
beiden Autoren gewaltig:
Ibn Nubı̄ta legt Wert auf
die Feststellung, dass die
Qualitäten seines Fürsten
sich seiner vornehmen
Herkunft oder, an anderer
Stelle, Gottes Einwirken
verdanken (330/1). Beide
Erklärungen sind Machia-
vellis Denken aber ebenso
fremd wie die Vorstel-
lung, dass Gott selbst den
Herrscher beschütze (328).
Auch die Behauptung, der
Fürst könne sogar das
Schicksal besiegen (329),
wäre in den Augen Machi-
avellis völlig realitäts-
fremd. Er hatte schließlich
mit angesehen, wie sein
Modell eines Fürsten,

gelesen

509_44_48_Thomas_gel  29.03.2012  5:35 Uhr  Seite 47



Cesare Borgia, an schick-
salhaften Widrigkeiten
(plötzlicher Tod des
Vaters, seine eigene
Krankheit) gescheitert
war. 

Das unverbundene
Nebeneinander religiöser
und areligiöser Texte er-
klärt sich im Fall der Fürs-
tenspiegel und anderer
staatstheoretischer Schrif-
ten nach Bauer aus ihren
unterschiedlichen Quel-
len. Das sind neben arabi-
schen und griechischen
vor allem persische Texte
gewesen (319). Deren kon-
fliktloses Nebeneinander
kann nun aber nicht durch
den sunnitischen Islam
selbst begründet worden
sein, da in seinem Namen
andere Ansichten immer
wieder verfolgt wurden.
Vielmehr zeichnen dafür
die lange fortlebenden ge-
sellschaftlichen Traditio-
nen der hellenistischen
Spätantike verantwortlich,
deren Wirkungsmacht erst
sehr allmählich unter dem
Druck von muslimischen
Richtern und Religions-
gelehrten, vor allem sol-
chen sunnitischer Obser-
vanz, zurückgedrängt
worden ist. 

Auch Nicolai Sinai, 
einer von Neuwirths Mit-

arbeitern und Dozent in
Oxford, beweist in seiner
Suhrawardı̄-Edition und
Kommentierung eine reli-
gionspolitisch bedingte
Sicht der Dinge. 

Religionspolitische
„Reinigung“
Gegen frühere Studien
gewandt, die vor allem
der mystischen und alt-
iranischen Dimension im
Werk Suhrawardı̄s Rech-
nung getragen haben,
konzentriert er sich auf
„begriffs- und argumen-
tationsgeschichtliche
Analysen, die zeigen
sollen, dass er nicht eine
„‚orientalische‘ Alter-
native zum ‚westlichen‘
Rationalismus“ markiert
(230/1), sondern den
Rationalismus weiter
befördert hat (226/7). 
Er bestreitet aber nicht,
dass Suhrawardı̄ sich
auch in der „Philosophie
der Erleuchtung“ nicht in
erster Linie als Anhänger
von Aristoteles sieht,
sondern Platon als „Meis-
ter der Philosophie aner-
kennt und sich zudem in
der altiranischen Weis-
heitstradition sowie im
Neuplatonismus verortet“
(267). Sinai spricht aller-
dings statt von Mittel-

oder Neuplatonismus von
„Hermes, Empedokles
und Pythagoras“ als
„Vorsokratikern“ (267).
Damit hätte er in früherer
Zeit schon in einem
Proseminar schallendes
Gelächter provoziert. Man
weiß schließlich seit
Beginn der Neuzeit, dass
Hermes (Trismegistos)
eine griechisch-ägyptische
Gottesvorstellung be-
zeichnete, also ebenso
wenig wie Empedokles
und Pythagoras als Autor
jener mittel- beziehungs-
weise neuplatonischen
Texte infrage kommt, 
die lange Zeit und auch
für Suhrawardı̄ mit 
diesen Namen verbunden
waren. Sinai möchte diese
Seite von Suhrawardı̄s
Selbstverortung ebenso
wie alle seine allegori-
schen und mystischen
Schriften in persischer
Sprache als Ausdruck
einer weniger wichtigen
Schaffensphase in ihrer
Bedeutung minimieren. 
So reinigt er die Ge-
schichte des Islams 
von jenen hellenistisch-
schiitisch-gnostischen
Elementen, die Suhra-
wardı̄s sunnitische Hen-
ker seinerzeit in seinem
Blut ertränkt hatten. 

Seite 48 Nr. 509 · April 2012

gelesen

Die Maiausgabe der Politischen Meinung nimmt in ihrem Schwerpunkt 
das Thema

Bürgerverantwortung und Partizipation
in den Blick. Hierzu schreiben unter anderen 

Norbert Lammert, Hans Hugo Klein, Klaus Hänsch und Andreas Rödder.

509_44_48_Thomas_gel  29.03.2012  5:35 Uhr  Seite 48



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles false
  /AutoRotatePages /PageByPage
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile ()
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /sRGB
  /DoThumbnails true
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 524288
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments false
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Average
  /ColorImageResolution 120
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.35000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 120
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.35000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 300
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.16667
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /DEU ()
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [600 600]
  /PageSize [1587.402 1417.323]
>> setpagedevice


