gelesen

Seite 44

Islamwissenschaft
und Religionspolitik

Angelika Neuwirth:

Der Koran als Text

der Spitantike. Ein
europdischer Zugang,
Verlag der Weltreligionen,
Berlin 2010, 859 Sciten,
39,90 Euro.

Thomas Bauer: Die
Kultur der Ambiguitit.
Eine andere Geschichte
des Islams, Verlag

der Weltreligionen,
Berlin 2011, 463 Seiten,
32,90 Euro.

Shiha al-Din al-Suhra-
wardi: Philosophie der
Erleuchtung. Hikmat
al-ishragq, aus dem Arabi-
schen iibersetzt und her-
ausgegeben von Nicolai
Sinai. Verlag der Welt-
religionen, Berlin 2011,
469 Seiten, 34,90 Euro.

Angelika Neuwirth,
die Leiterin des lippig
dotierten Projekts der
Berlin-Brandenburgischen
Akademie ,Corpus
Coranicum”, meint heute
nicht mehr, wie noch in
ihrer Habilitationsschrift,
es lagen ,mit den Suren
authentische, das heifst
vom arabischen Prophe-

Nr. 509 - April 2012

Johannes Thomas

ten selbst tiberkommene
Einheiten” vor. Vielmehr
sieht sie die sich im Lauf
der Jahre wandelnde
Gemeinde als Mitautoren
eines Textes, der sich erst
schrittweise und in Aus-
einandersetzung mit
anderen Texten, insbe-
sondere christlichen und
judischen, als islamischer
Text herausgebildet habe
(71-73). Erst nach dem
Tod des Propheten sei der
Koran , verschriftlicht”
worden (189). Zuvor habe
es eine ,primér miind-
liche” Phase gegeben,
namlich ein zeitlich ,aus-
gedehnte(n)s und plurale
Akteure involvierende(n)s
,Religionsgesprach’”, an
dem sie , Deutungen der
Koranexegese” tiber-
priifen mochte (188). Sie
raumt aber selbst schon
ein, dass ,,man dabei

(bei der Rekonstruktion
des Religionsgespréchs)
iiber Hypothesen nicht
immer hinauskommen
wird” (39), und das
nimmt sie einfach in Kauf,
obwohl es sich dabei doch
um freihdndig imaginierte
Hypothesen ohne
historisch belastbare
Datenbasis handelt.

Ein dhnlich unbekiim-
mertes Hantieren mit
personlichen Impressio-
nen und Vermutungen
demonstriert sie auch bei
der Erlduterung des spét-
antiken Kontextes des
Korans. Die bisherige
Forschung zu den vielfach
divergenten christlichen,
jlidischen und jiidisch-
christlichen Strémungen
aus vorislamischer Zeit
findet kaum Beachtung,
auch nicht die sich in vie-
len dieser Bewegungen
manifestierende hellenis-
tisch-iranisch-dgyptisch
gepragte Gnosis. Wie die
Verfasserin bei ihren Dar-
legungen vorgeht, sei
wenigstens anhand eines
Beispiels erldutert. In
einem Kapitel zur Logos-
Theologie im Koran
(160 ff.) widmet sie sich
Sure 55: 1-4: ,Der Barm-
herzige / er lehrte den
Koran / er erschuf den
Menschen / lehrte ihn das
Verstehen/die klare
Rede.”

,Koran” meine hier ein
,,Geschichte und Realitit
Transzendierendes”, weil
er vor der Schopfung
genannt werde. Das zeige
eine ,, deutliche Ahnlich-



gelesen

keit zu Logos-Vorstellun-
gen” der Spatantike. Dass
hier auf die Praexistenz
des Korans abgehoben
werde, weil von der
Schépfung des Menschen
erst danach die Rede sei,
geht aber nicht aus dem
Text hervor, denn wenn
Gott den Koran lehrte, so
lehrte er ihn irgendjemand
(,,dich”, so Rudi Paret). Da
die Interpretin aber mog-
lichst rasch auf die Logos-
Theologie hinauswollte,
hat sie diese Kleinigkeit
wohl iibersehen.

Fehlinterpretation
der Logos-Theologie

Ihre néchste subjektive
Wahrnehmung lautet,

die Form des Textes sei
,besonders feierlich”,
woraus sie, wohl wegen
des unterstellten Reli-
gionsgesprichs, ableiten
zu kénnen meint, mit
dieser Feierlichkeit rea-
giere der Text auf eine
,Konkurrenzsituation”.
Als Konkurrenztext wird
dann — ebenso frei von Ar-
gumenten — der Prolog
des Johannesevangeliums
bestimmt. Unter Verweis
auf eine Studie von Daniel
Boyarin heifit es sodann,
Joh. 1, 1-5 ,reflektiere

[...] einen weisheitlichen
Midrasch zum Schéop-
fungsbericht, der von der
memra erzahlt, die immer
wieder in die Welt hinab-
steigt, um die Verbindung
zwischen Gott und Men-
schen zu starken, dabei
aber scheitert und erst

durch die Inkarnation ihr
Werk vollenden kann”.
Die koranische Lehre
benétige die Inkarnation
nicht, weil es hier kein
Scheitern des Logos gebe,
denn Gott habe die
Menschen ja , das Ver-
stehen” gelehrt. So einfach
kann man also die jiidisch-
christliche Memra/Logos-
Theologie als unnétigen
Ballast entsorgen, aber
das ist nattirlich nur dank
grobster Simplifizierun-
gen moglich, die im
Ubrigen nicht auf das
Konto von Boyarin gehen.
Der Begriff ,Memra”, der
in den syro-aramaischen
Ubersetzungen des Alten
Testamentes eine so grofse
Rolle spielt, steht hier
zundchst fiir das pra-
existente Wort Gottes, das
Teil von ihm ist, aber auch
von ihm getrennt als sein
Werkzeug und Mittler
agiert; es steht fiir den
Anfang der Schopfung
und fiir das Gesetz, die
Thora. In diesen Funktio-
nen steigt Memra natiir-
lich nicht ,,immer wieder”,
wie Neuwirth meint,

,in die Welt hinab”, um
dort zu scheitern. Viel-
mehr ist Memra/Logos
als Teil Gottes gar nicht
imstande zu scheitern,
auch als Schopfungs-
Logos nicht. Nur als Thora
und als Weisheit ist sein
Erfolg begrenzt gewesen.
Aber auch das entspricht
vor allem christlicher
Interpretation, die das
Scheitern der Thora

betont, um die Notwen-
digkeit der Inkarnation zu
begriinden. Der jiidischen
Orthodoxie ist der
Gedanke des Scheiterns
fremd. Er wird nur in apo-
kalyptischen Texten vom
Ende des zweiten Tempels
entwickelt. Aber selbst aus
christlicher Sicht kann von
einem volligen Scheitern
des Logos vor der Inkar-
nation nicht die Rede sein.
Die Propheten etwa haben
ihn an- und aufgenom-
men. Und tiberhaupt ist
die Logos-Theologie eine
sehr viel komplexere
Angelegenheit als das,
was Angelika Neuwirth
dazu zu sagen weifs. So
begriindet der Logos in
der jlidischen und christ-
lichen Logos-Theologie
durch sein Abgetrenntsein
von Gott bei gleichzeitiger
Teilhabe an ihm die
Moglichkeit von Gottes
Transzendenz. Wie die
auch von Muslimen be-
hauptete absolute Trans-
zendenz Gottes ohne ei-
nen vermittelnden Logos
zu denken ware, fallt
Neuwirth nicht einmal ein
zu fragen. So oder auf
dhnliche Weise geht es in
allen religionsgeschicht-
lichen Teilen ihres Buches
zu. Hier sei abschliefSlend
nur noch darauf ver-
wiesen, dass die als kora-
nische Problemldsung
prasentierte Verstehens-
hilfe durch Gott auch
abgesehen vom Transzen-
denzproblem gar nichts
16st. Das Problem liegt

Nr. 509 - April 2012

Seite 45



Seite 46

gelesen

laut reichlich vorhande-
nen Belegen weder fiir das
Alte noch fiir das Neue
Testament im Nicht-
Verstehen, sondern im
Nicht-Annehmen und
Nicht-Befolgen. Die ge-
laufigsten Ubersetzungen
sprechen im Ubrigen gar
nicht vom Verstehen, son-
dern von der Befdhigung
zur klaren Rede.

Fratze westlicher
Wahrheitsobsession?

Eine andere religionspoli-
tische Linie verfolgt das
Buch von Thomas Bauer.
Er bemiiht sich, die sunni-
tische Kultur vor dem
neunzehnten Jahrhundert
als Vorwegnahme der
Postmoderne zu adeln.
Laut einer Rezension des
Buches in der Frankfurter
Allgemeinen Zeitung

(20. Oktober 2011) ist es
vor allem deshalb ,,so
erhellend”, weil es zeigt,
,,dass frither viele Wahr-
heiten nebeneinander
existierten. Es gab das eine
und ebenso das andere:
den Weinpokal und das
Weinverbot, die Malerei
und das Bilderverbot.”
Neben diesem allgemein
bekannten Sachverhalt,
der allerdings auf ,,den”
Islam nur zutrifft, wo er
noch nicht auf seine sunni-
tische Engfithrung redu-
ziert wurde, wird weiter
Bauers Feststellung her-
vorgehoben, dass die Wis-
senschaften, insbesondere
die Philosophie und die
Medizin, die heute gerne

Nr. 509 - April 2012

mit dem Etikett , isla-
misch” verziert werden,
wenn sie einem Autor die-
ses Glaubens zugerechnet
werden konnen, in aller
Regel nicht ,,islamisch”,
das heif8st nicht durch
den Islam als Religion
bestimmt sind. Aber neu
ist auch das nicht. Dem
Rezensenten der Siiddeut-
schen Zeitung (Stephan
Weidner, 5. September
2011) ist denn auch der
Paradigmenwechsel in der
islamischen Welt wichti-
ger, der nach Bauer darin
bestanden hat, dass seit
der Mitte des neunzehn-
ten Jahrhunderts , der
westliche Einfluss die
klassische Kultur des
Islams”, die in ,,Ambi-
guitét regelrecht vernarrt
war”, ,verdrangt hat”.
Ambiguitét heifit, so
Bauer, man lief3 , verschie-
dene Wahrheitsansprii-
che” , nebeneinander
stehen und gab sich mit
dem Wahrscheinlichen
zufrieden”, wiahrend man
im Westen auf Disambi-
guitat, auf eindeutige
Wabhrheiten fixiert gewe-
sen sei. Nun also schaue
der Westen dank des von
ihm ausgetibten Anpas-
sungsdrucks ,,im Islamis-
mus”, der als ,intolerant,
ambiguitétsfeindlich und
totalitar” charakterisiert
wird, ,auf die Fratze
seiner eigenen Wahrheits-
obsession” (52).

Dass es die von Bauer
beschriebene Tendenz zur
vereinheitlichenden Neu-

formulierung religidser
Vorstellungen unter dem
Einfluss westlicher Kolo-
nialherren gegeben hat, ist
nicht zu bestreiten und
seit Langem bekannt. Sie
hat ebenso zu mehr oder
weniger homogenen Reli-
gionsvorstellungen wie zu
mehr oder weniger homo-
genen shopping malls ge-
fiihrt. Allerdings sind mit
dem Einfluss westlicher

,, Wahrheitsobsessionen”
noch nicht die muslimi-
schen Aufrufe zur Be-
kampfung von , Ungldu-
bigen” und zu terroristi-
scher Gewalt erklart, denn
wenn Islamisten die Ver-
nichtung Andersgldubiger
fordern, dann suchen sie
schliefSlich nicht nach der
Wahrheit. Uber die mei-
nen sie ja schon zu ver-
fligen. Sie schauen viel-
mehr auf Vorbilder in der
eigenen (sunnitischen)
Geschichte.

Deren Charakteristi-
kum aber soll eine aus-
gepragte, geradezu post-
moderne ,, Ambiguitats-
toleranz” gewesen sein
(27), wahrend es im Wes-
ten, ganz im Gegensatz
zum friedfertigen Islam,
religios begriindete Kriege
gegeben hat. Blutige Aus-
einandersetzungen unter
religiosen Vorzeichen sind
allerdings auch charakte-
ristisch fiir die von Bauer
wegen ihrer Toleranz
gepriesenen Jahrhunderte
von Saladin bis zum Ende
der Mamlukkenherr-
schaft. Saladins Leistung



gelesen

etwa wird von ihm darin
gesehen, dass er in Agyp-
ten die Herrschaft der
Sunna einfiihrte, nachdem
er A. D. 1171 die Herr-
schaft der schiitischen
Fatimiden beendet und
1187 Jerusalem von der
Herrschaft der Kreuz-
fahrer , befreit” hatte (23).
Das geschah natiirlich
nicht auf dem Weg der
diskursiven Kompromiss-
16sung. Saladin betrieb,
vor allem gegeniiber den
Schiiten, jene auch mili-
tarisch durchgesetzte
,Disambiguierung”, wie
sie nach Bauer erst der
Westen propagiert hat.
Selbst ein bertihmter
persischer Philosoph und
Mystiker wie Suhrawardi
wurde wegen Hetero-
doxie (ismailitische und
fatimidische Vorstellun-
gen) auf Saladins Befehl
hin getotet.

Keine Spur von post-
moderner Offenheit

Die Offenheit gegentiber
divergenten Vor-
stellungen hatte offenbar
nur Raum innerhalb der
sunnitischen Gemeinde
selbst, aber auch da nicht
uneingeschrankt. So rech-
net Bauer die sunnitischen
Theologen nicht zur
Fraktion der Toleranten.
Dafiir seien aber die
Korankommentatoren in
hohem Mafe fiir die Viel-
falt der Interpretations-
moglichkeiten offen ge-
wesen. Ibn al-Djazari
etwa rithmt in der Tat die

Varianten- und die Be-
deutungsfiille des Korans,
die moderne islamische
Kommentatoren aus-
zumerzen suchen (94 ff.).
Aber ist Ibn al-Djazari
deswegen schon ein
,Postmoderner”, wie
Bauer unterstellt (109 ff.)?
,Postmoderne” heifdt nach
Lyotard, der den Begriff
eingefiihrt hat: Bezweif-
lung aller Wissen legiti-
mierenden Metaerzih-
lungen, Freiheit fiir alle
Sprachspiele. Von solchen
Freiheitsvorstellungen ist
Ibn al-DjazarT Lichtjahre
entfernt. Seine Offenheit
fiir Pluralitat ist durch
eine Fiille vorgegebener
Glaubenssitze und Regeln
aufs Engste eingeschniirt.
So darf es fiir ihn die
,postmodernen” Wider-
spriiche zwischen Be-
deutungszuweisungen
nur dann geben, wenn sie
sich auf einer hoheren
Ebene widerspruchslos
vereinen lassen (94). Im
Ubrigen ist er bei jedem
Urteil tiber die Geltung
von Kommentaren an die
sunnitische Tradition ge-
bunden. Die , klassischen
Korankommentatoren”
machen ndmlich generell
,kaum je Anstalten ..., in
groflerem Stil tiber die von
dlteren Autorititen tiber-
lieferten Bedeutungen
hinauszugehen” (124).
Dergleichen Traditions-
gebundenheit als post-
moderne Offenheit aus-
geben zu wollen ist ein-
fach lacherlich.

Nur auf den ersten
Blick plausibler ist die
Darstellung von angeblich
vollkommen areligitsen
Positionen im Bereich des
Staatsverstandnisses. So
konnte ein frommer
Sunnit wie Ibn Nubita in
Herrscherratgebern und
Lobgedichten auf seinen
,JFlrsten” angeblich ,an
Machiavellismus [...]
selbst Machiavelli” tiber-
treffen, ,womit er diesem
fast 200 Jahre voraus war”,
wie Stefan Weidner im
Gefolge von Bauer be-
wundernd schreibt. In der
Tat stimmt Ibn Nubitas
Auflistung der wichtigs-
ten Eigenschaften eines
tiichtigen Fiirsten mit der
dem ,Principe” von
Machiavelli zugeschrie-
benen ,,virtu” tiberein.
Gleichwohl sind die
Unterschiede zwischen
beiden Autoren gewaltig:
Ibn Nubita legt Wert auf
die Feststellung, dass die
Qualititen seines Fiirsten
sich seiner vornehmen
Herkunft oder, an anderer
Stelle, Gottes Einwirken
verdanken (330/1). Beide
Erklarungen sind Machia-
vellis Denken aber ebenso
fremd wie die Vorstel-
lung, dass Gott selbst den
Herrscher beschiitze (328).
Auch die Behauptung, der
Fiirst konne sogar das
Schicksal besiegen (329),
waére in den Augen Machi-
avellis vollig realitéts-
fremd. Er hatte schlieSlich
mit angesehen, wie sein
Modell eines Fiirsten,

Nr. 509 - April 2012

Seite 47



Seite 48

gelesen

Cesare Borgia, an schick-
salhaften Widrigkeiten
(plotzlicher Tod des
Vaters, seine eigene
Krankheit) gescheitert
war.

Das unverbundene
Nebeneinander religitser
und areligioser Texte er-
klart sich im Fall der Fiirs-
tenspiegel und anderer
staatstheoretischer Schrif-
ten nach Bauer aus ihren
unterschiedlichen Quel-
len. Das sind neben arabi-
schen und griechischen
vor allem persische Texte
gewesen (319). Deren kon-
fliktloses Nebeneinander
kann nun aber nicht durch
den sunnitischen Islam
selbst begriindet worden
sein, da in seinem Namen
andere Ansichten immer
wieder verfolgt wurden.
Vielmehr zeichnen dafiir
die lange fortlebenden ge-
sellschaftlichen Traditio-
nen der hellenistischen
Spéatantike verantwortlich,
deren Wirkungsmacht erst
sehr allmé&hlich unter dem
Druck von muslimischen
Richtern und Religions-
gelehrten, vor allem sol-
chen sunnitischer Obser-
vanz, zurlickgedrangt
worden ist.

Auch Nicolai Sinai,
einer von Neuwirths Mit-

arbeitern und Dozent in
Oxford, beweist in seiner
Suhrawardi-Edition und
Kommentierung eine reli-
gionspolitisch bedingte
Sicht der Dinge.

Religionspolitische
»Reinigung”

Gegen friihere Studien
gewandt, die vor allem
der mystischen und alt-
iranischen Dimension im
Werk Suhrawardis Rech-
nung getragen haben,
konzentriert er sich auf
,begriffs- und argumen-
tationsgeschichtliche
Analysen, die zeigen
sollen, dass er nicht eine
,,,orientalische’ Alter-
native zum ,westlichen’
Rationalismus” markiert
(230/1), sondern den
Rationalismus weiter
befordert hat (226/7).

Er bestreitet aber nicht,
dass Suhrawardi sich
auch in der ,Philosophie
der Erleuchtung” nicht in
erster Linie als Anhdnger
von Aristoteles sieht,
sondern Platon als ,, Meis-
ter der Philosophie aner-
kennt und sich zudem in
der altiranischen Weis-
heitstradition sowie im
Neuplatonismus verortet”
(267). Sinai spricht aller-
dings statt von Mittel-

oder Neuplatonismus von
,Hermes, Empedokles
und Pythagoras” als
,Vorsokratikern” (267).
Damit hétte er in fritherer
Zeit schon in einem
Proseminar schallendes
Geldchter provoziert. Man
weif3 schliefSlich seit
Beginn der Neuzeit, dass
Hermes (Trismegistos)
eine griechisch-dgyptische
Gottesvorstellung be-
zeichnete, also ebenso
wenig wie Empedokles
und Pythagoras als Autor
jener mittel- beziehungs-
weise neuplatonischen
Texte infrage kommt,

die lange Zeit und auch
fiir Suhrawardi mit
diesen Namen verbunden
waren. Sinai mochte diese
Seite von Suhrawardis
Selbstverortung ebenso
wie alle seine allegori-
schen und mystischen
Schriften in persischer
Sprache als Ausdruck
einer weniger wichtigen
Schaffensphase in ihrer
Bedeutung minimieren.
So reinigt er die Ge-
schichte des Islams

von jenen hellenistisch-
schiitisch-gnostischen
Elementen, die Suhra-
wardis sunnitische Hen-
ker seinerzeit in seinem
Blut ertrankt hatten.

Die Maiausgabe der Politischen Meinung nimmt in ihrem Schwerpunkt

das Thema

Biirgerverantwortung und Partizipation

in den Blick. Hierzu schreiben unter anderen
Norbert Lammert, Hans Hugo Klein, Klaus Hansch und Andreas Rodder.

Nr. 509 - April 2012




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles false
  /AutoRotatePages /PageByPage
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile ()
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /sRGB
  /DoThumbnails true
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 524288
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments false
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Average
  /ColorImageResolution 120
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.35000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 120
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.35000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 300
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.16667
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /DEU ()
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [600 600]
  /PageSize [1587.402 1417.323]
>> setpagedevice


