
Ich erinnere mich dunkel: Peter Handke
schlug einmal vor, Schriftsteller sollten
eine Uniform tragen, um sich von ande-
ren Leuten abzuheben. Vielleicht dachte
er an eine Art Talar. Das hätte auch ge-
passt; denn noch bis in die letzten Deka-
den des zwanzigsten Jahrhunderts bezo-
gen abendländisch-westliche Künstler ei-
nen Großteil ihres inneren Selbstbildes
aus den Hinterlassenschaften der Reli-
gion. Genauer gesagt: Der Künstler sah
sich nicht als Handwerker, der soge-
nannte Kunstwerke herstellt und ver-
kauft und infolgedessen vom Interesse
seiner Kundschaft unmittelbar abhängt.
Vielmehr verstand er sich als eine Art
weltlicher Priester, der, zumindest inner-
lich befreit von den Usancen des Gewer-
bes, Botschaften formuliert, die im We-
sentlichen allen Menschen gelten, unab-
hängig davon, ob sie sie hören, lesen, 
sehen oder gar erwerben. 

Diese Botschaften mochten zwar ge -
legentlich auch unterhaltsam sein, als
Dienstleistung am Gemüt ähnlich kon -
sumierbar wie irgendeine Jahrmarktsbe-
lustigung; das aber galt immer nur als
Begleit erscheinung. Im Prinzip setzten
die Botschaften der Kunst nämlich das
Projekt der Aufklärung fort, die sich im
achtzehnten Jahrhundert als Zielgeberin
des Menschen an die Stelle der Religion
gesetzt hatte. Sie verfolgten also eine Ab-
sicht, die allgemein und überpersönlich
war. Logisch also, dass alle Kunst nicht
nur nach Maßgabe ihres ökonomischen
Wertes existierte, geschweige denn beur-
teilt werden durfte. Kunst galt als nicht

konsumierbar. Ein Gedicht war auch un-
verkauft und sogar ungelesen ein Ge-
dicht, ein Bild ein Bild, eine Symphonie
eine Symphonie; sie verfaulten nicht wie
ungeerntete Kartoffeln, und sie verroste-
ten nicht im Regal wie unverkauftes
Werkzeug.

Dies immer und immer wieder zu 
betonen, war eine wichtige, wenngleich
furchtbar anstrengende Aufgabe des
Künstlers seit dem achtzehnten Jahrhun-
dert. Die Aufklärung hatte das Kunstwerk
aus dem Bann des Handwerks geholt, in
dem es noch zu Zeiten des Barock befan-
gen war. Doch die in der bürgerlichen Ge-
sellschaft stetig und machtvoll fortschrei-
tende Ökonomisierung aller Lebensberei-
che drohte immer schon das Kunstwerk
wieder als Ware anzusehen und damit zu
partikularisieren und zu nivellieren.

Globaler Philosophie-Server: 
Ökonomie
Die Antworten der Künstler auf die Ver-
einnahmung durchs Ökonomische zeug-
ten zugegebenermaßen oft von Schwäche
und Hilflosigkeit. Nicht immer aber wa -
ren sie ganz erfolglos! So verwahrte sich
die Kunst über eine lange Zeit durch ei -
nen mal emphatischen, mal taktischen 
Anschluss an die Politik gegen die öko -
nomischen Gleichschaltung. „Drum soll
der Sänger mit dem König gehen, / sie
beide wohnen auf der Menschheit Hö -
hen“ (Friedrich Schiller). Es kam sogar zu
einem langlebigen Junktim zwischen
„fortschrittlicher“ Politik und „avantgar-
distischer“ Literatur, das sich erst gegen

Seite 47Nr. 516 · November 2012

Der Künstler und das Geld Olet? Non olet?
Burkhard Spinnen

516_47-49_Spinnen_2spaltig  01.11.12  07:50  Seite 47



Ende des zwanzigsten Jahrhunderts und
mit dem Fall der Ideologien auflöste.

Und damit in die Gegenwart, also in die
Krise. Momentan findet die Kunst kei -
nen starken Partner, der sie vor der 
Ökonomisierung beschützen kann. Denn,
nachdem die Menschheit jahrtausen -
delang von Denkmodellen beherrscht
wurde, in denen es um einen Lebenszweck
jenseits oder oberhalb der materiellen 
Einzelexistenz ging, hat sich die Ökono-
mie selbst zum globalen Philosophie-Ser-
ver der Gegenwart aufgeschwungen. Ver-
waist sind heute die gesellschaftlichen
Terrains, in denen einmal über das „rich-
tige Leben“ im Allgemeinen und Abstrak-
ten nachgedacht wurde. Vielmehr defi-
niert sich, was geschieht, weitgehend nur
noch danach, ob und wie es „sich rechnet“.
Kleinster Bestandteil der modernen Ge-
sellschaft ist nicht der Bürger als Gestalter
allgemeiner Regeln und Strukturen, son-
dern der Konsument als Treibstoff einer
Ökonomie, die alle Regeln und Strukturen
stiftet.

Es kann kein Zweifel daran bestehen,
dass von der allgemeinen Ökonomisie-
rung viele Menschen profitiert haben.
Auch Künstler. Wo große und agile
Märkte geschaffen werden, da gibt es Ge-
winner, das ist ein Bestandteil des Sys-
tems. Wenn ich eine Champions League
organisiere, wird es am Ende mit Sicher-
heit einen Champion geben. So eröffnet
sich denn heute wie nie zuvor in der 
Geschichte auch für Kunst die Chance, 
als „erfolgreiche“ Ware oder Dienstleis-
tung weltweit zu reüssieren und ihre 
Erzeuger zu reichen Leuten zu machen.
Es ist daher verständlich, dass die Attrak-
tion groß ist, die ökonomischen Möglich-
keiten von Kunst zu erproben. Es ist so -
gar verständlich, dass der ökonomische
Erfolg allmählich alle anderen Vorstel-
lungen vom Erfolg der Kunst in den
Schatten stellt. Vom Tellerwäscher zum
Millionär, von der Sozialhilfeempfänge-
rin zur Erfolgsautorin – das sind heute

kompatible Vorstellungen vom Gelingen.
Dazu trägt sehr bei, dass der ökonomi-
sche Erfolg ein enges Verhältnis zu den
Maßstäben der Demokratie unterhält. 

Massenhafter like/dislike
In der viel berufenen „Abstimmung an
der Ladentheke“ fallen nämlich (wenn
man denn so will) ästhetisches Qualitäts-
urteil und demokratische Entscheidungs-
findung zusammen. Man könnte das ei-
nen Glücksfall der Menschheitsgeschichte
nen nen: Das Schöne, Gute und Wahre
werden endlich eins: nämlich im massen-
haften like/dislike. 

Oder handelt es sich doch um nichts an-
deres als eine Auslieferung der Kunst an
den Kommerz? Immerhin verkehrt sich im
starren Blick auf die Quote eine der Grund-
tendenzen moderner Kunst, nämlich die,
gegen den Strom zu schwimmen, in ihr Ge-
genteil. Wenn es um die Gewinnung (öko-
nomischer) Mehrheiten geht, wird nicht
mehr der Bürger erschreckt, sondern der
Konsument geweckt. 

Vergessen wir allerdings auch nicht,
dass Kunst immer schon schlecht bezahlt
wurde und es daher die Tendenz gab, die
Armut des Künstlers moralisch zu adeln.
Ich bezweifle allerdings, dass es so viel
einfacher ist, das Geld gering zu schätzen,
wenn man keines hat. Und was stimmt,
das stimmt: Geld macht abhängig, vom
Diesseits, von der gesellschaftlichen Po -
sition, von der Ware et cetera. Es verführt
zu faulen Kompromissen, es unterbindet
Radikalität und die Lust an destruktiver
Innovation.

Nun gut. Andererseits muss der
Künstler, insoweit er Mensch ist, weiter-
hin essen, trinken, sich kleiden und woh-
nen. Und da Konstruktionen einer gewis-
sermaßen absolut mäzenatisch struktu-
rierten Lebenssicherung geistiger Exis-
tenz, wie sie das Kloster einmal war, nicht
auf die Neuzeit und das Künstlertum zu
übertragen sind, kam (und kommt) es in
den allermeisten Einzelfällen zu einer ge-

Seite 48 Nr. 516 · November 2012

Burkhard Spinnen

516_47-49_Spinnen_2spaltig  01.11.12  07:50  Seite 48



lebten Schizophrenie. Das heißt: Künstler
stellten und stellen den Anspruch, sich
mit ihrem ökonomiekritischen oder öko-
nomiefernen Lebensgestus und Lebens-
werk immerhin so weit in die ökonomi-
schen Strukturen der Gesellschaft einfü-
gen zu können, dass sie nicht erfrieren
oder verhungern müssen. Kurz gesagt:
Man beißt die (öffentliche) Hand, die ei-
nen (sparsam) füttert.

Dergleichen funktioniert allerdings 
nur als Folklore, als Brauchtum, das im
Dienste einer größeren Idee steht und sich
der Hinterfragung tunlichst entzieht.
Kunstförderung ist in der bürgerlichen
Gesellschaft eine Art Entschuldigungs-
handlung für den fortschreitenden Aus-
tausch philosophischer gegen ökonomi-
sche Kategorien. Sobald sich freilich die
Generation der „unvoreingenommenen“
Optimierer vom Schlage McKinseys sol-
cher Kunstförderung annehmen, bleibt
von diesem Brauchtum wenig übrig. Und
auch bei den Künstlern der jüngeren Ge-
neration ist das habituelle antiökonomi-
sche Bewusstsein längst nicht mehr so aus-
geprägt. Mag sein, dass sich der Ges tus 
des Pauperismus und der Priesterschaft
(Handke) endgültig verbraucht hat und
nur noch lächerlich scheint.

Karaoke als Leitprinzip
Ich halte es aber auch für möglich, dass die
momentane Situation durch ein un -
auffälliges Abwarten (seitens der Kunst)
geprägt ist. Nach anderthalb Jahrzehnten,
in denen er sich wie die naturgegebene
Existenzform des Menschen gerieren
konnte, ist der globale Kapitalismus in
eine Krise geraten, die er mit sich selbst als
praktisch einzigem ernst zu nehmenden
Gegner austrägt. Niemand der Führenden
oder Wissenden auf der Welt, weder Poli-
tiker, Wissenschaftler noch Analysten, ist
heute imstande zu sagen, wie genau (und
ob) es weitergeht. Derweil verfallen die
Geführten und Unwissenden in eine
Angststarre oder leben nur noch in der

Sorge um ihre Alterssicherung. An Revo-
lution ist dabei nicht einmal zu denken,
fehlt ihr doch jeder erkennbare Gegner:
Vor einer Sturmflut kann man sich fürch-
ten, aber man kann nichts dagegen tun; es
wäre sogar albern, dagegen zu sein.

Kein Wunder also, sollten Kunst und
Künstler derzeit vor allem abwarten, wie
das Weltringen des Kapitalismus mit sich
selbst ausgehen wird. Ich bin allerdings
alles andere als zuversichtlich, dass wir
nach einem Ende dieses Gigantenkamp-
fes eine Bewusstseinslage vorfinden wer-
den, die es der Kunst wie zuvor (in einem
gewissen Maße) erlaubt, sich vor dem
Ökonomischen (und dem ökonomisier-
ten Denken) in Sicherheit zu bringen. Per-
sönlich hege ich heute eher die Befürch-
tung, dass der Kampf des Kapitalismus
mit sich selbst zu einem Dauerzustand
werden wird, in dem sich die alten Stand-
pfeiler der Kunst (Aufklärung, Kritik,
Selbstbestimmung) allmählich auflösen
und in Vergessenheit geraten. 

Abschließend ein Beispiel aus der All-
tagskultur: Als Moderator von „Wetten,
dass..?“ feierte Thomas Gottschalk viele
Jahre lang Menschen, die gegen skurrile,
aber selbst gestellte Ansprüche antraten.
Was sie taten, war nicht Kunst, zehrte aber
davon. In „Wetten, dass..?“ erschien das
freie und inkompatible Individuum, das
sich verwirklichte, mag sein, indem es ei-
nen Lastwagen auf vier Biergläser stellte.
Jetzt aber ist Gottschalk zu der Casting -
show „Das Supertalent“ gewechselt, wo
sich Menschen bloß noch anheischig ma-
chen, eine Lücke im allgemeinen Unter-
haltungsangebot der Massenmedien zu
füllen und sich damit finanziell zu sanie-
ren. Von der Freiheit zur Anpassung, vom
Ausdruck zum Karaoke als der zeitgenös-
sischen Leitdisziplin.

Ich schließe. Das Geld gering zu achten
oder gar zu verachten ist momentan kaum
noch Mode. Man wartet. Vielleicht frisst
das Kapital sich selbst. Oder es gebiert ei-
nen, der wieder mit sich reden lässt.

Olet? Non olet?

Seite 49Nr. 516 · November 2012

516_47-49_Spinnen_2spaltig  01.11.12  07:50  Seite 49


