
39 Nr. 518, Jan. / Feb. 2013, 58. Jahrgang

Die Frage nach dem „Wer bin ich?“ stellt 

sich jedem von uns, vor allem den Heran-

wachsenden, und sie ist durch den Best-

sellerautor Richard David Precht im Titel 

eines seiner Bücher nur halb im Scherz um gleich zwei weitere Fragestellun-

gen verkompliziert worden: „ ... und wenn ja, wie viele?“ Die eigene Identität 

zu finden ist sicherlich eine der großen Herausforderungen des Erwachsen-

werdens. Die heutige Pluralität der Möglichkeiten, das eigene Leben zu  

gestalten, macht es spannender, aber gewiss auch schwieriger als früher, die 

eigene Persönlichkeit, die Identität auszubilden. 

  Nicht wenige halten die Fragen aus dem Buchtitel Prechts auch für 

bestens geeignet, um sie an unsere deutsche Gegenwartsgesellschaft zu rich-

ten. Muss sich nicht auch die deutsche Zuwanderungsgesellschaft die Frage 

stellen, wer sie ist, wer wir sind und wer alles dazugehören soll? Zumindest  

erwecken manche Äußerungen durchaus den Eindruck, dass es da eine Gesell-

schaft gibt, die noch dabei ist, eine neue soziale Wirklichkeit zur Kenntnis zu  

„Wir bestehen alle nur aus buntscheckigen Fetzen,  
die so locker und lose aneinanderhängen,  

dass jeder von ihnen jeden Augenblick flattert, wie er will ...“
 (Michel de Montaigne)

SERAP GÜLER
Geboren 1980 in Marl, integrationspoli-
tische Sprecherin der CDU-Fraktion im 
Landtag Nordrhein-Westfalen, Düsseldorf.

Junge Menschen zwischen den Kulturen

„Buntscheckige 
Fetzen“

SCHWERPUNKT



Schwerpunkt

40 Die Politische Meinung

nehmen und sich dazu zu positionieren. Diese neue Wirklichkeit, die so neu 

gar nicht ist, ergibt sich zu einem erheblichen Teil aus der Tatsache, dass  

annähernd zwanzig Prozent der Einwohner Deutschlands eine Zuwanderungs-

geschichte haben.

   Nun sind weder Gesellschaften noch Personen frei, die eigene Identität 

uneingeschränkt zu gestalten. Niemand ist ein weißes Blatt, das nach Herzens-

lust beschrieben werden könnte. Vielmehr ist vieles schon eingeschrieben, 

manches davon unauslöschlich, was prägt und definiert. Elternhaus und  

Familienverhältnisse, frühe Prägungen, das soziale Umfeld – all diese Fakto-

ren haben schon Spuren in unserer Persönlichkeit hinterlassen, bevor wir  

wissen oder zu wissen glauben, wer wir sind.

   Das gilt natürlich für jeden jungen Menschen. Für junge Menschen 

mit Zuwanderungsgeschichte kommt allerdings ein weiterer Faktor hinzu: 

Zuschreibungen, sowohl der Mehrheitsgesellschaft wie auch der eigenen Her-

kunftsgruppe, die identitätsbildend sind. Im Amtsdeutsch ist es das Etikett 

„Zuwanderungsgeschichte“. Die Umgangssprache ist da etwas weniger distan-

ziert, und so werden auch Kinder und Jugendliche, die ihr ganzes Leben in 

Deutschland verbracht haben, zu Türken, Russen, Afrikanern oder Aussiedlern.

Für die Zuwanderer der ersten Generation war die Sache klar – für sie wie für 

die deutsche Mehrheitsgesellschaft. Es ist eine Generation von Männern und 

Frauen, die lange Zeit „Gastarbeiter“ genannt wurden. Gäste sind Anwesende 

auf Zeit. Es ist gar keine Frage, dass sie auch wieder gehen. Daher erschien es 

weder der Generation meiner Eltern noch den Deutschen sinnvoll oder erfor-

derlich, dass Gastarbeiter Deutsch lernten. Wozu, wenn der Aufenthalt, der 

im Wesentlichen aus Arbeiten bestand, alsbald wieder beendet sein würde?

  Die Identität dieser Generation war lange klar definiert und ist es im 

Grunde bis heute, auch wenn viele aus dieser Altersgruppe nicht in das Ur-

sprungsland zurückgegan gen sind. Besonders spannend ist vielmehr ein Blick 

auf die zweite und die dritte Generation der Menschen mit Zuwanderungsge-

schichte. Die Mehrzahl der Jüngeren, die heute üblicherweise als Migranten 

bezeichnet werden, wurde, anders als ihre Eltern und Großeltern, in Deutsch-

land geboren und ist hier aufgewachsen, hat Schulen in Deutschland besucht, 

hier eine Ausbildung gemacht oder studiert oder ist noch damit beschäftigt. 

Ist ihre Identität auch klar – so klar wie die ihrer Verwandten einerseits oder 

ihrer Mitschüler, Freunde ohne Zuwanderungsgeschichte,  andererseits? 

  Für die heutigen jungen Menschen aus Zuwandererfamilien in 

Deutschland dürfte es in vielerlei Hinsicht komplizierter sein. Deutlich wird 

das, wenn man sich ihr Kommunikationsverhalten einmal genauer anschaut. 

ZWEI SPRACHEN, 
ZWEI IDENTITÄTEN?



41 Nr. 518, Jan. / Feb. 2013, 58. Jahrgang

Bei der jüngsten Mehrthemenbefragung der Stiftung Zentrum für Türkei-

studien und Integrationsforschung ging es unter anderem um die Frage, welche 

Sprache von aus der Türkei stammenden Zuwanderern benutzt wird. Es 

zeigte sich, dass auch bei der zweiten und dritten Zuwanderergeneration in 

der Familie zwei Drittel der Befragten und im Freundeskreis fast die Hälfte 

überwiegend Türkisch sprachen.

  Nun sei vor Kurzschlüssen gewarnt! Aus diesen Daten lässt sich keines-

wegs ein Integrationsproblem ableiten. Weil aber Sprache Identität prägt und 

formt – und um Identität soll es hier vorrangig gehen –, deutet das Vermögen, 

in zwei Sprachen zu sprechen, auch darauf hin, dass Identitätsbildung  

wirklich kompliziert sein kann. Hier konkretisiert sich, was der Philosoph  

Michel de Montaigne bereits im sechzehnten Jahrhundert als „buntscheckig“ 

bezeichnete, als er von Identität sprach. 

Ein weiterer prägender Faktor für die Identität ist die Religion. Die vielfach 

diskutierte Frage lautet: „Islam und Europa – passt das?“ Man kann in diesem 

Zusammenhang froh darüber sein, dass der damalige Innenminister Wolf-

gang Schäuble mit seinem Satz, der Islam sei ein Teil Deutschlands, der inte-

grationspolitischen Debatte erheblichen Schub gegeben hat. Armin Laschet 

schrieb dazu 2009 in seinem Buch Die Aufsteigerrepublik, warum gerade die 

CDU als wertorientierte und religionsfreundliche Partei den Kurs der nachho-

lenden Integration einschlagen konnte. Für mich nachvollziehbar schrieb er, 

dass er sich als Christ einem gläubigen Muslim näher fühle als demjenigen, 

der nicht glaube und Religion aus dem öffentlichen Leben herausdrängen 

wolle. Dass Thilo Sarrazin demgegenüber die Ursachen für die in Teilen unzu-

reichende Integration von Migrantinnen und Migranten muslimischen Glau-

bens in der „Kultur des Islam“ begründet sah, hat ihn seinerzeit zu Recht das 

Amt des Bundesbankvorstands gekostet.

   Zu guter Letzt tritt auch der deutsche Staat mit seinem Streben nach 

Klarheit und Ordnung auf dem Feld der Identitätsbildung auf. Dabei fragt er 

nicht explizit nach Identität, sondern nach Zugehörigkeit, genauer nach der 

Staatsangehörigkeit.

   Für junge Menschen, die ab 1990 geboren sind und deren Eltern beide 

eine andere als die deutsche Staatsangehörigkeit haben, sieht das deutsche 

Staatsbürgerschaftsrecht seit 2000 die sogenannte Optionspflicht vor. Mit  

Erreichen der Volljährigkeit, spätestens aber mit Vollendung des 23. Lebens-

jahres, müssen sich die sogenannten Optionskinder zwischen der Staatsange-

hörigkeit ihrer Eltern und der deutschen entscheiden. Wer das nicht tut,  

verliert den deutschen Pass. 

CHRISTEN UND MUSLIME – 
NÄHE IM GLAUBEN

„Buntscheckige Fetzen“, Serap Güler



Schwerpunkt

42 Die Politische Meinung

Montaignes „Buntscheckigkeit“ wird hier konkret erlebt in den Landesfarben, 

zwischen denen sich die jungen Menschen nunmehr entscheiden sollen. Da 

ist die Mehrheitsgesellschaft, die neuerdings fest davon ausgeht, dass sich der 

junge Migrant, der bis dahin weitgehend unhinterfragt auf Distanz gehalten 

wurde, nun ebenso selbstverständlich für die deutsche Staatsbürgerschaft ent-

scheidet. Vielen fällt diese Entscheidung emotional schwer. Dennoch haben 

sich über neunzig Prozent der Optionskinder, die sich jetzt entscheiden müssen, 

für die deutsche Staatsangehörigkeit entschieden. Aus rationalen Gründen. 

  Das deutsche Staatsangehörigkeitsrecht erlaubt „Buntscheckigkeit“  

nicht – zumindest nicht den Drittstaatlern. Es verlangt von ihnen eine exklu-

sive Identität, ein klares Entweder-oder. Dabei ist nicht minder realistisch, 

dass sich die Zugehörigkeit der jungen Zugewanderten der zweiten und  

dritten Generation additiv („sowohl-als auch“) oder transitiv („weder-noch“) 

entwickeln könnte. 

  Wie auch immer man zur Optionspflicht steht, klar ist, dass sie junge 

Menschen vor eine schwere Lebensentscheidung stellt. Eine Entscheidung, 

die überwiegend aus rationalen und weniger aus emotionalen Gründen zu-

gunsten der deutschen Staatsbürgerschaft ausfällt. Aber genau Letzteres sollte 

das Ziel sein: diese jungen Menschen emotional an sich zu binden!

Womit wir wieder auf die Identität der deutschen Gegenwartsgesellschaft  

zurückkommen: Wohin soll sich Deutschlands Identität entwickeln? In den 

1970er- und 1980er - Jahren der Bundesrepublik war die „Bewahrung der 

Herkunftsidentität“ der Ausländer das bildungs- und ausländerpolitische 

Ziel. Dabei ging es den einen darum, die Rückkehr ins Heimatland „sicher-

zustellen“, den anderen um den Schutz vor einer vermeintlichen „Zwang s-

germanisierung“. Im Ideal einer multikulturellen Gesellschaft klingt der zu-

letzt genannte Gedanke noch immer durch. Dabei wird allerdings über sehen, 

dass für viele Jugendliche das zentrale Problem der Wirklichkeit vor allem 

vieler Großstädte nicht darin besteht, ihre Identität nicht hinreichend entwi-

ckeln zu können, weil sie zwischen ethnischen, kulturellen und religiösen  

Ansprüchen zweier Gesellschaftsteile hin- und hergerissen sind. Das zentrale 

Problem ist vielmehr, dass es zu vielen nicht gelingt, sich in Bildungs system und 

Arbeitsmarkt der Aufnahmegesellschaft zu integrieren. Bildungs politik ist 

und bleibt daher eine der zentralen integrationspolitischen Aufgaben unserer 

„buntscheckigen“ Gesellschaft. Eine „Bildungsrepublik Deutschland“ (Angela 

Merkel) wäre zugleich auch eine integrative Nation. 

EMOTIONALE BINDUNG UND 
STAATSANGEHÖRIGKEIT

ZIEL: BUNT UND GEBILDET


