INTERVIEW

,Fur mich 1st Leiden
immer sinnlos*

Der Bundestagsvizeprasident Peter Hintze Gber Suizidbeihilfe,
~Sterbetourismus” und Selbstbestimmung

PETER HINTZE

Geboren 1950 in Bad Honnef, evange-
lischer Theologe, Parlamentarischer
Staatssekretar a.D., seit Oktober 2013
Vizeprasident des Deutschen Bundes-
tages.

Im Deutschen Bundestag wird iiber
die Frage diskutiert, ob die organi-
sierte Suizidbeihilfe verboten werden
soll. Auch die drztliche Suizidbeihilfe
wird kontrovers diskutiert. Welche Po-
sitionen vertreten Sie?

81 Nr. 532, Mai/Juni 2015, 60. Jahrgang

Peter Hintze: Ich trete fiir einen Aus-
bau der palliativmedizinischen Versorgung
und fiir ein Verbot der organisierten Sui-
zidbeihilfe ein. Dariiber hinaus befiirwor-
te ich eine Neuregelung der idrztlichen
Suizidbeihilfe. Verschiedene Christdemo-
kraten haben mit Kollegen der SPD iiber
mogliche neue Regelungen gesprochen.
Von der Union dabei sind Dagmar Wohrl,
Katharina Reiche, Kristina Schroder und
ich selbst, von der SPD Karl Lauterbach,
Carola Reimann und Burkhard Lischka,
der innenpolitische Sprecher, und auch



Interview

© picture alliance / Eventpress, Foto: Eventpress Stauffenberg

noch andere Kollegen natiirlich, die dazu-
stof3en. Wir wollen eine Regelung im Biir-
gerlichen Gesetzbuch haben, die sicher-
stellt, dass ein Arzt, der die Gewissensent-
scheidung nach Absprache mit einem
anderen irztlichen Kollegen trifft, bei ei-
nem voll einwilligungsfihigen im Sterben
liegenden Patienten Suizidassistenz zu
gewihren, wenn dieser seine Situation als
unertriglich empfindet und das auch aus
der Sicht von aufien so nachvollzogen
werden kann, durch eine Regelung ge-
schiitzt wird und nicht mit seinem eige-
nen Berufsrecht kollidiert. Selbstverstind-
lich muss dabei sichergestellt sein, dass
alle Moglichkeiten der Palliativmedizin
ausgeschopft sind und der Patient {iber
Moglichkeiten, die ihm noch zur Verfi-
gung stehen, unterrichtet wird — das ist
ganz wichtig. Die drztliche Suizidassistenz
sollte sich praktisch als ein Teil des Be-
gleitprozesses innerhalb des Sterbeprozes-
ses vollziehen — und zwar so, dass der Arzt,
der dies auf sich nimmt, rechtlich auf der
sicheren Seite steht. Das liegt auf der Linie

82 Die Politische Meinung

des Strafrechts, das die Suizidassistenz ja
allen erlaubt. Ich will diese unbefriedi-
gende Situation beenden, dass eine solche
Hilfe jedem Lehrer und jedem Verwal-
tungsangestellten erlaubt ist, der Arzt sich
aber in einer rechtlichen Unsicherheit be-
findet. Ich will ihm die Sicherheit fiir seine
Gewissensentscheidung geben.

Sterbehilfe wird seit langer Zeit immer
wieder zu einem oOffentlichen Thema,
das in Politik und Gesellschaft kon-
trovers diskutiert wird. Warum muss
sich Politik tiberhaupt mit diesem The-
ma befassen? Was soll geregelt werden
und was darf auf keinen Fall geregelt
werden?

Peter Hintze: Fiir mich ist das Allerwich-
tigste, dass die Politik erkennt, dass die
letzte Lebensphase des Menschen eine
sehr, sehr wichtige ist. Eine gute palliative
Begleitung eines Menschen auf seinem
letzten Weg ist deshalb wirklich fiir eine
menschenwiirdige Gesellschaft eine ganz



»FUr mich ist Leiden immer sinnlos*, Peter Hintze

grof3e Herausforderung. In den vergan-
genen Jahrzehnten haben wir erlebt, dass
Sterbende oft abgeschoben wurden, sich
im Badezimmer einer Pflegeeinrichtung
wiederfanden, damit sie keinen anderen
mit ithrem Tod belistigten. Wir sollten
aber den Tod als einen Teil des Lebens
verstehen. Das Sterben ist zwar etwas, das
jeder Mensch fiir sich allein durchleben
muss, bei dem er aber Begleitung und
Hilfe braucht. Deswegen ist es sinnvoll,
wie es der Deutsche Bundestag jetzt auch
fordert, zunichst einmal zu kliren, was
wir im Bereich der Palliativmedizin ver-
bessern konnen, die sich um Menschen
kiimmert, die unheilbar krank sind und
deren Erkrankung so weit fortgeschritten
ist, dass sie nur noch eine sehr begrenzte
Lebenserwartung haben und nicht mehr
auf eine kurative Behandlung ansprechen.
Diesen Menschen kann man ihre Schmer-
zen und ihre Angst weitgehend nehmen
und dafiir Sorge tragen, dass sie friedlich
einschlafen konnen. Das ist, glaube ich,
der Wunsch eines jeden Menschen, am
Ende seines Lebens friedlich einzuschla-
fen oder zu ,entschlafen®. Das ist lange
unterschitzt worden. Die palliativmedizi-
nische Ausbildung ist generell mit in die
Medizinerausbildung aufgenommen wor-
den — ein ganz wichtiger Schritt! Die palli-
ativmedizinische Versorgung ist aber in
Deutschland sehr unterschiedlich ausge-
priagt. Alle im Bundestag — das ist partei-
iibergreifender Konsens — wollen einen
guten palliativmedizinischen Versorgungs-
standard in ganz Deutschland sichern.
Das ist die eine Sache. Die zweite ist die
organisierte Suizidbeihilfe, wie sie von
Sterbehilfeorganisationen und einigen Ein-
zelpersonen angeboten wird. Es stellen
sich die Fragen: Ist wirklich sichergestellt,
dass die Menschen, die sich einer Sterbe-

83 Nr. 532, Mai/Juni 2015, 60. Jahrgang

hilfeorganisation anschliefien, aus freiem
Willen handeln? Und wird diesen Men-
schen tatsichlich die Hilfe angeboten, die
sie brauchen? Deswegen ist in den Koali-
tionsvertrag der Grof3en Koalition aufge-
nommen worden, ein Verbot von Sterbe-
hilfeorganisationen zu erwigen. Dabei
wurde festgelegt, dass dies nicht als Koali-
tionsprojekt ausgelegt werden soll, son-
dern als ein Projekt, bei dem jeder Abge-
ordnete nach seinem Gewissen handeln
kann. Nun stellt sich dann wieder die
Frage: Wie ist eigentlich die Situation un-
serer Arzte in Deutschland? Da bin ich auf
eine Besonderheit gestof3en: In Deutsch-
land ist die Suizidbeihilfe straffrei; das
heif3t, jeder Laie, etwa jeder Lehrer, jeder
Verwaltungsangestellte, darf Suizidassis-
tenz leisten. Allein beim Arzt ist die Rechts-
lage unklar. Das eine ist, dass es im Berufs-
recht unterschiedliche Regelungen — sogar
innerhalb eines Bundeslandes wie Nord-
rhein-Westfalen — gibt, was absurderweise
dazu fiihrt, dass es etwa im Rheinland ein
berufsrechtliches Verbot fiir die Arzte-
schaft gibt, in Westfalen aber eine Erlaub-
nis in besonderen Ausnahmefillen, dass in
Bayern den Arzten die Erlaubnis, Suizid-
beihilfe zu leisten, zugesprochen wird, in
Berlin aber zum Beispiel wiederum nicht.
Auch die iblichen parteipolitischen Mus-
ter scheinen hier nicht zu passen. Deswe-
gen mochte ich gerne sicherstellen, dass
jeder Arzt bundesweit einheitlich in freier
Gewissensentscheidung einem einwilli-
gungsfihigen Menschen beim Suizid hel-
fen darf, sofern der in der kritischen
Grenzsituation seines Lebens darum bit-
tet. Es geht darum, dass auch der Arzt hier
helfen darf, und nicht nur Menschen, die
dazu weder eine Ausbildung noch eine
Befihigung haben.



Interview

Aber auch fiir Arzte gilt jetzt schon,
dass die Suizidbeihilfe im Strafrecht
nicht verboten ist.

Peter Hintze: Vollkommen korrekt. In
Deutschland ist es verboten, natiirlich
auch Arzten verboten, auf Verlangen zu
toten. Also kann ein Mensch, der in einer
schrecklichen Situation ist, von einem
Arzt nicht fordern, dass er ihn aktiv mit ei-
nem Priparat oder mit einer Spritze totet.
Das ist eine unzulidssige Totung auf Ver-
langen. Das Verbot der Tétung auf Ver-
langen soll bleiben. Ansonsten kennt das
Strafrecht keine Vorschriften, die Arzten
Hilfe zum Sterben, wie etwa die Suizid-
beihilfe, verbieten. Die Rechtsprechung
hat eine Zeit lang eine Unsicherheit im
Raum stehen lassen, ob der Arzt nicht eine
Garantenpflicht fiir das Leben hat. Des-
wegen kommt es zu der Situation, dass
Arzte solchen Patienten, die leiden und
einen eindeutigen Sterbewunsch dufdern,
in der terminalen Phase Priparate gegen
ihre Schmerzen gegeben haben, die sich
in hoher Dosierung auch zur Lebens-
beendigung eignen und mit deren Hilfe
der Patient sich selber toten konnte. Der
Arzt stellte das Mittel zur Verfiigung, zum
Zeitpunkt der Einnahme musste er aber
den Raum verlassen, damit er nicht in
Konflikt mit der Garantenpflicht geriet,
was bedeutet, er hitte lebenserhaltende
Mafinahmen einzuleiten, sobald der Pa-
tient bewusstlos wird. Das ist natiirlich
verriickt. Die Rechtsprechung hat diese
Garantenpflicht in den Fillen, die von 6f-
fentlichem Interesse begleitet vor Gericht
kamen, verneint. Aber fiir Arzte ergibt
sich daraus trotzdem eine Unsicherheit,
sogar in doppelter Weise: Die eine ist die
Frage der Garantenpflicht und die andere
ist die Frage ihres eigenen Berufsrechts.

84 Die Politische Meinung

Zwar ist es nie dazu gekommen, dass in ei-
nem solchen Fall ein gerichtliches Verfah-
ren gegen einen Arzt angestrengt wurde,
aber allein die Drohung, die wie ein Da-
moklesschwert iiber den Arzten hingt,
war fiir die Mehrheit der Arzteschaft inak-
zeptabel. Deswegen ist die Arzteschaft in
ihrer Mehrheit fiir unseren Vorschlag, mit
einem neuen Gesetz mehr Rechtssicher-
heit zu schaffen. Allerdings ist die Spitze
der Arzteschaft klar dagegen. Auch das ist
ein interessanter Widerspruch. Dazu gibt
es zwei Untersuchungen: Die Ruhr-Uni-
versitit Bochum hat eine bundesweite re-
prisentative Untersuchung unter Arzten
durchgefiihrt. Da war nur noch eine Min-
derheit fiir das berufsrechtliche Verbot.
Bei Palliativmedizinern in NRW ist eine
Umfrage erhoben worden mit einer be-
trichtlichen Beteiligung, bei der sich die
Mehrheit klar fiir unsere Regelung ausge-
sprochen hat. Interessant ist, dass die Arz-
tespitze anders als die Mehrheit der Arzte-
schaft und auch anders als die Bevolkerung
denkt. Die Mehrheit der Bevolkerung sagt
auch: Wir wollen dieses Recht auf Selbst-
bestimmung in einer kritischen Lebens-
situation!

Es stellt sich die Frage, ob iiber ein sol-
ches Thema iiberhaupt per Mehrheit
entschieden werden darf oder ob nicht
an moralischen Prinzipien festzuhal-
ten ist, wie zum Beispiel dem Lebens-
schutz, die sich Mehrheitsentscheidun-
gen entzichen.

Peter Hintze: Ja! Also erst einmal finde
ich es in einer reprisentativen Demokratie
schon wichtig, zu wissen, was die Bevol-
kerung denkt und fiihlt. Daran ist nach
unserer Verfassungsordnung der Gesetzge-
ber zwar nicht gebunden. Der Gesetzgeber



»FUr mich ist Leiden immer sinnlos*, Peter Hintze

ist frei. Aber trotzdem muss man es sich
jedenfalls sehr gut {iberlegen, wenn eine
gesetzliche Regelung gegen den ausdriick-
lichen Willen der Bevolkerung durchge-
setzt wird. Im Ubrigen gibt es genug
rechtsphilosophische Texte, die nachwei-
sen, dass das auf Dauer immer zum Schei-
tern verurteilt ist. Eine Regelung, die
gegen die Mehrheitsgrundhaltung, das
Normverstindnis der Bevolkerung steht,
wird es schwer haben. Aber ich glaube,
auch wenn wir uns ausschlie3lich auf die
rechtlichen und moralischen Fragen zu-
riickziehen: Die Kernfrage, von der aus
das beurteilt werden muss, ist ja die
Menschenwiirde. Und der Kern der Men-
schenwiirde ist die Selbstbestimmung.
Wenn der Staat nun so tut, als wisse er es
besser als die Menschen, so bedeutet das
ein Auflerkraftsetzen der Menschenwiirde,
und wir begeben uns dann auch in Wer-
tungswiderspriiche. Wenn sie krank sind
und ins Krankenhaus kommen, konnen
Menschen zu Recht jede Behandlung ver-
weigern. Das ist ihr gutes Recht. Es wird
vollkommen akzeptiert und nirgendwo
kritisiert, dass ein Arzt, der nach seinem
irztlichen Gewissen, seiner Uberzeugung
der Meinung ist, er muss jetzt diese Hilfe
geben, ausschlief3lich aus Griinden der
Selbstbestimmung des Patienten davon
abgehalten werden kann. Umso seltsamer
ist, dass er bei einem Suizidwunsch nicht
helfen darf, obwohl auch hier der Patient
dhnlich wie beim Therapieverzicht selbst-
bestimmt entscheidet. Deswegen, finde ich,
muss sich der Gesetzgeber jedenfalls hier
ganz vorsichtig und behutsam bewegen.

Sie vertreten die Position, die Selbstbe-
stimmung sei der Kern der Menschen-
wiirde. Stimmt das wirklich, auch aus
christlicher Sicht?

85 Nr. 532, Mai/Juni 2015, 60. Jahrgang

Peter Hintze: Aus christlicher Sicht ist fiir
mich die Nichstenliebe die entscheidende
Kategorie und die Frage, welche Hilfe ein
Mensch von mir braucht. Wenn eine Got-
tesvorstellung besagt, dass es Gottes Wille
sei, dass ein Mensch einen Qualtod er-
leidet, dann kann ich das nicht glauben.
Ich teile auch nicht die Vorstellung, die
viele Christen haben, Gott bestimme die
Stunde der Geburt und die Stunde des To-
des. In dieser Denkweise wiren ja dann
auch Gewalttaten und Massenmorde Got-
tes Wille. Aus meiner Sicht kann dies
nicht wahr sein. Denn dieser Logik fol-
gend miisste man auch annehmen, dass
Gott die Stunde der fiinf Millionen Men-
schen, die die Nazis vergast haben, be-
stimmt hat, das aber waren brutale Taten
von Menschen und sicherlich keine Gottes-
entscheidung. Das Leben ist fiir mich ein
Geschenk Gottes. Man darf daraus jedoch
nicht den Fehlschluss ziehen, dass ich gar
nichts tun, nichts beeinflussen darf. Man
diirfte dann iibrigens auch gar keine Heil-
behandlung vornehmen. In mein Gottes-
bild passt weder der Gedanke der Bestra-
fung mit Krankheit fiir menschliche
Schuld noch der der Vorherbestimmung
des Todes — denn dann miisste gelten:
In Biafra ist man Gott ferner, weil man da
schneller und idrmer stirbt! Christlich ist
die Kategorie Nichstenliebe, Hilfe fiir den
Menschen, und dann muss man fragen:
Ist eine Hilfe zum Sterben auch eine Hilfe,
die mit dem Christsein {ibereinstimmt?
Da will ich den Blick etwas schirfen. In
der Sterbehilfe, fiir die ich mich einsetze,
geht es nie um das Ob des Sterbens, son-
dern immer um das Wie. Ich gehe davon
aus, dass Arzte durch eine Vorschrift im
Biirgerlichen Gesetzbuch geschiitzt wer-
den sollten, die dhnlich der Patientenver-
fligung rechtlich verankert werden miisste,



Interview

damit die Mediziner einem Menschen mit
einer zum Tode fithrenden Krankheit in
einer ausweglosen Situation helfen diirfen.
Ich gehe dabei davon aus, dass die Tatsa-
che, dass er sterben wird, feststeht — jetzt
wird immer gekalauert, das steht bei je-
dem fest, aber das ist natiirlich Unsinn!
Ich meine natiirlich eine Situation des Pa-
tienten, die von allen als eine qualvolle an-
gesehen wird. In einer solchen Situation
sollte es fiir einen Arzt das Recht geben,
helfen zu diirfen. Es geht nicht um das
Ob, bei dem sich der Mensch zum Herrn
iiber Leben oder Tod machen wiirde, son-
dern um das Wie. Und darum, dass jeder
Mensch nach meiner Uberzeugung das
Recht auf ein friedliches und wiirdiges
Sterben hat.

Dazu gibt es noch einen fachlichen
Streit. Es gibt Palliativmediziner, die sa-
gen, das konnen wir durch palliative Mit-
tel in jedem Fall sicherstellen. Wenn es so
wire, wire ich beruhigt. Aber sehr viele
Palliativmediziner sagen, das stimme zwar
in den meisten Fillen, aber nicht in allen
Grenzsituationen bei bestimmten Krank-
heitsbildern, die leider im Extremfall
nicht beherrscht werden konnen, sodass
dort ein Wunsch nach Sterbehilfe entste-
hen kann. Es stellt sich also die Frage, ob
man nicht in diesem Falle den Arzt recht-
lich in Schutz nehmen und sagen sollte:
Wenn du diese Gewissensentscheidung
triffst, sofern der Patient volljahrig ist und
einwilligungsfihig, bist Du rechtlich ge-
schiitzt. Die Tatherrschaft muss immer
bei dem Betroffenen selbst bleiben. Wir
wissen aus der Praxis in den Lindern, in
denen irztliche Suizidbeihilfe erlaubt ist,
dass das sehr oft dazu fiihrt, dass der
Patient dann die Moglichkeit gar nicht in
Anspruch nimmt. Es hilft schon, dass er
weifd, wenn es gar nicht mehr geht, kann

86 Die Politische Meinung

ich auf die Moglichkeit der irztlichen
Unterstiitzung zuriickgreifen. Das heift,
diese LOosung ist sogar suizidpriventiv.
Also ich glaube, das ist schon moralisch
geboten. Die Bevolkerung hat dafiir auch
ein gutes Gefiihl.

In Wirklichkeit gibt es in der Bevolke-
rung eine Mehrheit nicht nur fiir die
arztliche Beihilfe zum Suizid, sondern
auch fiir die aktive Sterbehilfe? Wiir-
den Sie auch diesen Schritt mitgehen?
Besteht nicht die Gefahr, auf eine
schiefe Ebene zu geraten, wie es zum
Beispiel in den Niederlanden und in
Belgien der Fall ist?

Peter Hintze: Hier treffe ich eine Kklare
und absolute Unterscheidung. Fiir mich
kommt nur die Suizidassistenz in Frage.
Warum? Es ist noch mal eine andere Ent-
scheidungstiefe, ob ich sage: ,,Herr Dok-
tor, ich kann nicht mehr, machen Sie mal!“
Oder ob ich im klaren Wissen, dass ich da-
mit mein eigenes Sterben einleite, selbst
handele. Diese letzte Probe auf den Ster-
bewunsch muss es meines Erachtens ge-
ben. Die Menschen, denen todliche Pripa-
rate zur Verfiigung gestellt werden, um
Suizid zu begehen, greifen nimlich dann
doch in einer beachtlichen Zahl nicht dar-
auf zuriick; das heif3t so viel wie: ,,Allein
die Sicherheit, dass ich es konnte, beruhigt
mich schon.” Die Zahlen sind in den Nie-
derlanden und in der Schweiz dauerhaft
niedrig. In der Schweizer Statistik darf
man nur die Schweizer Biirger zdhlen —
und nicht die Reisenden —, und da bewegt
sich die Zahl im absoluten Null-Komma-
Bereich.

Allerdings nimmt der ,,Sterbehilfetou-
rismus® in die Schweiz zu, besonders



»FUr mich ist Leiden immer sinnlos*, Peter Hintze

auch aus Deutschland. Ist dies nicht
auch schon ein Dammbruch?

Peter Hintze: Mit dem Wort ,,Sterbetou-
rismus® sollte man vorsichtig sein, weil es
schon um eine sehr ernste Entscheidung
geht. Man muss sich das klarmachen: Auch
in die Schweiz zu fahren, ist schon ein Rie-
senschritt. Es gibt bestimmte Erkrankun-
gen, bei denen Menschen einen unglaub-
lichen Abgrund vor sich sehen, sodass sie
sagen: Bevor ich in den reinstiirze, werde
ich jetzt, da ich noch ein wenig handlungs-
fihig bin, den Weg iiber die Schweiz ma-
chen. Auch die Schweizer Standards sind
sehr hoch. Es ist zudem sehr teuer, in die
Schweiz zu gehen. Und da taucht fiir mich
eine alte moralische Frage auf, die mich
immer schon beschiftigt hat: Ist eine Mo-
ral vertretbar, die in Kauf nimmt, dass der,
der genug Geld hat, die Mdglichkeit hat,
dort hinzufahren? Und die anderen haben
halt Pech gehabt! Es wire sinnvoll, eine
rechtliche Grundlage zu schaffen, die
auch Transparenz und Sicherheit mit sich
bringt. Ich glaube, es wiirde zu einer ge-
sellschaftlichen Beruhigung fiihren, wenn
man das offiziell machte. Es ist so, dass es
doch eine ganze Reihe Menschen gibt, die
in ganz kritische Grenzsituationen gera-
ten. Nach christdemokratischer Grund-
iiberzeugung muss der erste Schritt sein,
die Palliativversorgung zu verbessern. Der
zweite Schritt muss die Unterstiitzung der
Sterbebegleitung sein: Die irztliche Ge-
bithrenordnung trifft im Grunde nur un-
zureichende Vorkehrungen fiir den Fall,
dass ein Hausarzt einen Sterbenden wirk-
lich begleiten will und ihn am Wochen-
ende mehrfach besucht oder viele Stun-
den an seiner Seite ist. Das kann im
Einzelfall geschehen, aber die Praxis
bricht zusammen, wenn das zur Regel

87 Nr. 532, Mai/Juni 2015, 60. Jahrgang

wird, weil das die Vergiitung gar nicht vor-
sieht. Also, die Begleitung eines Sterben-
den ist uns heute im normalen Abrech-
nungssystem zu wenig wert.

Wenn alle Moglichkeiten ausgeschopft
sind, dann gibt es nur noch wenige Grenz-
situationen, wie etwa bei Hirntumoren,
bei ALS oder bei bestimmten Erstickungs-
situationen, bei denen man nach heuti-
gem Stand letztlich hilflos ist. Jedenfalls
ist auch mein moralisches Kriterium: Da,
wo die Palliativmedizin am Ende ist, da
muss es das Recht auf Beihilfe auch fiir
die Arzte geben. Und das muss dann fach-
lich beurteilt werden, ob sich am Ende so-
gar noch andere Moglichkeiten erdffnen.

Sollte der arztlich assistierte Suizid,
wie von Thnen vorgeschlagen, im Biir-
gerlichen Gesetzbuch explizit legalisiert
werden, fiihrte das zu einer Senkung
der Hemmschwelle. Suizidbeihilfe wiir-
de zu einer normalen irztlichen Leis-
tung werden. Ist es nicht sinnvoll, diese
Hemmschwelle hochzuhalten, um da-
durch den Patienten, die nach Hilfe su-
chen, die anderen Optionen, wie et-
wa Palliativmedizin, niherzubringen?
Besteht nicht die Gefahr, dass Patien-
ten vorschnell den vermeintlich einfa-
chen Weg des Suizids gehen, ohne die
besseren Alternativen beriicksichtigt
zu haben?

Peter Hintze: Die gesamte Empirie spricht
dagegen, und ich muss auch sagen, mein
Menschen- und mein Arztbild ebenfalls.
In Lindern, in denen die drztliche Suizid-
assistenz zulissig ist, etwa in der Schweiz
oder in Oregon, sind die Zahlen {iber Jahre
kontinuierlich im Null-Komma-Bereich.
Das ist schon interessant. Das drztliche
Ethos, das besagt, immer zum Leben zu



Interview

beraten, bleibt der oberste Grundsatz,
und so erlebe ich auch die Arzteschaft.
Ein Teil der Arzteschaft hat ja Sorge und
Angst vor dem Thema. Ich bin auf keinen
einzigen Arzt getroffen, der leichtfertig
mit dem Thema umgeht. Alle sagen, dass
man im Grunde bei 99,5 Prozent der Fille
mit Schmerzlinderung helfen kann. Das
heif3t ja, nur einem halben Prozent kann
nicht richtig geholfen werden, und selbst
in diesem Bereich gibt es Fortschritte. In-
sofern glaube ich, dass diese Befiirchtung
einer Senkung der Hemmschwelle in un-
serem aufgeklirten und transparenten Zeit-
alter widerlegt ist. Welche Konsequenzen
dieser ganze ungeregelte Zustand hat, der
im Moment herrscht, danach fragt keiner.
Das ist eigentlich verbliiffend. Man geht
davon aus, dass das Unerlaubte nicht ge-
schieht. Das ist ein Irrtum.

Warum sollte Threr Meinung nach eine
arztliche Suizidbeihilfe nur in der Ster-
bephase und nicht auch in anderen als
sunertriglich“ empfundenen Lebens-
phasen moglich sein? Wird dadurch
die letzte Lebensphase eines Menschen
nicht als ,,Jebensunwert* diskriminiert?

Peter Hintze: Jede Lebensphase ist wiirde-
und wertvoll, auch die letzte Sterbephase,
das ist ganz klar. Die Idee des Gesetzent-
wurfes, den ich vertrete, ist, dass wir eine
einzige Situation besonders betrachten,
dass wir aber die anderen Situationen
damit weder positiv noch negativ regeln.
Wir regeln eine bestimmte Situation, die,
glaube ich, intersubjektiv von Medizinern
und Nichtmedizinern nachvollziehbar ist,
und zwar die eine Situation am Lebens-
ende und nur diese. Diese Situation stel-
len wir heraus. Es mag andere Situationen
geben, die nicht erfasst sind. Wir glauben,

88 Die Politische Meinung

wenn der Tod als solcher feststeht, sodass
es gar nicht um die Frage geht, stirbt der
Mensch, sondern nur um die Frage, wie
stirbt der Mensch, dass sich dann das mo-
ralische Dilemma anders darstellt. Alle an-
deren Situationen, in denen sich eine Sui-
zidfrage an den Arzt richten konnte, lassen
wir in unserer Regelung aufien vor. Nur in
den Fillen einer todlich verlaufenden Er-
krankung wollen wir den Arzt vor berufs-
rechtlichen Sanktionen schiitzen, wenn
man so will: Solche Situationen, wie wir sie
beschreiben, sind Gewissensentscheidun-
gen, das Berufsrecht kann dieses Verbot
gar nicht durchsetzen. Wir wollen den
Arzt vor dem Kadi schiitzen.

Leidminderung ist ein wichtiges Ziel
in der Medizin. Allerdings wird durch
den assistierten Suizid Leiden vermin-
dert, indem der Leidende eliminiert
wird. Besteht nicht die Gefahr, dass
diese Strategie der Leidvermeidung auf
andere Lebenssituationen ausgedehnt
wird, etwa auf das vorgeburtliche Le-
ben? Gerit der Lebensschutzgedanke
dadurch nicht unter enormen Druck?

Peter Hintze: Ich mochte erst einmal
klarstellen, dass ich Leiden immer fiir sinn-
los halte. Ich kann dem Leiden keinen
Sinn zusprechen. Das sehen manche Theo-
logen anders, aber fiir mich ist Leiden
sinnlos. Ich habe das auch in der Bundes-
tagsdebatte gesagt und habe dazu die Hei-
lige Schrift zitiert, in der die grof3e End-
vision dargestellt wird, dass es ein Leben
ohne Leid gibt. Wenn wir bei Gott sind,
dann gibt es laut der Offenbarung des Jo-
hannes, Kapitel 21, kein Leid, kein Ge-
schrei, keinen Schmerz mehr. Man hat
iiber viele Jahrhunderte hinweg, weil man
dem schlimmen Leiden nichts entgegen-



»Fiir mich ist Leiden immer sinnlos*, Peter Hintze

setzen konnte, es theologisch zu iiberho-
hen versucht und gesagt: In dir ist auch
der sterbende Christus oder der sterbende
Herr prisent und deswegen ist auch dein
Leiden wertvoll. Wenn dieser Gedanke ei-
nem einzelnen Menschen geholfen hat,
dann halte ich es fiir akzeptabel. Insge-
samt finde ich es aber inakzeptabel. Einige
Theologen meinen, wenn irgendeine Leid-
situation entsteht, konne man diese sofort
mit Christus am Kreuz identifizieren. Das
ist aber nicht die Aussage der Heiligen
Schrift, und ich finde, wenn man die Bibel
genau liest, dann ist die Leidvermeidung
und Leidiiberwindung das oberste Gebot.
Es stellt sich also die Frage: Darf ich gegen
ein religioses Verbot, das im Altertum eine
ganz andere Bedeutung hatte als heute,
verstof3en, um einen Menschen zu heilen?
Denken Sie an das, was Jesus zum Sabbat-
gebot gesagt hat: Der Sabbat ist fiir den
Menschen da und nicht der Mensch fiir
den Sabbat. Also: Leiden als solches emp-
finde ich als sinnlos. Die Frage ist, ob der
Wert des Lebens dadurch gemindert wird.
Da sage ich klar Nein. Natiirlich ist auch
ein Mensch im duflersten Leid ein Mensch
mit absoluter Wiirde und absoluter Le-
benswertigkeit. Wenn ich mich selber
frage, ob ich einer Leidsituation auswei-
chen wiirde, indem ich um einen assistier-
ten Suizid bitte, wiirde ich es fiir mich
nach meinem heutigen Empfindungs-
stand verneinen. Trotzdem mdchte ich
anderen das Recht nicht absprechen. Das
ist ein gewaltiger Unterschied.

Ich glaube, dass dem Gesetzgeber der
Schutz des Lebens und auch die Ermunte-
rung zum Leben am besten gelingt, wenn
wir deutlich machen, dass es uns darum
geht, dass ein Mensch moglichst wenig
leiden soll. Die ganze Palliativmedizin ist ja
ausschlieflilich Leidminderung oder Leid-

89 Nr. 532, Mai/Juni 2015, 60. Jahrgang

vermeidung. Man soll geschiitzt werden
auch in einer Phase, in der die kurative
Medizin, die heilende Medizin nichts
mehr machen kann. Also meine These ist,
dass im Hinblick auf die Sinnlosigkeit des
Leidens die Medizin und die Politik dar-
auf zielen sollen, Leid moglichst zu lin-
dern oder zu vermeiden. Dass der Wert
jedes Menschen, unabhingig von seinem
gesundheitlichen Zustand absolut iden-
tisch ist, das ist fiir mich klar, das gilt vor
der Geburt, das gilt im Lebensverlauf,
das gilt in der Sterbephase. Bei der kiinst-
lichen Befruchtung und der Priimplanta-
tionsdiagnostik haben wir ja dhnlich dis-
kutiert. Ich finde es ganz wichtig, dass die
Wiirde des Menschen vorgeburtlich, im
Leben und im Sterben geschiitzt wird,
und das auf hochstem Niveau. Aber dieser
Schutz muss von dem Ansatz der Nichs-
tenliebe, der Hilfe ausgehen. Mit diesem
Motiv sollte auch alles getan werden, um
gerade in der letzten Lebensphase des
Menschen das Leid soweit zu lindern, dass
er friedlich entschlafen kann, denn das ist
der Wunsch eines jeden Menschen. Und
der Wunsch, friedlich zu entschlafen, rea-
lisiert sich nur bei einem kleinen Teil auf
natiirliche Weise, bei einem grofien Teil
der Sterbenden ist mit relativ leichten Mit-
teln zu helfen, bei einem kleineren Teil
dann mit stirkeren und bei einem ganz,
ganz winzigen Teil ist es heute eben noch
ganz schwierig.

Das Gespréch fiihrten Bernd L6hmann und
Norbert Arnold am 4. M&rz 2015.



