
113

EIN BUCH
ÜBER KULTURRELATIVISMUS

Andrea E. Ostheimer

Von weißen Wilden
und wilden Weißen –
eine Auseinander-
setzung mit Kultur-
relativismus und
Multikulturalismus
aus Anlass eines
Buches
„The past is never dead. It’s not even past.“
– William Faulkner,

Requiem for a Nun (Akt I, Szene III)

Executive Summary

To define the position of the West in the context of the
possibilities and problems of intercultural understan-
ding – this is the objective of the compilation of es-
says entitled Of White Savages and Savage Whites in
which the author, Thomas Ducks, addresses diverse
aspects of the encounter between Europe and over-
seas from a colonial, post-colonial, and contemporary
perspective. It comprises six individual articles in
which Ducks focuses on issues such as the traditional
non-recognition of coloured peoples, the influence of
foreign on local cultures, the role of European tradi-
tional thought in the formation of images of alien na-
tions, and the confrontation between one’s own cul-
tural self-interpretation and other world views.

KAS-AI 2/04, S. 113–119



The need to overcome ethnocentric attitudes and
accept cultural equivalence forms the message of this
book which not only investigates the nature of a so-
ciety which is interested in maintaining a certain rela-
tionship between what is its own and what is strange
but also looks at an individual who may feel threate-
ned as an alien living in another society or as part of a
society which may feel threatened by aliens.

According to Ducks, one of the salient characteris-
tics of the interaction between both sides is the age-
old fascination of everything alien which, however, in
no way motivates people to try and understand other
cultures. Rather, it appears that people seek to con-
firm their own value concepts, being content with ab-
sorbing the alien experience as such. As the myste-
rious and inexplicable aspects of the other are enough
to engender an interest, the book maintains, there is
normally no change of perspective which would en-
able one side to understand the other and to analyse
critically its own behaviour which, in turn, might ini-
tiate a process of mutual enlightenment.

But even Ducks’ view of things has its deficits:
While Of White Savages and Savage Whites does ad-
dress the historic determinants of ethnocentrism, it
fails to investigate the approach of cultural relativism.

As regards the latter, Ducks postulates that it is a
correlation mechanism that is necessary for survival
as it serves to protect people from complacency and
arrogance. However, it would have been important to
acknowledge the fundamental insight that moral
principles and precepts as well as patterns of beha-
viour and social interaction should always be inter-
preted and assessed in the light of their social and cul-
tural context, which virtually precludes the existence
of cross-cultural value concepts and insights. Ultima-
tely, cultural relativism and, consequently, multicul-
turalism labour under the paradox demand that while
ethnic differences should be noted, one’s own cultu-
ral values need to be treated with indifference when
cultural characteristics are seen in a relative perspec-
tive. Advocates of cultural relativism, including Tho-
mas Ducks, are inclined to deny the moral qualifica-
tion of the critics of multiculturalism. When all is said
and done, however, they reveal their own position as
absurd in doing so, for if we postulate that anything
that exists needs to be judged in relative terms, there

114



115

can be no universal standards, including that of mul-
ticulturalism.

Many of the countries that theoretically stand to
benefit from the approach of cultural relativism are
governed by authoritarian rulers – autocrats like
Robert Mugabe in Zimbabwe who gladly seize on the
rhetoric of multiculturalism in their own power poli-
tics. Seen against this background, the argument that
Ducks presents in his concluding chapter entitled
,Cultural Relativism and Human Rights‘ appears
questionable: The theory that nations are free ,to seek
and define new standards for their own behaviour un-
der a voluntary agreement‘ documents the underde-
veloped state of the universal reason propagated by
Ducks in view of current practice in international law.
This is eloquently corroborated by the fact that the
mutilation of female genitals is still common practice
in many West African countries, and by the fact that
human rights are infringed in many ways by govern-
ments who signed the Universal Declaration of Hu-
man Rights a long time ago. The same holds true for
the obvious failure of the sanctions imposed by the
International Human Rights Commission as well as
for the boycott which China and the United States
imposed on the negotiations about setting up an In-
ternational Court of Law.

The attitude of Thomas Ducks, about whose per-
son and qualifications the reader is unfortunately left
in the dark, may be legitimately described as wishful
thinking, although some of the ideas and perspectives
offered by Of White Savages and Savage Whites may
well be of value to a reader who is interested in inter-
cultural issues.

Thomas Ducks populärwissenschaftliche Essay-
sammlung versucht eine kulturelle Standortbestim-
mung des „Weissen Mannes“. Das Werk bezieht sich
sowohl auf die koloniale als auch auf die post-kolo-
niale Vergangenheit, ohne dabei den Brückenschlag
zur Gegenwart zu vernachlässigen.

Der Essay „Menschen wie wir“ greift die frühere
Nichtanerkennung der Farbigen als gleichwertiger
Wesen auf. Um die in der öffentlichen Wahrnehmung
ausgeblendeten fremdkulturellen Einflüsse auf die
eigene Kultur geht es in der Skizze „Was uns fremde
Völker gaben“. Der Aufsatz „Das gegenseitige Un-
verständnis der Kulturen“ versucht europäische Ge-

Thomas Ducks, Von
weißen Wilden und wilden
Weißen: Facetten der euro-
päisch-überseeischen Begeg-
nung, IKO-Verlag für Inter-
kulturelle Kommunikation,
Edition ZeitReise, Frankfurt
am Main/London 2003,
100 S.



fühls- und Denktraditionen aufzuzeigen, die das Ver-
hältnis zum Fremden beeinflussten, und zum Teil
noch immer beeinflussen. Der Text „Nichts versteht
sich von selbst“ greift scheinbare Selbstverständlich-
keiten unserer Kultur auf und konfrontiert sie mit
anderen Weltanschauungen. Ein fiktiver Fremder
widmet sich im Stil eines Reiseberichtes des 19. Jahr-
hunderts den Eigenarten der deutschen Gesellschaft
und Kultur. In seinem Nachwort greift der Autor ab-
schließend den Themenkomplex „Kulturrelativismus
und Menschenrechte“ auf.

Die Publikation Von weissen Wilden und wilden
Weissen ist ein Plädoyer für die Überwindung des
Ethnozentrismus und die Akzeptanz kultureller
Gleichwertigkeit. Dabei legt der Autor sowohl histo-
rische Determinanten des Ethnozentrismus dar als
auch die individuellen Bewusstseinsschranken, die
den Blick auf die eigene Kultur und deren Konditio-
nierung behindern.

Den Untersuchungsgegenstand bildeten sowohl
die jeweilige Gesellschaft (kulturelle Gemeinschaft),
die an einer Aufrechterhaltung eines bestimmten Ver-
hältnisses zwischen dem Eigenen und dem Fremden
interessiert ist, als auch das Individuum, das sich
selbst als ‚Fremder‘ von einer Gesellschaft ausge-
schlossen fühlt, oder das als ‚fremd‘ konstruierte als
Bedrohung perzepiert. Ducks argumentiert hier, dass
„das Fremde häufig fremd geblieben ist, weil wir
nicht zulassen konnten, dass es das eigene Sein in
Frage stellt.“ Eine Deklassierung erfolge häufig zum
Schutz des Eigenen.

Gleichzeitig beleuchtet Ducks das Phänomen der
seit Jahrhunderten bestehenden Faszination durch
das Fremde. Das Interesse am Fremden, das sich
früher am individuellen Zuspruch der heimischen
Völkerschauen (z.B. in Hagenbecks Tierpark) aus-
drückte, wird heute durch Fernreisen befriedigt. Al-
lerdings ist das Interesse an der Kuriosität des Frem-
den limitiert. Der Schritt zum Verstehen der anderen
Kultur wird nicht gegangen. Der Versuch, das
Fremde aus sich selbst heraus zu begreifen, der die
Fähigkeit voraussetzt, sich selbst an die Stelle der an-
deren zu setzen, unterbleibt. Das Erkenntnisinteresse
beschränkt sich auf die Bestätigung heimischer Wert-
und Ordnungsvorstellungen. Primär steht das Erleb-
nis der Differenz im Vordergrund. Dabei wird jedoch

116



117

häufig übersehen, dass sich im Fremden die unter-
drückten Bereiche der eigenen Kultur widerspiegeln.
„So trat der Europäer in den Völkerausstellungen ge-
bannt zwischen Abkehr und Verlangen sich selbst ge-
genüber, ohne sich selbst zu erkennen.“

Im Umgang mit dem Fremden tritt zudem das
Problem auf, dass das Fremde geheimnisvoll und un-
erklärlich erscheinen und bleiben muss, um interes-
sant zu sein. Durch diese Verhaltensweise wird die
Chance vergeben, durch einen Perspektivenwechsel
auch einen heilsamen Blick auf das eigene Verhalten
zu werfen und zudem Reaktionen der anderen besser
zu verstehen. Ein Prozess wechselseitiger Erhellung
unterbleibt. Das Wissen um das fremdländische Erbe
der eigenen Kultur bleibt rudimentär. Insbesondere
in der Skizze „Was uns fremde Kulturen gaben“ gibt
Ducks zahlreiche Beispiele kultureller Diffusion, die
die synkretistische Vielfalt westlicher Zivilisation un-
terstreichen.

Ducks widmet sich jedoch auch aus einer histori-
schen Perspektive der Frage, wie die Wissenschaft
den Umgang mit dem Fremden durch Deutungsan-
gebote unterstützt, bzw. das Fremde erst durch das
Angebot sozialer und kontextabhängiger Unterschei-
dungskriterien konstruiert und durch die Ausstat-
tung mit wissenschaftlichem Wahrheitsgehalt letzt-
lich legitimiert. Der Autor setzt sich hierbei mit den
historischen Determinanten des Ethnozentrismus1)

auseinander, unterlässt jedoch die ebenso notwendige
kritische Auseinandersetzung mit dem kulturrelati-
vistischen Denkansatz und dessen historischer Ent-
wicklung.

Stattdessen wird Kulturrelativismus als überle-
bensnotwendiges Korrektiv postuliert, „das uns da-
von abhält, selbstgefällig und anmaßend zu werden“.
Ohne ihn beim Namen zu nennen, argumentiert
Ducks in der Tradition von Clifford Geertz, der mit
seinem kulturrelativistischen Ansatz sowohl auf die
Existenz anderer Denkweisen jenseits der eigenen
aufmerksam machen möchte als auch auf die Charak-
teristiken der eigenen kulturellen Mentalität.

Wichtig für den kulturrelativistischen Diskurs ist
der grundlegende Gedanke, dass moralische Prinzi-
pien und Erkenntnisse sowie bestimmte Verhaltens-
und Umgangsformen immer im Lichte des dazu-
gehörigen sozialen und kulturellen Kontextes ver-

1) Eigene Ethnie wird als das
Zentrum aller Dinge bewertet
und alle anderen Kulturen im
Hinblick auf die eigene Welt-
anschauung eingestuft und
beurteilt. „Aus dem Neben-
einander der Kulturen kon-
struierte man ein Nacheinan-
der – mit sich selbst auf dem
Thron.“ In der politischen
Sphäre fand das im Ethnozen-
trismus zum Ausdruck
kommende zivilisatorische
Sendungsbewusstsein der
Europäer im Imperialismus
der Grossmächte seinen
Ausdruck.



standen, beurteilt und betrachtet werden müssen.
Dies schließt in Konzequenz zugleich die Existenz
transkultureller bzw. kulturübergreifender Werte
und Erkenntnisse aus. Gleichzeitig bringt Kulturrela-
tivismus – und das sich daraus ableitende Phänomen
des Multikulturalismus – Pluralität und Vielfalt mit
Ethnizität in Verbindung und konstitutiert damit die
jeweiligen Gemeinschaften und deren Fremdheit zu-
einander. In dieser Sichtweise bleibt eine Person einer
anderen Kultur stets ‚das Fremde‘ bzw. ‚das Andere‘.
Letztlich offenbart sich im Kulturrelativismus das
Paradox, dass auf der einen Seite ethnische Differenz
ausdrücklich und in ethnischer Weise zur Kenntnis
genommen werden soll. Auf der anderen Seite erfor-
dert jedoch die Relativierung kultureller Merkmale
eine Distanz und Gleichgültigkeit gegenüber den
eigenen kulturellen Werten, die sich der Mensch
durch Geburt und Erziehung im jeweiligen kulturel-
len Kontext erworben hat. Angesichts der dem Kul-
turrelativismus inhärenten kulturellen Indifferenz
stellte der französische Anthropologe Claude Lévi-
Strauss sich zu Recht die Frage, ob kulturelle Vielfalt,
wie sie der Kulturrelativismus fördern möchte, nicht
gerade die Konservierung der eigenen kulturellen
Werte erfordert, um sich vom ‚Anderen‘ abzugrenzen
– „to distinguish itself from them – in short to be it-
self“.

Gleichzeitig sollte nicht übersehen werden, dass
Vertreter des kulturrelativistischen Ansatzes wie der
Autor Thomas Ducks dazu tendieren, Kritiker des
Multikulturalismus als moralisch schlechtere Men-
schen darzustellen. Damit führen sie jedoch ihre
eigene Denkschule ad absurdum. Denn wo letztlich
alles als relativ zu beurteilen ist, gibt es keinen uni-
versellen Standard – auch nicht den des Multikultura-
lismus.

Betrachtet man sich die empirische Realität insbe-
sondere in jenen Ländern, deren Individuen letztlich
von einem kulturrelativistischen Ansatz profitieren
sollten, so wird deutlich, dass häufig autoritäre Herr-
scher wie zum Beispiel Simbabwes Robert Mugabe
die anti-westliche Rhetorik des Multikulturalismus
für machtpolitische Zwecke instrumentalisieren. Vor
diesem Hintergrund nimmt sich auch Ducks’ Argu-
mentation im abschliessenden Kapitel „Kulturrelati-
vismus und Menschenrechte“ als ausgesprochen

118



119

schwach aus. Für Ducks bedeutet Kulturrelativismus
nicht „notwendigerweise den Verzicht auf jede Be-
wertung fremdkultureller Phänome“. Für ihn bleibt
es den Völkern unbenommen, „in freiwilliger Über-
einkunft neue Maßstäbe für das eigene Verhalten zu
suchen und festzulegen“. Er argumentiert, dass die
Menschenrechte eine Idee seien, die von immer mehr
Staaten befürwortet und als Orientierung für das Zu-
sammenleben geschätzt werden. „Die Schaffung
weltweit gültiger Regeln und Institutionen ist Aus-
druck für die universelle Vernunft, die nach einer von
den Völkern untereinander verabredeten Wahrheit
verlangt, welche auch jenseits der bisherigen Kultur-
traditionen liegen kann.“

Wird jedoch neben der blanken Theorie auch die
völkerrechtliche Praxis in die Betrachtung einbezo-
gen, so wird deutlich, dass die vom Autor propagierte
universelle Vernunft nicht sehr ausgeprägt ist. Zwar
ratifizierte die Mehrzahl der Staaten dieser Erde die
Allgemeine Menschenrechtserklärung, doch hält dies
die wenigsten davon ab, weiterhin Menschenrechts-
verletzungen zu begehen, zu tolerieren oder als kul-
turelle Eigenart zu akzeptieren. Die in vielen ost- und
westafrikanischen Staaten noch immer praktizierte
Verstümmelung weiblicher Genitalien ist hier nur ein
Beispiel von vielen. Die den regionalen Gerichtshöfen
sowie der Internationalen Menschenrechtskommis-
sion an die Hand gegebenen Sanktionsmechanismen
besitzen darüber hinaus kaum abschreckende Wir-
kung und verleihen diesen Institutionen wenig mehr
als einen Papiertiger-Status. Auch die zähen Verhand-
lungen zur Etablierung eines Internationalen Strafge-
richtshofes (ICC) und das ablehnende Votum Chinas
und der Vereinigten Staaten zeigen deutlich, dass
Ducks’ Argumentation in die Kategorie Wunschden-
ken einzuordnen ist.

Trotzdem bietet Von weißen Wilden und wilden
Weißen für den an interkulturellen Themen interes-
sierten Leser neue Denkanstöße und ungewöhnliche
Perspektiven. Fehlende Autorenhinweise lassen den
Leser allerdings über die Person und Qualifikation
des Autors weitgehend im Unklaren.


	Publikationen: 


