
14 Die Politische Meinung

SCHWERPUNKT

Sprechen über  
das Eigene

Die aktuelle Debatte als Chance

Über das Fremde spricht es sich leichter als 

über das Eigene. Deshalb sind Flüchtlinge, die 

zu Hunderttausenden in unser Land kommen, 

zwar der Anlass, aber nicht die einzigen Adres-

saten der Debatte um die „Leitkultur“. Es ist 

wahr: Die, die zu uns kommen, brauchen eine Orientierung, die ihnen hilft, 

unsere Erwartungen, Regeln und Lebensformen zu verstehen. Sie sollen auch 

wissen, welche Voraussetzungen für das Heimischwerden in unserem Land 

gelten. Doch auch die Autochthonen oder die, die schon vor längerer oder gar 

sehr langer Zeit eingewandert sind, brauchen eine Orientierungshilfe, sie 

brauchen eine Verständigung und eine Vergewisserung. Wie wollen wir  

PETRA BAHR
Geboren 1966 in Lüdenscheid, 
 Leiterin der Hauptabteilung Politik 
und Beratung der Konrad-Adenauer-
Stiftung.



15 Nr. 536, Januar/Februar 2016, 61. Jahrgang

in  einer Gesellschaft des sich zusehends verschärfenden Pluralismus der 

 Herkünfte, Lebensformen und Vorstellungen von einer guten Zukunft ge-

meinsam leben? Die deutsche Gesellschaft, wir alle, werden uns mit den 

Flüchtlingen gemeinsam verändern. Eine Leitkulturdebatte unterläuft deshalb 

notwendigerweise die Unterscheidung in „sie“ und „wir“, wenn sie sich ernst 

genug nimmt. In dieser Debatte geht es um den gemeinsamen Horizont aller.

Die aktuellen Flüchtlingsbewegungen sind Vorboten einer Welt, in der 

die globalen Verwerfungen und Krisen, aber auch die Möglichkeiten und 

Chancen überall sichtbar werden. Wir Deutschen müssen uns fragen, wie wir 

uns als Einwanderungsgesellschaft verstehen. Lange haben wir diese Debatte 

nicht geführt – und sind doch eines der erfolgreichsten und liberalsten Län-

der der Welt geworden, bei all den integrationspolitischen Problemen, die es 

schon vor den großen Fluchtbewegungen gab. Die Verständigung über den 

gemeinsamen Horizont wird vor allem als Thematisierung von Verlustängs-

ten geführt. Das „Eigene“ steht auf dem Spiel, auch wenn es schwerfällt, die-

ses „Eigene“ benennen zu können. Diese Furcht vor dem Verlust des Eigenen 

ist Ausdruck von Sorgen, aber auch von Kränkungen, weil durch die rasante 

Veränderung der Welt viele Erschütterungen zu innerer und äußerer Haltlosig-

keit führen. Die Fremdheit in der eigenen Welt trifft nun auch Fremde aus  einer 

anderen Welt. Wer die eigene Kränkung auf den Fremden projiziert, für den 

ist das Eigene aber noch nicht sagbarer geworden. Er kann nur besser von der 

Leerstelle ablenken. Es bedarf deshalb einer auch öffentlichen Einübung ins 

Sprechen, ja Besprechen dessen, was angesichts der gewaltigen Bewegungen, 

die auch die deutsche Gesellschaft ergreifen, in den Zeiten kommender Span-

nungen zusammenhält. Dazu braucht es auch einen Sinn für die eigene Ge-

schichte, vor allem aber eine gründliche Analyse. Wie funktioniert diese Ge-

sellschaft denn? Was macht sie aus? Und woran scheitert sie? Fehlt diese 

Analyse, wird sie gar ersetzt durch ein apokalyptisches Raunen, dass jetzt eine 

Ära unwiederbringlich zu Ende gehe, wird aus dem unsagbar Eigenen im Ge-

genüber die Differenz zum Fremden, dann entstehen nur Wut und Abgren-

zung bis hin zur Gewalt, es entsteht jedoch keine „Kultur“. 

Die Diskussion darüber, ob der Leitkulturbegriff geeignet oder unge-

eignet, längst verbraucht oder noch gar nicht richtig entdeckt ist, bleibt so 

lange ein Ablenkungsmanöver von Intellektuellen und Talkshowgästen wie 

die Frage, welche Haltungen, welche Regeln und welche Orientierungen für 

das Miteinander in einer offenen, pluralen, freiheitlichen Gesellschaft es denn 

genau sind, die für unser Zusammenleben unabdingbar sind. Noch ist die Dis-

kussion ähnlich verdruckst wie die Debatte um die Frage, ob es einen Kanon 

kultureller Regeln, Texte, Bücher oder Bilder geben muss, in dem diese künf-

tig leitende Kultur beispielhaft aufgehoben ist. Eher diskutiert man über den 

Sinn oder Unsinn verbindlicher Kanonizes, als probeweise einen Kanon zu-

sammenzustellen. Die Kanondebatten der letzten Jahre zeigen aber auch, 

dass im fruchtbaren Streit ein großer Konsens besteht über das, was nach wie 



16 Die Politische Meinung

Schwerpunkt

vor oder immer wieder neu als kostbar erachtet wird. Man könnte sogar wei- 

ter gehen: Schon die intensive Diskussion über das, was zum Kanon gehört 

und was er an Kraft für die heute Lebenden verloren hat, ist Teil des Vergewis-

serungsprozesses: Was ist uns eigentlich wichtig? Ein Kanon versammelt das, 

was heute gültig ist. Der Kanon ist deshalb ein Modell für die Dynamik des 

Konservierens im heute nach den Kriterien von heute: Neue Texte kommen 

dazu, andere, ältere werden verworfen, noch ältere werden wiederentdeckt. 

Kanonisierungsprozesse sind Leitbildprozesse en miniature.

Leitkulturdebatten sind konservativ. Sie zu führen, steht deshalb Kon-

servativen gut zu Gesicht. Allerdings geht es in diesem recht verstandenen 

Konservatismus nicht um den Schutz des Alten gegen eine Bedrohung durch 

Neues. Schon gar nicht verbirgt sich hinter dieser Debatte eine politische Nos-

talgie. Der wahrhaft Konservative nimmt die Gegenwart, wie sie ist. Diesseits 

von Euphorie oder Untergangsphantasien, die er beide als Anmaßung gegen-

über der Geschichte empfindet, fragt er nach dem Verteidigenswerten in der 

Veränderung, nicht nach einem Fluchtweg aus dieser Veränderung. Unter 

Umständen ist es deshalb der Konservative, der auch zum Vergessen oder Ver-

abschieden von nur vermeintlich Wichtigem ermutigt. Konservatismus ist 

deshalb nicht das Gegenteil einer Bewegung in eine offene Zukunft, sondern 

ihr Orientierungssinn. Die derzeitige Flüchtlingskrise ist eine Chance des 

Konservatismus für identitätspolitische Antworten, wenn es gelingt, Fragen 

nach Zugehörigkeit und Heimat, nach Selbstgewissheit und Gemeinsinn mit 

allen und für alle zu führen. Eine Identitätspolitik durch Abgrenzung schafft 

 weder für individuelle noch für kollektive Identitäten ein stabiles Vertrauen in 

die eigenen Ressourcen. Identität durch Abgrenzung bleibt außenbestimmt 

und deshalb labil.

DAS GRUNDGESETZ IST AUCH  
GERONNENE KULTUR

Die Frage nach der Leitkultur lässt sich nicht mit dem Hinweis auf das schöne 

Wort „Verfassungspatriotismus“ beantworten. Die Verfassung ist mehr als ein 

Bündel von Abwehrrechten gegen den Staat, aber auch mehr als ein verständ-

licher Regelkanon, den man nur auswendig lernen muss (obwohl es eine 

schöne Übung für Schulkinder wäre, wenigstens die ersten Artikel des Grund- 

gesetzes „by heart“, also in Kopf und Herz, zu haben). Die Leitbegriffe des 

Grundgesetzes, von der Menschenwürde bis zur Meinungsfreiheit, sind vo-

raussetzungsvoll. Die Verfassung als geronnenes Recht ist auch geronnene 

Kultur. Jede neue Entscheidung, jeder Versuch, Verfassungstreue und gesell-

schaftlichen Wandel in Rechtsauslegung und Rechtsprechung weiterzuent-

wickeln, zeigt, dass diese „Kultur“ nichts Abständiges, Vergangenes oder  Festes 

ist. Sie ist selbst im Wandel. Wer wollte bestreiten, dass in alle  Zentralbegriffe 



17 Nr. 536, Januar/Februar 2016, 61. Jahrgang

des Grundgesetzes kulturelle Vorstellungen eingewandert sind, die aus dem 

breiten Strom der Religions- und Geistesgeschichte gespeist sind? Deshalb 

lohnt es sich, die Verfassung auch als kulturellen Text zu lesen. Es könnten 

sogar wertvolle Hinweise für eine Alltagsleitkultur daraus erwachsen. Der 

Artikel über Religionsfreiheit etwa steht im Horizont vergangener Religions-

konflikte und ihrer Bändigung durch den Staat. Der Hinweis darauf, dass im 

Namen der Religionsfreiheit nicht alles geht, schon gar nicht die Beschimp-

fung, Verunglimpfung oder gar Bestrafung derer, die sich von der eigenen 

Religion abwenden, dass die Gleichwürdigkeit der Geschlechter auch in reli-

giösen Angelegenheiten gilt und Schranken der Religionsfreiheit, etwa im 

Falle des Kopftuches von Beamtinnen, möglich (und nötig) sind, ergibt sich 

aber nicht aus dem Gesetzestext, sondern höchstens aus Rechtsprechung  

und Auslegung, ist für alle greifbar aber in der gelebten Praxis der Reli gions-

gemeinschaften in Deutschland. 

Eine positive Formulierung der Rolle des Staates, mithin des Rechts-

staates, seiner Institutionen und seiner Symbole, gehört zu den ersten Auf-

gaben der Leitkultur in der Einwanderungsgesellschaft. Die Achtung und der 

Respekt vor Vertreterinnen und Vertretern dieses Staates, der nicht als das 

andere unser selbst, sondern als durch das Staatsvolk verfasst gedacht und 

verteidigt werden muss, muss Thema der künftigen Leitkultur sein. Es stimmt: 

Der freiheitlich-demokratische Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst 

nicht garantieren kann. Er lebt von den Überzeugungen und Haltungen, vom 

Mitwirken und Mitgestalten seiner Bürger. Doch die offene, plurale Gesell-

schaft lebt nur unter den Voraussetzungen, die der Staat garantieren kann. 

VORSICHT VOR DER  
LAIZISTISCHEN VERSUCHUNG

Wenn gilt, dass Kultur das ist, was sich von selbst versteht und latent bleibt, 

dann wird die Thematisierung des Selbstverständlichen auch seinen Gegen-

stand verändern. Wem ist denn noch klar, dass sich der Sonntagsschutz der 

prägenden Kraft des Christentums verdankt und nicht der Kultur des „Aus-

schlafens und Brunchens“? Rückbesinnungen haben immer auch Konse-

quenzen, sobald sie mehr als rhetorische Rückverweise sind. Dabei lohnt es 

sich übrigens auch, die zu fragen, die mit wachem Blick zu anderen Wahrneh-

mungen kommen: Was bedeutet die Beobachtung von Flüchtlingen, dass 

Deutschland ein sehr christliches Land sei, für künftige Debatten über die 

Rolle der Religion in der Öffentlichkeit? Schon jetzt zeigt sich angesichts der 

lebensverachtenden Fratze des radikalen Islamismus eine neue Neigung zum 

Laizismus, also zu der politischen Weltanschauung, nach der es uns allen besser 

ginge, wenn Religion keine Rolle im öffentlichen Leben spielte. Zur deutschen 

Leitkultur gehört es, auch in schwierigen Zeiten der laizistischen Versuchung 

Sprechen über das Eigene, Petra Bahr



18 Die Politische Meinung

nicht zu erliegen und Religion als ambivalente Macht zu beschreiben. Das 

stellt verfasste Kirchen vor andere Herausforderungen als die muslimischen 

Religionsgemeinschaften. Gefordert sind aber alle, dieses Verhältnis neu aus-

zuloten.

In allen Debatten um Leitkultur spielt die Aufklärung als Pathosformel 

eine Hauptrolle. Die Ideale der Aufklärung – Freiheit, Gleichheit und Men-

schenrechte – werden mit einem Ausrufezeichen versehen. Die Aufklärung ist 

aber kein abgeschlossenes Geschichtszeichen, von dessen Strahlkraft wir 

heute noch zehren. Als Befreiung und „Ausgang des Menschen aus seiner 

selbst verschuldeten Unmündigkeit“ (Immanuel Kant) ist Aufklärung ein 

Projekt, eine ständige Aufgabe, eine Herausforderung, die heute eher noch 

wächst. Nichts ist vor dieser Anforderung sicher. Keine heiligen Bücher, keine 

heiligen Männer und Frauen, keine mitgebrachten oder vorgefundenen Tra-

ditionen, aber auch nicht das „Eigene“, das seine Aura nur so lange behält, 

wie es unbefragt bleibt. Diese Befragung kann schwer erträgliche Formen an-

nehmen. Deshalb ist Aufklärung auch eine Zumutung, die wir einander aber 

nicht ersparen  dürfen. Das ist das Wagnis der geistigen und politischen Frei-

heit, das wir im Westen eingegangen sind. Diese Aufklärung auf Dauer zu 

stellen, sich in seiner Urteilskraft von Besonnenheit und genauem Blick leiten 

zu lassen, ist vielleicht die schwerste Übung in Zeiten, in der aggressive Unge-

duld, schnelle Lösungen und markige Worte so viel leichter zu sein scheinen 

als das aktive Aushalten einer offenen Zukunft.

Selbstverständigungsdebatten brauchen ein Forum, auf dem gemein-

sam über Haltungen, Regeln und anerkannt Gültiges geredet wird. In Zeiten, 

in der mediale Öffentlichkeiten immer stärker fragmentieren und Netz-

gemeinden zu Selbstverstärkungs-Gemeinschaften werden, die sich abschlie-

ßen gegen den Austausch von Informationen und den Streit um ihre Deutun-

gen. Da ist schon die Klärung dessen, was der Fall ist, nicht mehr leicht 

herbeizuführen. Deshalb stellt sich mit großem Ernst die Frage: wo das Spre-

chen über das Gemeinsame denn anders als durch schroffe Abgrenzungen 

gegenüber den anderen, „die da oben“ oder „die von draußen“ gelingen soll. 

Die demokratische Kultur, als deren Basis und Einlösung die kommende Leit-

kulturdebatte verstanden werden muss, braucht Austragungsorte und Büh-

nen für diese Diskussion. Nicht nur über das „Was“, sondern auch über das 

„Wo“ braucht es eine Verständigung. Es braucht Orte, wo das Sprechen über 

das Eigene, das Wichtige, das unmittelbar Notwendige eingeübt werden kann. 

Es braucht vertrauenswürdige Sprecherinnen und Sprecher, die auf großen 

und kleinen Bühnen möglichst viele Stimmen repräsentieren. Identitätspoli-

tik, die akzeptiert, dass es Identität immer nur als Bewegung im Werden, als 

Selbstverständigungsprozess gibt, wird neue Orte des Sprechens erfinden 

und alten Orten neue Glaubwürdigkeit geben müssen.

Sprechen über das Eigene, Petra Bahr


