
Februar 2002 hat sich der französische
Außenminister Hubert Védrine unerwar-
tet deutlich zum „Zusammenprall“ und
zum „Dialog“ der Kulturen geäußert. Da-
bei stimmte er zwar Huntingtons These
vom Zusammenprall der Kulturen nicht
direkt zu, aber er kritisierte doch deren
Kritiker: „Getragen vom Geist der Eini-
gung, der Freundschaft und der Toleranz,
sagt man dann: ,Aber nein, es gibt keine
Kulturen, es gibt Werte, die der ganzen
Welt gemein sind’, und schließlich lässt
man eine Realität außen vor … Das ist ein
echtes Problem. Und man muss den Mut
haben, über dieses Problem zu reden.“
Diejenigen, die die Augen vor den realen
Unterschieden zwischen den Kulturen
verschlössen, so Védrine weiter, betrie-
ben das, „was man im Französischen die
,Vogel-Strauß-Politik’ nennt“. Man habe
sich angewöhnt, auf die Gefahr des Zu-
sammenpralls mit dem Angebot des Dia-
loges zu reagieren, und dazu sei man
schließlich auch in Istanbul zusammen-
gekommen. Aber es dürfe kein Dialog im
üblichen Sinne sein, „der zu nichts führt,
denn es ist ein so liebenswürdiger Dialog,
dass man sich nie getraut, Themen anzu-
sprechen, bei denen die Meinungen aus-
einander gehen“. Diese Themen seien, auf
den Islam bezogen, insbesondere die
Rolle der Frau, die Verweigerung von De-
mokratie und Menschenrechten und, be-
zogen auf die westliche Gesellschaft, das
Auseinanderbrechen der Familien.

Es ist vielleicht kein Zufall gewesen,
dass ein französischer Politiker und nicht
etwa sein deutscher Amtskollege Fischer

Die hier referierten und diskutierten De-
battenbeiträge beziehen sich teilweise auf
islamistische, fundamentalistische Posi-
tionen, die, das sei vorweg unterstrichen,
nicht die der muslimischen Bevölkerung
in Frankreich sind. Sie vertritt zu mehr als
drei Vierteln keine extremistischen An-
sichten, sondern praktiziert die Religion
mehr oder weniger intensiv im Rahmen
des vorgegebenen gesetzlichen und ge-
sellschaftlichen Regelwerkes. Sie akzep-
tiert also de facto das Leben in einer be-
reits säkularisierten Welt.

Auch die in Frankreich tätigen Imame
haben sich mehrheitlich an die Ordnun-
gen und Wertvorstellungen im Hexagon
angepasst und predigen nicht etwa den
heiligen Krieg gegen die Ungläubigen.
Nur ganz ausnahmsweise beziehen sie
sich überhaupt auf politische Themen. Im
Vordergrund stehen moralisierende Er-
mahnungen zu einem anständigen, brü-
derlichen, gemeinschaftsdienlichen Le-
ben. Das hat jedenfalls eine noch nicht
veröffentlichte Untersuchung des natio-
nalen Forschungsinstituts zur inneren Si-
cherheit (IHESI) ergeben. 

Dass dieses Institut überhaupt eine sol-
che Studie durchgeführt hat, zeigt jedoch
andererseits, dass man in Frankreich be-
sorgt ist, ein terroristischer Islamismus
könne im eigenen Land Fuß fassen. Und
auch für diese Besorgnis gibt es Gründe.

Zusammenprall der Kulturen?
Beim Forum der Minister der Europä-
ischen Union und der Organisation der
islamischen Konferenz in Istanbul am 12.

Seite 37Nr. 390 · Mai 2002

Zu den Voraussetzungen
eines muslimischen 

Extremismus

Französische
Islamdebatten
Johannes Thomas



sich in dieser Weise geäußert hat. Die
französische Diskussion zum Islam wird
insgesamt offener, intensiver und weni-
ger im Bemühen um politische Korrekt-
heit geführt als in Deutschland. Sie ist
auch weniger auf Spezialistenzirkel be-
schränkt, sondern findet außer in Zeit-
schriften auch in der Tagespresse statt.
Dennoch hat auch in Frankreich die Kom-
munikation zwischen den Kulturen und
Religionen erst begonnen. 

Die Fragen, die die Öffentlichkeit nach
dem 11. September 2001 besonders be-
schäftigt haben, lauten insbesondere: Wie
hält es der Islam mit der Gewalt? Wie
steht er zu Selbstmordattentätern, die un-
schuldige Menschen in den Tod reißen?
Wie ist die Rolle der Frau im Islam zu ver-
stehen? Hinter diesen Fragen steht, als
eine Art Rahmenthema, die Frage nach
den Chancen eines säkularisierten, eines
europäischen Islam.

Politischer und transnationaler 
Islamismus
Seit dem 11. September hat das Bedürfnis
nach beschönigenden Islamanalysen
stark nachgelassen, wie sie zuvor von
manchen Orientalisten gepflegt wurden,
die sich in vorauseilendem Gehorsam an
die Sprachregelungen derjenigen islami-
schen Länder anpassen, in denen sie
gerne weiter willkommen sein möchten.

Besondere Aufmerksamkeit fanden
zunächst politologisch arbeitende Islam-
forscher wie Olivier Roy, der schon zu Be-
ginn der 90er Jahre den Niedergang eines
bestimmten politischen Islam und das
Aufkommen fundamentalistisch-islamis-
tischer Netzwerke analysiert hatte. Der
Islamismus als Streben nach der politi-
schen Macht in den Hauptstädten ist nach
Roy mehr oder weniger deutlich geschei-
tert, während der Neofundamentalismus
in allen islamischen Gesellschaften stän-
dig an Boden gewinnt. Er strebe nicht län-
ger einen islamischen Staat nach traditio-
nellem Verständnis an, sondern eher, wie

bei den afghanischen Taliban zu beobach-
ten, die Errichtung von „Scharia-Emira-
ten“.

Er ist, so Roy, umso gefährlicher, als er
sich internationalisiert hat und nun leicht
Verbindungen eingehen kann mit Netz-
werken, die sich den Kampf gegen Kapi-
talismus und Globalisierung auf die Fah-
nen geschrieben haben.

Seinen eigentlichen Nährboden aber
finde dieser transnationale Islamismus in
der für die muslimische Bevölkerung aus-
sichtslos scheinenden Lage im Nahen Os-
ten, wo eine politische Zukunft für die Be-
völkerung nicht zu erkennen sei.

Roys Vorstellungen vom Wandel im
Islam hat sich inzwischen auch der eben-
falls einem breiteren Publikum bekannte
Gilles Kepel angeschlossen. (Vergleiche
hierzu Jean-Pierre Froehly, in: Dokumente.
Zeitschrift für den deutsch-französischen
Dialog, Heft 6, 2001, Seite 464 ff.)

„Heiliger Krieg“
Nach den Selbstmordattentaten auf New
York und Washington, die als Kampfes-
handlungen in einem heiligen Krieg legi-
timiert worden waren, stellte sich als Ers-
tes die Frage nach dem Verhältnis von Is-
lam und kriegerischer Gewalt gegenüber
anderen Kulturen, also nach dem Begriff
des Djihad.

Nach Alexandre del Valle ist der Djihad
das natürliche Expansionsmittel des Is-
lam. Schon Mohammed selbst habe an
fast achtzig Kämpfen teilgenommen und
Kriegsbeute bei den „Ungläubigen“ ge-
macht. Die Wurzeln dieser kriegerischen
Haltung aber seien im Koran selbst und in
den Auslegungen zu suchen, die aus den
ersten Jahrhunderten nach Mohammed
stammten.

Im Koran werde der bewaffnete
Kampf der „Pfad Gottes“ genannt, und
die gefallenen Mudschaheddin würden
mit „Glaubensmärtyrern“ verglichen (IX,
52; LVIII, 19). Der Koran enthalte eine
Fülle von Suren, die zum Krieg gegen die

Seite 38 Die politische Meinung

Johannes Thomas



widerspenstigen Juden und Christen
oder Polytheisten aufriefen. (Vergleiche
hierzu auch: Barbara Huber Rudolf, Ge-
walt und Islam, in: Die politische Meinung,
Nr. 385, Dezember 2001, 53 ff.)

„O Gläubige, bekämpft die Ungläubi-
gen, die euch benachbart sind, und lasst
sie in euch Härte finden! […]“ (9, 123);

oder auch:
„Wenn ihr (in der Schlacht) auf die sto-

ßet, die ungläubig sind, trefft ihre Nacken;
und wenn ihr sie so überwältigt habt, dann
schnüret die Bande fest.“(47, 4).

So hätten El-Bokhari, El-Ghazali
(1058–1111), Nawawi, Ibn Taimiyya und
Malik, die großen orthodoxen muslimi-
schen Denker und Kommentatoren der
Hadithe (Aussprüche und Taten Moham-
meds), die theoretischen Grundlagen für
den „heiligen Krieg (oder ,das Sich-Ab-
mühen’) auf dem Pfade Gottes“ (jihad fi
sabill’illah) geschaffen und die Modalitä-
ten zur Auslöschung der „Ungläubigen“
festgelegt: Das Gesetz verbietet, im Krieg
gegen die Ungläubigen Minderjährige,
Geistesgestörte, Frauen und Hermaphro-
diten zu töten […], rechtmäßig getötet
werden dürfen aber „Mönche [keine Ein-
siedler], Söldner, die die Ungläubigen in
ihre Dienste genommen haben, Alte und
Schwache“ etc. […], schreibt Nawawi.

„Die Ermordung der sieben Trappis-
tenmönche im algerischen Dorf Tibhirine
am 21. Mai 1996 durch ein Kommando
der GIA beruht also auf einer juristisch-
theologisch legalen Grundlage […].“ (Les
fondements théologiques et canoniques
du terrorisme islamiste, Le Figaro, 25. Sep-
tember 2001)

Soheib Bencheikh, Großmufti von
Marseille und Anhänger eines reformier-
ten, „republikanischen“ Islam, stellt den
mörderischen Terror der GIA (Groupe Is-
lamique Arme) in den ihn legitimieren-
den Zusammenhang mit der theologi-
schen Orthodoxie: „Die Männer der GIA
[…] handeln ganz auf der Grundlage des
kanonischen Rechts. Deshalb sieht man

sie ebenso beten wie vergewaltigen […].
Frauen gehören gemäß der Logik dieses
islamischen Rechts zur Kriegsbeute […].
Ich prangere die Scheinheiligkeit der
muslimischen Theologen an, die zwar
diese mörderischen Gemetzel ablehnen,
aber nicht deren theologische Grundla-
gen in Zweifel ziehen. Es ist an der Zeit,
dass sie das muslimische Recht säkulari-
sieren, insbesondere in jenen Punkten, die
diesen Barbaren einen Vorwand bieten,
ihre Verbrechen mit einer bestimmten is-
lamischen Rechtsauffassung zu bemän-
teln.“ (Le Matin, 11. Januar 1998)

Islamapologetik und Christentum
Dass es eine Reihe von Suren gibt, die zur
Gewalt gegen die Verleugner Allahs, die
Ungläubigen aufrufen, ist offenbar nicht
zu bestreiten, und sie haben in einem Is-
lam, der weitgehend an einer wortwört-
lichen Lesart des Koran festhält, auch
heute noch Gültigkeit. Neuere Interpreta-
tionen stellen jedoch die kriegerischen
Aussagen in ihren historischen Kontext.
So können aggressiv klingende Aussagen
relativiert und entschärft werden. 

Zur Entlastung vom Vorwurf der Ag-
gressivität wird daneben gerne darauf
hingewiesen, dass auch Texte aus dem
Alten Testament durchaus zur Gewaltan-
wendung aufrufen, ohne dass darin der
„,wahre‘ Grund für die Kreuzzüge und
die Kriege gesehen würde, die im Lauf
der Jahrhunderte die jüdisch-christliche
Welt mit Blut befleckt haben“, meint etwa
Alain Gresh unter Verweis auf das Buch
„Deuteronomium“ (Islamophobie, Le
monde diplomatique, November 2001, Seite
32). Hier finden sich in der Tat entspre-
chende Zitate in Fülle. So etwa: „Höre, Is-
rael! Du wirst nun über den Jordan zie-
hen, um Völker zu unterwerfen, die grö-
ßer und stärker sind als du, und Städte,
groß und himmelhoch befestigt. Der
Herr, dein Gott, wird selbst als verzeh-
rendes Feuer schon vor dir hinüberzie-
hen. Er wird sie vernichten und vor dir

Seite 39Die politische Meinung

Französische Islamdebatten



her niederwerfen, so dass du sie leicht
vertreiben und vernichten kannst, wie dir
der Herr verheißen hat.“ (9, 1–3)

Gresh hat zweifellos Recht, wenn er
aus solchen Textstellen keine Ableitung
von Kreuzzügen und anderen Kriegen
zulassen will, die von christlich gepräg-
ten Ländern aus geführt worden sind.
Man wird für die Erklärung von Reli-
gionskriegen etwa im sechzehnten Jahr-
hundert statt solcher Ableitungen schon
die konkreten historischen Bedingungen
bemühen müssen. Aber Gresh hat inso-
fern Unrecht, als er die jüdische und
christliche Welt in eins setzt und die Neu-
erung, die das Neue Testament gegen-
über dem Alten bedeutet, schlicht unter-
schlägt. Auf diese Neuerung, diese Diffe-
renz auch gegenüber dem Islam, macht
Del Valle aufmerksam, ohne im Übrigen
die blutige Spur, die Christen in der Welt
hinterlassen haben, zu leugnen:

„Anders als die Christen, die im Neuen
Testament dazu aufgefordert werden,
das Prinzip der Nächstenliebe auch auf
Feinde zu übertragen, finden Muslime im
Koran und in der islamischen Tradition
keinerlei Regeln, die zumindest den Res-
pekt Andersgläubiger vorschrieben. Da
jene die ,wahre‘ Religion ablehnen, stellen
sie aus Sicht des Islam ,feindliche Natio-
nen‘ dar.“ (Der Islam ist kriegerisch,
Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung,
18. November 2001). Daher stehe ein Isla-
mist, der Ungläubige töte, um den Islam
zu verbreiten, bis heute viel stärker im
Einklang mit seinem religiösen Gewissen,
als es ein Christ wäre, der das Christen-
tum mit Gewalt verbreitete und mit dem
„Schwert“ verteidigte. Das gelte mindes-
tens für die heutige Zeit. Die katholische
Kirche habe dafür ein sprechendes Bei-
spiel geliefert, als sie sich geweigert habe,
zwischen 1975 und 1991 im Libanon den
Widerstand der Christen (Maroniten) zu
unterstützen.

Weitere Beispiele liefert die aktuelle
Weltlage in Fülle, von den Christenver-

folgungen im Sudan, in Indonesien oder
in Nigeria bis zur Benachteiligung von
Christen in der Türkei. 

Ob aber das Nichteingreifen des christ-
lich geprägten Westens in diesen Fällen
tatsächlich nur aus christlicher Liebe ge-
boren wurde, wie Del Valle suggeriert, ist
mehr als zweifelhaft. Richtig aber ist an
Del Valles Argumentation, dass die ka-
tholische Kirche nicht über eine Doktrin
des „Heiligen Krieges“ verfügt, ge-
schweige denn Krieger für solche Unter-
nehmungen rekrutieren kann.

Selbstmordattentate
als heilige Handlung
Ein Teil der Mullahs, die den Auftrag zum
heiligen Krieg ja an sich nicht generell in
Zweifel ziehen, bestreitet allerdings ei-
nem bin Laden die Legitimation seines
Terrors als Djihad: „[. . .] Der Terrorismus
nach Art des bin Laden ist nicht zu ver-
wechseln mit dem klassisch muslimi-
schen Krieg, dem Djihad. Scheich Mo-
hammad Hussein Fadlallah, Islamist und
geistiges Oberhaupt der libanesischen
Hisbollah, hat das ganz klar gesehen und
den Terrorismus verurteilt als nicht in die
Kategorie des heiligen Krieges (Djihad)
fallende Aktion, er hat den Terroristen
den Titel ,Märtyrer‘ (shuhada) abgespro-
chen und ihre Tat auf einen gewöhnlichen
Selbstmord reduziert (intihar), der im
Hinblick auf das islamische Gesetz zu ta-
deln und zu verurteilen ist. Eine solche
Tat schadet den Anliegen der Muslime, so
etwa in Palästina, denn sie hat nicht das
Ziel, den Islam zu beschützen und zu ver-
teidigen […].“ (Joseph Maila, l’attentat vu
par l’islam, Esprit, Oktober 2001, Seite 63)

Die im letzten Satz nachgeschobene Er-
klärung für die Kritik am Terrorismus be-
legt freilich zugleich, dass der Hisbollah-
Führer keineswegs den Terror grundsätz-
lich ablehnt, sondern dann, wenn er den
Muslimen schadet.

Grundsätzlicher, weil historisch rela-
tivierend, argumentiert der Großmufti

Johannes Thomas

Seite 40 Die politische Meinung



von Paris, Dalil Boubakeur, der den
Fundamentalisten das Recht bestreitet,
die „Reue“-Sure aus dem Koran als Le-
gitimation für ihren Terror zu benutzen.
Man müsse sie aus ihren konkreten Ent-
stehungsbedingungen heraus verstehen.
Boubakeur unternimmt zwar keine Kri-
tik am Konzept des heiligen Krieges an
sich, aber er betont doch ganz unmiss-
verständlich, dass jedenfalls bin Laden
seine Terrorattentate nicht als Handlun-
gen in einem heiligen Krieg rechtferti-
gen kann. (Le Monde, 14./15. Oktober
2001)

Freiheit der Koraninterpretation?
Soheib Bencheikh, der Rektor der Mo-
schee von Marseille, erhält wegen seiner
Versuche, den Koran nebst Deutungen zu
historisieren und den Islam zu säkulari-
sieren, seit längerem Morddrohungen is-
lamischer Bruderschaften und anderer
Fundamentalisten. Er erfährt jedoch
kaum Unterstützung bei seinen Amtskol-
legen.

Das ist insofern verständlich, als genau
hier, in der Frage der Geltung von Koran-
deutungen (neben der Verquickung von
Politik und Religion), das zentrale Prob-
lem für jede Reform des Islam liegt. Laut
Bencheikh ist der Koran im Grundsatz für
alle individuellen Deutungen offen. Es
gibt keine Instanz, die von oben festlegen
könnte, welche Interpretationen akzepta-
bel sind und welche nicht. Deshalb sei es
unerträglich, wenn etwa die so genannten
wahhabitischen oder salafitischen Grup-
pen versuchten, eine einzige, wortwörtli-
che Lesart durchzusetzen, die auch noch
obskurantistisch sei, weil sie alle Muslime
millimetergenau auf das Beispiel des Pro-
pheten Mohammed und seiner Gefolgs-
leute festlegen wolle. 

Dabei habe der Prophet nie verlangt,
dass die Muslime in den kommenden
Jahrhunderten als Außenseiter leben soll-
ten. Das aber sei die unausweichliche
Konsequenz, wenn die muslimischen

Theologen wie bisher in ihrer großen
Mehrheit versuchten, der islamischen
Welt die Lebensformen Mohammeds und
die frühmittelalterlichen Auslegungen
des Koran als allein verbindliche aufzu-
zwingen.

Das muslimische Recht, die Scharia,
stamme aus der Zeit vom neunten bis
zum zwölften Jahrhundert. Sie allgemein
verbindlich machen zu wollen, sie zu sa-
kralisieren, sei daher mit dem Koran in
keiner Weise zu legitimieren. Im Übrigen
führe sie zu einer „Beduinisierung“ und
einer Selbstblockade der islamischen Ge-
sellschaft.

Die Freiheit der Koranauslegung ist
jedoch dank des Einflusses salafitischer
und wahhabitischer Strömungen de
facto nicht einmal im akademisch-theo-
logischen Milieu durchzusetzen. Dies
bezeugt nicht nur das Schweigen der
Imame angesichts der Morddrohungen
gegen Bencheikh, sondern etwa auch
der Fall des Kairoer Koranwissenschaft-
lers Nasr Hamid Abu Zaid. Weil er eine
historisierende und linguistisch fun-
dierte Interpretation einzuführen ver-
suchte, verlor er nicht nur sein Lehramt,
sondern er wurde zum Ungläubigen er-
klärt. Damit war seine Ehe mit einer
Muslimin ungültig und das weitere Zu-
sammenleben mit seiner Frau ein Ver-
brechen. Beide wurden für vogelfrei er-
klärt und konnten sich weiterer Verfol-
gung zunächst nur durch die Flucht
nach Großbritannien entziehen. Man hat
nicht gehört, dass eine größere Zahl von
Schriftgelehrten diese Handlungsweise
der berühmten Kairoer Azhar-Univer-
sität kritisiert und die Ansätze zu einer
anderen, „wissenschaftlichen“ Interpre-
tation als grundsätzlich legitim erklärt
hätte, etwa unter Berufung auf die sonst
gerne beschworene Interpretationsviel-
falt. Auch hat man nie gehört, dass die
hohen universitären Autoritäten in
Kairo etwa bin Laden mit seiner terroris-
tischen Interpretation für ungläubig und

Seite 41Die politische Meinung

Französische Islamdebatten



verurteilenswert gehalten hätten. Freier
ist der Koraninterpret offenbar dann,
wenn er antimodern und antiwestlich
eingestellt ist.

Realer Islam und 
totalitäre Unterdrückung
Noch dünner gesät als die theologischen
Reformer sind die gesellschaftspoliti-
schen Kritiker islamisch geprägter Le-
bensformen, vielleicht weil die Sorge um-
geht, man könne mit solcher Kritik allzu
leicht von den Sachwaltern der politi-
schen Korrektheit an den Pranger gestellt
werden. Es wäre in der Tat unsinnig, die
Unterentwicklung fast aller islamischen
Länder allein auf die Religion zurück-
zuführen. Es gibt auch genügend christ-
lich geprägte Länder, die an solcher
Unterentwicklung leiden, und Apologe-
ten des Islam wie der oben bereits zitierte
Gresh verweisen gerne auf diesen Sach-
verhalt.

Dabei übersieht er allerdings, dass es
für die Lebenswirklichkeit der Menschen
einen gewaltigen Unterschied macht, ob
sie unter islamischem Recht, der Scharia
mit ihren körperlichen Strafen und der
Unterordnung der Frau, leben oder nicht.
Der weltweit anerkannte, aus Nordafrika
stammende und auf Französisch schrei-
bende Romanautor Tahar Ben Jelloun hat
deshalb die arabischen Intellektuellen
aufgefordert, endlich den realen Islam als
das zu sehen, was er ist, und mit der tra-
ditionellen Heuchelei Schluss zu machen.
Es sei an der Zeit zu erkennen, dass der re-
ligiöse Extremismus „mörderischen Fa-
natismus, krankhafte Intoleranz und die
Verzerrung der wesentlichen Werte, die
in den Texte steckten“, befördere. […] In
einigen Ländern verbietet man Frauen,
ein Auto zu fahren, während man sich
gleichzeitig Ausschweifungen hingibt,
und das dort, wo Armut und Bedürftig-
keit aus jungen Schülerinnen Prostitu-
ierte für einen Abend machen, wo man
Immigranten aus islamischen Ländern

wie Sklaven der modernen Zeiten behan-
delt, während man Reden über den rei-
nen und brüderlichen Islam hält. 

Die muslimisch geprägten Länder mit
ihrem Staatsislam kennten „keinen Bür-
ger, sondern nur Untertanen […], keinen
Rechtsstaat, sondern nur das Recht des
Fürsten […], keine demokratische Wahl,
nicht die freie Meinungsäußerung eines
souveränen Volkes, sondern nur den
Treueschwur“.

Eben deshalb meint auch Bencheikh,
dass der Islam heute seine eigene Ableh-
nung lehrte, „indem er einen Islam ver-
kündet, der sich nicht reformiert und der
nur in einer tribalistischen, patriarchali-
schen, traditionellen Gesellschaft ver-
ständlich ist. […]“ 

Keine Anerkennung 
des Individuums
Aber mit dem Aufweis der Heuchelei ist
noch nicht geklärt, wie es dazu kommen
konnte, dass so viele Araber den religiös
begründeten Sinn ihres Lebens in einem
Selbstmord finden, bei dem sie andere zu-
gleich mit sich in den Tod reißen. Weder
in der arabischen Kultur noch in der Tra-
dition des Islam gibt es eine solche Todes-
mystik. Die Antwort liegt für Tahar Ben
Jelloun darin, dass die „arabische und is-
lamische Gesellschaft das Individuum
nicht anerkennt. Das Subjekt als einzigar-
tige Einheit hat keinen Platz in einer Ge-
meinschaft, die den Clan, den Stamm, die
Familie privilegiert. Hier ist das Indivi-
duum eine Idee, keine Person. Es ist Be-
standteil der ,Umma’.“ 

Man müsse aber, auch wenn das die
Verantwortlichen in der arabisch-islami-
schen Welt nicht einsähen, zunächst dem
Individuum seinen Platz in der Gesell-
schaft verschaffen. Erst dann könne die
Krankheit der arabischen Gesellschaften
überwunden werden. Erst dann könne es
kommen zur „Einrichtung einer wirk-
lichen Demokratie, einer Kultur der
Rechte und Freiheit, des allgemeinen

Johannes Thomas

Seite 42 Die politische Meinung



Wahlrechts und der politischen wie histo-
rischen Legitimität. Dann kommt das
Ende der skandalösen und anachronisti-
schen Oligarchien. Dann kommt die Säu-
berung aller Schulbücher, ihre Überarbei-
tung, die den unterschwelligen Ras-
sismus daraus tilgt, die ideologische Pro-
paganda, den tendenziösen religiösen
Diskurs, die beispielhaften Geschichten,
die die Unterlegenheit der Frau und die
Verachtung für die Vernunft in die Köpfe
der Kinder einprägen.“ 

Modell Tunesien
Seltsamerweise sei es gerade Tunesien,
eher ein Polizeitstaat als eine Demokratie,
das in diesem Bereich das Vorbild gelie-
fert habe. Dort seien Schulbücher konzi-
piert worden, die die Schüler den wissen-
schaftlichen Zweifel, die Evolutionstheo-
rie, die Achtung vor der Frau, die Ge-
schichte des Islam und der arabischen
Welt lehrten, und zwar mit eindeutiger
Orientierung an den Fakten. So würden
die Schüler gegen jede Form des Inte-
grismus geimpft. 

Auch Sana Benachour, eine aus Tunis
stammende Frauenrechtlerin und Histo-
rikerin, lobt die in Tunesien durchgeführ-
ten Reformen als vorbildlich, obwohl sie
von einem quasi-polizeistaatlichen Re-
gime durchgeführt worden sind. Bour-
guibas Reformbewegung habe die Eman-
zipation der Frau zur Triebfeder für die
Politik und die nationale Erneuerung ge-
macht. Der Code zum Status der Person,
der 1956 in Tunis verkündet wurde, be-
deute für die Frauen eine wahre Revolu-
tion. Abgeschafft wurden die Polygamie,
die Verstoßung und die Vormundschaft
über die Frauen. Eingeführt wurden das
Recht auf Ehescheidung vor Gericht, die
freie und uneingeschränkte Zustimmung
der künftigen Ehegatten zur Heirat und
die Adoption. Außerdem wurden die
Erbschaftsregelungen, wenigstens teil-
weise, an moderne westliche Verhältnisse
angepasst.

Die Gründe für das Scheitern muslimi-
scher Reformansätze schon im neunzehn-
ten Jahrhundert und damit für das Wie-
deraufleben des Islamismus liegen nach
Del Valle vor allem in der islamischen Ab-
lehnung jeder theologischen Neuerung. 

Sprengkraft des sunnitischen 
Salafismus
Auch die reformorientierten Salafiyyah
hätten von Anfang an beschlossen, die
theologischen Fragen von den Reformen
auszunehmen. Das erkläre, weshalb die
sunnitischen Salafisten heute die starrste
Gruppierung im Islam darstellten und
sich die „blutrünstigen Fanatiker der
ägyptischen Gamaa, der algerischen GIA
oder auch der Gruppe um Usama bin La-
den auf den sunnitischen Salafismus“ be-
riefen. Es sei gerade nicht so, dass die
Schiiten die fanatischsten Muslime seien,
wie oft wegen der Hisbollah im Iran und
im Libanon oder wegen der Verrückten
Allahs gemutmaßt werde. Denn sie hät-
ten nie die sunnitische „Schließung des
Tores des Idjtihad“ oder das Prinzip des
Taqlid (theologischer und juristischer
Konformismus) akzeptiert, sondern hät-
ten die Möglichkeit immer neuer Inter-
pretationen offen gelassen.

Ein großes Problem für alle Reformer
sei darüber hinaus die Beschuldigung ge-
wesen, sie hätten sich die laizistischen
Ideologien der abendländischen Koloni-
satoren zu Eigen gemacht, etwa die Tren-
nung der Religion von Gesellschaft und
Staat, eine für Salafisten und Muslimbrü-
der nicht nachzuvollziehende Vorstel-
lung. Dank solcher Vorwürfe aber wür-
den alle Ansätze zu einem säkularisierten
Islam im Keim erstickt. Stattdessen sei
mithilfe der Ölgelder aus den Golfstaa-
ten, vor allem aus Saudi-Arabien, eine ra-
dikale Reislamisierung betrieben wor-
den, die zugleich von einer Bevölke-
rungsexplosion getragen werde, eine Ent-
wicklung, die zu „Obskurantismus und
Verarmung“ führe. (Les fondements thé-

Seite 43Die politische Meinung

Französische Islamdebatten



ologiques et canoniques du terrorisme is-
lamiste, a. a. O.)

Saudische Förderung 
des Wahhabismus
Die Unterstützung rückwärts gewandter,
radikalislamischer Bewegungen durch
Saudi-Arabien erläutert der international
renommierte Professor für Geopolitik,
Yves Lacoste, mit dem Verweis auf den
Nasserismus und die Situation im Kalten
Krieg: „Die Islamisten verdanken einen
großen Teil des Einflusses, den sie in allen
muslimischen Ländern ausüben, den fi-
nanziellen Mitteln, die die Dynastie der
Saudis zur Verfügung stellt, und zwar
seit der Zeit, als es darauf ankam, die The-
sen Nassers von der arabischen Einheit
mit einem schwammigeren und weiter in
der Ferne liegenden Projekt zu bekämp-
fen, dem der Vereinigung aller Muslime.
Deshalb die Finanzierung der fundamen-
talistischen Bewegungen durch Saudi-
Arabien […], eine Unterstützung, die in
den siebziger Jahren begonnen wurde
[…] mit Billigung durch die Vereinigten
Staaten, für die es sich dabei um ein
Gegengift gegen die kommunistische
Subversion handelte.“ (Dictionnaire géopo-
litique des États, Paris 1998, Seite 54)

Auch für den bereits erwähnten Refor-
mer Bencheikh liegt ein zentrales Prob-
lem im mächtigen wahhabitischen Ein-
fluss, wenn er auch zuversichtlich ist,
dass diese politische Linie im Niedergang
begriffen ist, weil die jungen saudischen
Eliten mit ihrer Auslandserfahrung er-
messen könnten, welches Entwicklungs-
hindernis die „archaische und mörderi-
sche Vision des Islam“ in ihrer Heimat
darstelle. Die wahhabitischen Mullahs
behaupteten zwar, dass der Islam „Brü-
derlichkeit, Toleranz, Friede, Zivilisation
sei – aber alle diese Worte haben keinerlei
Bedeutung in den heute noch gültigen
Formen muslimischen Rechts“.

Möglicherweise ist Bencheikh mit sei-
ner Niedergangserwartung zu optimis-

tisch. Denn die Saudis finanzieren nicht
nur radikalislamische Bewegungen über-
all in der Welt, sie üben nach Del Valle
(L’Arabie Séoudite, soi-disant allié de
l’Occitan, 18. September 2000, www.geo-
islam.org) dank ihrer Petrodollar auch er-
heblichen Druck auf islamische Entwick-
lungsländer aus, indem sie die Gewäh-
rung von Entwicklungshilfe an die Ein-
führung des traditionellen islamischen
Rechtes, der Scharia, knüpfen. Seit den
siebziger Jahren fördern sie so eine breite
islamische Rückwärtsbewegung in Sa-
chen Familienrecht, aber auch im Bereich
des Strafrechtes und selbst im Wirt-
schafts- und Finanzrecht.

Die Saudis fördern diese Rückwärtsbe-
wegung, so Olivier Carré (Le nationalisme
arabe, Paris 1993, Seite 34), nicht nur mit
Geld, sondern auch mit Kongressen und
Konferenzen, die sie finanziell unterstüt-
zen und bei denen sie dann mehr oder we-
niger automatisch den Vorsitz überneh-
men. So ist es ihnen gelungen, die islami-
schen Länder auf ein Verfassungsmodell
festzulegen, das die körperlichen Vergel-
tungsstrafen wie Todesstrafe, Geißelung,
Amputation, Steinigung vorsieht. Die da-
bei ins Auge gefassten Vergehen und Ver-
brechen sind unter anderem die Leug-
nung des Islam, etwa durch Annahme ei-
ner anderen Religion oder durch das Be-
kenntnis zum Atheismus.

Deshalb wird in Frankreich mit Sorge
registriert, dass der fundamentalistische
Wahhabismus und Salafismus bei den ar-
beitslosen Jugendlichen in den Vorstäd-
ten von Paris an Boden gewinnt. Er wird
direkt aus Saudi-Arabien importiert, in-
dem man Predigten saudischer Mullahs
über Telefon und Lautsprecher in franzö-
sische Moscheen überträgt. (Le Monde, 15.
Januar 2002) Nicht zuletzt deshalb fordert
der bereits mehrfach zitierte Reformer
Bencheikh die Politiker Frankreichs auf,
den Reformdruck in Richtung eines säku-
larisierten französischen Islam zu erhö-
hen. Anhänger der konventionellen poli-

Johannes Thomas

Seite 44 Die politische Meinung



tischen Korrektheit und Bedenkenträger
aller Art in der sozialistischen Regierung
hätten die reformbemühten Kräfte allein
gelassen und so riskiert, dass die Wahlen
zu einem Repräsentativorgan der franzö-
sischen Muslime extremistischen Kräften
den Weg bahnen, die in ihren Heimatlän-
dern ihre Stimme nicht laut erheben dürf-
ten. Die Ergebnisse dieser Wahlen, die im
November 2001 durchgeführt wurden,
sind vermutlich wenig ermutigend. Je-
denfalls sind sie bis heute weder mitge-
teilt noch kommentiert worden.

Islamismus in Europa
Nach dem 11. September ist es in der eu-
ropäischen Öffentlichkeit nur selten und
jedenfalls kaum offen zu einer undiffe-
renzierten Gleichsetzung von Islam und
islamistischem Terror gekommen. Davor
hatten ja auch fast alle Vertreter von Poli-
tik und Kirche landauf, landab mit hinrei-
chendem Nachdruck gewarnt. Genauso
falsch und einseitig ist aber das idyllische
Bild vom friedliebenden Islam als einer
Religion der Liebe, die mit dem Isla-
mismus gar nichts gemein habe. Dieses
falsche Bild, das Islamapologeten und um
politische Korrektheit bemühte Journalis-
ten beflissen verbreitet haben, ist kaum
auf Kritik gestoßen.

Beide Auffassungen sind aber nach Del
Valle nur die zwei Seiten ein und dersel-
ben janusköpfigen Ignoranz, wobei sich
die politisch korrekte idyllische Sicht vor
allem aus dem gesamten abendländi-
schen jüdisch-christlichen schlechten Ge-
wissen speise.

Nach orthodoxer islamischer Auffas-
sung sei Europa zunächst einmal das
„Haus des Kampfes“, das die Gläubigen
aus dem „Haus des Islam“ zu meiden
oder zu bekämpfen hätten. Dennoch ist
nach dieser Lehre ein Waffenstillstand
möglich, nämlich dann, wenn man so die
im „Haus des Kampfes“ lebenden Mus-
lime unterstützen und ihnen bei der Ver-
breitung ihres Glaubens helfen kann,

während umgekehrt die Verbreitung
nicht-muslimischer Religionen im „Haus
des Islam“ strikt ausgeschlossen bleibt.
Mit einem solchen Vertrag wird das
„Haus des Kampfes“ zu einem „Haus der
Predigt“, und genau mit dieser Überle-
gung wird derzeit die Präsenz von Musli-
men in nicht-muslimischen Ländern ge-
rechtfertigt.

Dass sich der Westen dieser einseitigen
Behandlung von Religionen unterwirft,
belegt in den Augen orthodoxer Muslime,
dass er die Überlegenheit des Islam aner-
kennt. Sprechendes Beispiel ist die Errich-
tung von tausenden Moscheen in Europa,
insbesondere der größten europäischen
Moschee 1994 in Rom, während umge-
kehrt keine einzige christliche Kapelle in
einem arabischen Land gebaut werden
konnte.

Islamisten auf dem Balkan
Für Deutschland und die deutsch-franzö-
sischen Beziehungen ist der französische
Blick auf Bosnien von besonderem Inte-
resse. Frankreich hegt traditionell große
Sympathien für die mit ihm früher ver-
bündeten Serben und hatte zunächst we-
nig Verständnis für deutsches Vorpre-
schen zu Gunsten der muslimischen Bos-
nier. Nach Ausbruch des Krieges veröf-
fentlichte etwa Le Monde ein größeres
Foto, das den Großmufti von Jerusalem
zeigte, wie er zu Beginn des Zweiten
Weltkrieges die Waffen der bosnisch-
muslimischen SS segnete.

Seit allgemein bekannt ist, dass es in
Bosnien (und Albanien) afghanische
Mudschaheddin und El-Kaida-Netz-
werke gab (und gibt), wird die Entwick-
lung in dieser Region in Frankreich auf-
merksam verfolgt, jedenfalls aufmerksa-
mer und kritischer als in Deutschland.
Bosnien, Kosovo und Albanien werden in
Paris in aller Offenheit als Zentren eines
terroristischen Islamismus betrachtet,
der, vor allem über Italien, das restliche
Europa bedroht.

Seite 45Die politische Meinung

Französische Islamdebatten



Del Valle stellt im Einklang mit Sa-
muel Huntington fest, dass das, was die
Muslime in Bosnien legitimierte, ihren
eigenen Staat zu fordern, ebenso wie in
Kaschmir oder im Libanon, das Argu-
ment der demografischen Überlegenheit
gewesen ist. 1961 hätten die Serben nur
etwa 43 Prozent der bosnischen Bevöl-
kerung gestellt gegenüber 26 Prozent
Muslimen und 22 Prozent Kroaten. Zur
Zeit der ersten Unabhängigkeitsforde-
rung 1991 seien die Serben nur noch 
auf 31 Prozent, die Kroaten auf 17 Pro-
zent, die Muslime aber auf 44 Prozent
gekommen. Ihre Sache sei von allen
muslimischen Ländern unterstützt wor-
den, an erster Stelle vom Iran und von
Saudi-Arabien. Der Iran habe allein zwi-
schen 1993 und 1995 hunderte Millionen
Dollar für die Bewaffnung der bosni-
schen Muslime ausgegeben, Saudi-Ara-
bien mindestens 300 Millionen Dollar.
Dazu hätten die Saudis noch einmal 500
Millionen Dollar für vorgeblich humani-
täre Hilfe gespendet, die außer in Waf-
fen in Moscheen, Koranschulen und im-
portierte Mullahs umgesetzt worden
seien.

Wie engagiert Saudi-Arabien heute
noch in Bosnien ist, belegt schlagartig
eine auf den ersten Blick harmlose Maß-
nahme aus dem vergangenen Jahr:

Die Saudis boten jeder Frau, die sich
traditionell verhüllte, hundert Dollar pro
Monat, für viele Kriegswitwen ohne rech-
tes Auskommen – und nicht nur für sie –
eine wertvolle Einnahmequelle. Aus die-
ser Art humanitärer Hilfe spricht das of-
fenkundige Bemühen, eine längst laizi-
sierte, einen säkularisierten Islam lebende
Bevölkerung ins saudische Mittelalter zu-
rückzuversetzen.

Denn das Verhüllungsgebot ist keine
unschuldige Vorschrift, wie man in
Frankreich vielleicht besser weiß als in
Deutschland. Denn die französischen
Muslime stammen mehrheitlich aus Al-
gerien, wo unzähligen Frauen und Mäd-

chen die Kehle durchgeschnitten worden
ist, nur weil sie kein Kopftuch trugen.

Das Kopftuch im laizistischen Staat
Hana Cherifi, Mitglied des Rates für die
Integration, hat unter Rückgriff auf die
„Kopftuchaffäre“ vor fast dreizehn Jah-
ren noch einmal die realgesellschaftliche
Bedeutung des Schleiers herausgestellt.
(Le Monde, 16./17. Dezember 2001) Sie er-
innert daran, dass die Schleier- und Kopf-
tuchfrage deshalb für Frankreich so über-
raschend und schockierend war, weil die
seit etwa einem Jahrhundert aus Nord-
afrika einwandernden muslimischen
Frauen den Schleier nicht getragen hät-
ten. Auch die muslimischen Frauen aus
Schwarzafrika, etwa aus Mali, hätten
ohne Schleier leben können. 

Erst durch islamistische Prediger,
durch türkischen und iranischen Einfluss
sei das Problem entstanden. Heute sei der
Druck auf die Mädchen enorm gewach-
sen. Alle islamistischen Strömungen,
gleich welcher Richtung, riefen zum
Schleiertragen auf. Angeblich werde nie-
mand unter Druck gesetzt. Wenn ein
Mädchen sich für den Schleier entscheide,
gehorche es allein der Stimme seines Her-
zens, sagten die Islamisten. Aber ein
Mädchen, das „den Wunsch äußert, den
Schleier abzulegen, bekommt immer wie-
der zu hören, dass es, sollte es das wagen,
,in der Hölle verbrennen werde‘“.

In der französischen Gesellschaft wer-
de nicht nur dieser Druck bagatellisiert,
auch die negativen Folgen für die Inte-
grationsfähigkeit der Mädchen würden
aus falscher Rücksichtnahme auf andere
Traditionen und Kulturen in freundlicher
Bequemlichkeit übergangen. Aber: „Ein
Mädchen, das sich zum Tragen des ,hid-
jyb‘ entschließt, stigmatisiert sich selbst;
sie ist nicht mehr Schülerin wie jede an-
dere, sondern wird zur muslimischen
Frau. Das führt dazu, dass sie als eine sol-
che behandelt werden möchte und von
den Lehrern, ja selbst von den Klassenka-

Johannes Thomas

Seite 46 Die politische Meinung



meraden ein besonderes Verhalten ihr 
gegenüber erwartet. Wenn sie sich 
beispielsweise ausschließlich zwischen
Mädchen setzt, dann erregt dies kein 
Aufsehen mehr. Auch wird man es nor-
mal finden, dass sie regelmäßig den
Sportunterricht schwänzt, weil sie nicht
möchte, dass man ihren Körper sieht.
Und schließlich wird man es normal fin-
den, dass ein muslimisches Mädchen sich
auf keinen Fall mit einem Nicht-Musli-
men verheiratet. Der Schleier ist eine
Falle, er isoliert und marginalisiert; und er
bringt die Schulgemeinschaft dazu, die
verschleierten Mädchen in eben diesem
Sinn zu behandeln, nämlich als Einzel-
gänger und Außenseiter. [. . .]“ Die arabi-
sche Tradition der Verhüllung sei also ein
echtes Integrationshindernis und müsse
endlich als solches von einer Gesellschaft
begriffen werden, die auch die Muslime
integrieren möchte.

Der französische Außenminister hat in
Istanbul die Kritik an der islamischen Welt
und die an der westlichen Welt ohne Ge-
wichtung nebeneinander gestellt, ohne
Wertungen vorzunehmen. An solchen
Wertungen aber kann man sich in der Is-
lamdebatte nicht vorbeimogeln. Was dem
Westen von Muslimen vorgeworfen wird,
das ist der Zerfall der traditionellen Fami-
lienstrukturen mit Konsequenzen wie: Ar-
mut allein erziehender Mütter, verwahr-
loste Kinder, Abschieben der Alten, die
häufig in völliger Einsamkeit ihrem Ende
entgegengehen. Zweifellos sind diese ge-
wiss unerfreulichen Erscheinungen letzt-
lich Folgen eines Prozesses der Individu-
alisierung und der Säkularisierung. Aber

rechtfertigen die genannten Fehlentwick-
lungen die Unterdrückung des Individu-
ums zu Gunsten von religiös begründeten
nicht-demokratischen Gemeinschaftside-
alen, die dann von einer Kaste von Rechts-
und Schriftgelehrten durchgesetzt wer-
den? Wer die Würde und die Freiheit des
Einzelnen hochhält, wird diese Frage mit
einem klaren Nein beantworten. Er wird
auch daran erinnern, dass es zwar Armut
bei allein erziehenden Müttern gibt, aber
diese Armut längst nicht so groß ist wie
die der Arbeitssklaven, die reiche musli-
mische Länder in befreundeten muslimi-
schen Ländern requirieren. Und wenn
auch Kinder im Westen zuweilen ver-
wahrlost sind, dann sind sie das doch in
einem noch viel geringeren Maße als in fast
allen islamischen Ländern. Hier sei nicht
nur die von Tahar Ben Jelloun angespro-
chene Kinderprostitution erwähnt, son-
dern auch die zynische Ausbildung von
Kindern zu Selbstmordattentätern. Derar-
tige Entwicklungen werden weder von is-
lamischen Theologen noch von Rechtsge-
lehrten öffentlich als mit dem Koran un-
vereinbar kritisiert. Im Hinblick aber auf
den Umgang mit älteren Menschen sei an
das Zitat erinnert, das sie zu ermorden er-
laubt, wenn es sich denn um Ungläubige
handelt.

Die von den beiden Außenministern
Fischer und Védrine geforderte „offene
und ehrliche“ Auseinandersetzung darf
vor diesen Tatsachen nicht die Augen ver-
schließen, auch wenn die Neigung in bei-
den Ländern groß ist, unbequeme Tatsa-
chen zu bemänteln und zu bagatellisie-
ren.

Seite 47Die politische Meinung

Französische Islamdebatten

Beherrschende Umgangsform

„Eine nie dagewesene Geschwätzigkeit ist zur beherrschenden Umgangsform in
unserer Gesellschaft geworden.“

Roland Kaehlbrandt, „Buntes deutsches Bestiarium“, (DVA, 2001), Seite 7


	Inhalt PM: 


