Konrad

A Adenauer
/11 stiftung

LES ISLAMISTES AU DEFI DU POUVOIR

DISCOURS, REPRESENTATIONS ET MEDIATISATION

EDITE PAR
EL MOSTAFA CHADLI

o & » o ik @me €D et
?:",’.‘.5':5. 744N 32,-’:-'?3:%
‘oo c? 10g <y H)g'o‘go

X




LES ISLAMISTES AU DEFI DU POUVOIR






LES ISLAMISTES AU DEFI DU POUVOIR

DISCOURS, REPRESENTATIONS ET MEDIATISATION

EDITE PAR

EL MOSTAFA CHADLI

(. Konrad
ﬁ?m ;Bﬁ' A Adenauer
Université Mohammed V de Rabat yam Stiftu ng

Faculté des Lettres
et des Sciences Humaines



Publié par
Konrad-Adenauer-Stiftung e.V.

© 2016, Konrad-Adenauer-Stiftung e.V., Bureau du Maroc.

Tous droits réservés.

Toute reproduction intégrale ou partielle ainsi que la diffusion électronique de cet
ouvrage sont interdites sans la permission formelle de I’éditeur.

Avis de non-responsabilité : I'ouvrage est réalisé comme support pédagogique. En
aucun cas il n‘est destiné a un usage commercial.

Les opinions exprimées dans les articles de cette publication n‘engagent que leurs
auteurs respectifs et ne représentent pas nécessairement le point de vue de la

Konrad-Adenauer-Stiftung.

Editeur pour la Konrad-Adenauer-Stiftung : Dr Helmut Reifeld

Coordinateur: Fouad Qamouta

Illustration de couverture et mise en pages: Babel com, Rabat, Maroc
Impression: Imprimerie Lawne, Rabat, Maroc

Dépét légal : 2016 MO 3606
ISBN : 978-9954-9610-5-6

Imprimé au Maroc

Edition 2016



SOMMAIRE

7

11

25

41

61

73

81

89

137

151

171

185

| INTRODUCTION
El Mostafa Chadli et Helmut Reifeld

| LE DISCOURS RELIGIEUX EN ISLAM ENTRE RAISON ET CONSCIENCE
Lahouari Addi

| LE DISCOURS SUR LA MODERNITE QUELLE POSTURE POUR
L'INTELLECTUEL MUSULMAN?
El Mostafa Chadli

| DE LA CROYANCE ET DU DISCOURS POLITIQUE SUR LA CROYANCE
Abdessamad Tamouro

| 'ISLAM ET LES DISCOURS A PROPOS DE L'ISLAM
Said Jebbar

| LE PROJET POLITIQUE ISLAMISTE ET LA NECESSITE DE LA PENSEE
DES LUMIERES
Abdallah El Haouzi

| CONVERGENCE ET DIVERGENCE DANS LE DISCOURS RELIGIEUX
CONTEMPORAIN
Mohamed El Ferrane

| LE SALAFISME DE MYTHE DU CALIFAT AU JIHAD
Azzedine G. Mansour

| LISLAMISME ET L'ISLAMISATION DES SOCIETES
My Rachid Mrani

| LA JUSTICE DANS LE DISCOURS ISLAMISTE ACTUEL: ANALYSE
RAWLSIENNE DES DIFFICULTES A FONDER UNE SOCIETE JUSTE
DANS L'ESPACE ARABO-MUSULMAN
Mohamed Ourya

| DISCOURS ISLAMISTE ET PARADIGME DE LA PLURALITE
LINGUISTIQUE ET DE LA DIVERSITE CULTURELLE AU MAROC
Said Bennis

| ISLAMISME ET JEUNESSE: QUELS ATTRAITS?
Saaid Amzazi



189

195

207

239

255

273

295

309

315

323

363

373

| REPRESENTATIONS RELIGIEUSES DES JEUNES AU MAROC ET
TRANSFORMATIONS SOCIALES
Elmostafa Haddiya

| REFERENTIEL RELIGIEUX ET EDUCATION AUX VALEURS DANS
LE SYSTEME EDUCATIF MAROCAIN
Hassane Belgra

| LENVAHISSEUR MUSULMAN DANS LES MEDIAS QUEBECOIS
Lise Garon

| LE DISCOURS ISLAMISTE: QUELLES ORIENTATIONS DANS UNE ERE
DE GUERRE MEDIATIQUE?
Hafida Mderssi

| THE IMAGE OF RADICAL ISLAM IN CHINESE MEDIA
Simon Shen

| LE PATHOS DANS LE DISCOURS POLITIQUE DES ISLAMISTES EN TURQUIE
Duygu Oztin Passerat

| LE SOUFISME, UN REMEDE CONTRE LES DERIVES DE L'ISLAMISME
RADICAL?
Ijjou Cheikh Moussa

| LES STRATEGIES PERSUASIVES DANS LE DISCOURS ET LA
COMMUNICATION DU PARTI DE LA JUSTICE ET DU DEVELOPPEMENT
Sara Mejdoubi

| LES MODALITES ENONCIATIVES DANS LE DISCOURS POLITIQUE
ISLAMISTE MAROCAIN: CAS DU PARTI DE LA JUSTICE ET DU
DEVELOPPEMENT
Ahmed Elyaagoubi

| STEREOTYPIE DANS L'IMAGE DES ISLAMISTES DANS LES MEDIAS
OCCIDENTAUX : CAS DES CARICATURES SUR LE «PRINTEMPS ARABE »
Meryeme Zinoune

| ANALYSE ARGUMENTATIVE DE DISCOURS ISLAMISTE: CAS DU
MOUVEMENT AL-ADL WAL-IHSSANE (JUSTICE ET BIENFAISANCE)
Abdellatif Tahiri

| LISTE DES AUTEURS



INTRODUCTION

El Mostafa Chadli et Helmut Reifeld

Tout discours repose sur des fondements éthiques et se singularise par
des caractéristiques qui lui sont propres. Le discours ne peut revétir

un caractere crédible et une visée significative que s’il est doté de ces
fondements et d’une stratégie de mise en discours. En effet, tout discours
exprime l'identité collective et traduit la pensée de son énonciateur. Par
suite, le discours islamique est un discours qui refléte, d’'une maniére

ou d’une autre, la vision du monde et la visée argumentative dudit
énonciateur, ainsi que les spécificités et I'identité civilisationnelle ou
culturelle de la communauté musulmane source.

Lislamisme politique est, en cette phase cruciale des sociétés arabes, le
grand bénéficiaire des mouvements révolutionnaires, connues sous le nom
commode de «printemps arabes». Les élections égyptiennes, marocaines
et tunisiennes l'ont confirmé, assez rapidement. La victoire des Islamistes
modérés, loin d’étre une surprise, interpelle néanmoins les observateurs
par son ampleur. En Libye, dont les institutions ne sont pas encore
stabilisées, ces derniers constituent une force certaine. En Egypte, le bras
de fer entre Islamistes et libéraux, soutenus par les militaires, ne fait que
s’aggraver vers une situation de non-retour.

Sur le terrain, ce qui frappe tout observateur de la scéne politique arabe,
est le fait que les islamistes, s’ils n‘ont pas été les premiers a descendre
dans la rue pour obtenir la fin de régimes autoritaires et usés, ont pu,
quand méme, convertir en pourcentages et en siéges des décennies

de lutte opiniatre contre des pouvoirs, en fin de course. La déception

que provoque en Occident, la disparition de figures emblématiques
occidentalisées et libérales se double, dorénavant, d’une réelle inquiétude,
renforcée par I'’émergence d'un fondamentalisme religieux irrédentiste,
incarné par le courant salafiste. Un courant radical, assez éloigné de
Iislamisme conservateur de I’AKP turc, érigé parfois en modéle sur la rive
sud de la Méditerranée, comme c’est le cas au Maroc et en Tunisie.

Aussi trois pbles peuvent étre, schématiquement, identifiés:

e Le puissant courant national-islamiste de la confrérie des Fréres
Musulmans, dopé par des décennies d’expérience et de répression
politiques et qui a progressé dans tout le monde arabe.



e Le mouvement salafiste ensuite, qui bascule entre sa version littéraliste
(qui préne un retrait de la politique), réformiste (encline, au contraire, a
entrer en politique) ou djihadiste, dans sa forme extréme et minoritaire.

e L'Islam «officiel» enfin, dont la parole a été affaiblie par des années de
compromis ou de compromission avec les régimes politiques et qui peut
étre tenté aujourd’hui, a l'instar de l'institution religieuse égyptienne
d’Al-Azhar, de jouer les arbitres entre les différentes sources de pouvoir.

Le discours islamique est, le plus souvent, difficile a cerner, car il peut étre,
facilement confondu avec la superstructure religieuse, celle des institutions
officielles. Or, c’est dans la pratique, comme dans le discours de préche,

de dimension théologique et référentielle - celle de représenter I'Islam
«véridique » - que sa prétention sectaire se manifeste. Stigmatisant les
pathologies individuelles et sociales, liées a l'identité, a I'appartenance
culturelle et aux problémes communautaires du vécu, que le discours
islamique semble occuper les bréches et présenter une alternative viable,
en adéquation avec l'individualité musulmane inquiéte, dépassée par la
modernité et noyée dans le tourbillon de la mondialisation.

Pourtant, vue de plus prés, cette alternative n’‘offre aucun éventail de
réponses concretes et actuelles a la réalité musulmane. Elle se contente
de réitérer un modeéle sociopolitique passéiste, rehaussé de slogans et de
représentations qui insistent sur I'aspect identitaire, mais qui n’affichent
aucune originalité et qui ne marquent pas de différences fondamentales
avec l'ordre établi. C'est ainsi qu’au niveau économique, la vulgate libérale
occidentale trouve son équivalent dans I'Islam capitaliste préché par
I’économie dite «islamique».

Sur le plan médiatique, il est a constater que le discours religieux des
chaines de télévision islamiques, arabes et musulmanes, se donne a lire
comme un discours moralisateur et mobilisateur, basé d’une part, sur

une exigence de vénération et de sacralisation, et d’autre part, sur une
dialectique sélective et ambigué qui demeure marquée par I'apologie. Ces
caractéristiques sont dues a la stratégie de défense des valeurs religieuses
du croyant contre un ennemi, athée ou mécréant, supposé représenter une
menace pour la collectivité musulmane.

L'ouvrage en question, soutenu par la Fondation Konrad Adenauer, sans
avoir la prétention de répondre a toute cette problématique, apporte,
néanmoins, des éclairages intéressants a approfondir et a réfléchir dans



la perspective d'un travail multidisciplinaire et interdisciplinaire, étalé sur
la durée, et prenant en compte les différentes sensibilités du mouvement
islamique.

Il est le fruit d’'un partenariat soutenu et multiforme entre le Groupe
d’Etudes Politiques sur I’Afrique du Nord Contemporaine (GEPANC), la
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de |I'Université Mohammed V
de Rabat et la Fondation allemande Konrad-Adenauer-Stiftung (KAS) qui

a parrainé le projet et concrétisé son déroulement et son aboutissement
réussi, sous forme d’ouvrage scientifique collectif regroupant des
chercheurs patentés du Maghreb, d’Europe, d’Amérique du Nord et d’Asie.






11

Le discours religieux en Islam entre
raison et conscience

Lahouari Addi

L'Islam est devenu l'objet des médias et est traité dans la perspective

de l'information immédiate et non dans celle de I'analyse. Hier, nous
étions guettés par l'orientalisme, qui a été neutralisé par Edward Said, et
aujourd’hui notre crédibilité est menacée par le discours journalistique de
I’Occident qui n’étudie I'Islam que sous l'angle de la violence. Je trouve ce
souci de sécurité Iégitime en Europe, méme si les accidents de la route
font dix mille fois plus de victimes que le terrorisme islamiste. Les sociétés
musulmanes vivent une période historique de violence qui renvoie a un
basculement de vision du monde, similaire a la période que I'Europe a
connue a la fin du Moyen Age. Une nouvelle sociabilité musulmane est en
train de naitre et I'ancienne est en train de résister.

Ma communication va porter sur le discours religieux entre conscience

et raison sur la base d’une hypothése audacieuse. Le monothéisme
abrahamique, dont I'Islam est la derniére version, a pour fondement la
philosophie grecque qui repose sur le concept de raison. Les découvertes
scientifiques des 16° et 17° siécles ont fissuré la philosophie grecque qui

a été intellectuellement délégitimée. Au lendemain de I'apparition du
Protestantisme, une philosophie du sujet a vu le jour, ce qui a obligé la
théologie chrétienne a évoluer pour découvrir la conscience. L'Islam n’a pas
connu cette évolution intellectuelle et sa théologie est restée la méme depuis
sa fondation par Al Ash’ari et Ghazali. Le monde musulman est aujourd’hui
pris dans le choc de deux raisons, l'une constituée implicitement sur la base
de la philosophie médiévale, et I'autre cherchant a constituer explicitement
une modernité qui transparait dans des pans entiers de la sociétél. Les
pratiques sociales de la vie quotidienne sont en effet en décalage avec la
raison constituée qui géne le travail de la raison constituante - accusée
d’étre importée de I'étranger - dans ses tentatives a donner un nouveau
fondement métaphysique aux représentations sociales issues de la culture
religieuse. Héritée du passé, celle-ci ne sera dépassée que par une autre
culture religieuse sur la base d’'une conscience rompant avec un paradigme
qui a servi de cadre cognitif pendant plusieurs siecles. Cette rupture implique
la naissance d’une nouvelle théologie qui abandonne la philosophie antique
pour ouvrir I’'Islam a la philosophie moderne qui le mettra en adéquation



12

avec la réalité historique et les transformations psycho-sociales qu’ont
subies les individus. Le passage sera forcément difficile parce qu’il touche a
I'ordre symbolique qui relie les générations antérieures a celles d’aujourd’hui
par une mémoire qui maintient vivace le patrimoine du passé dans lequel

les groupes sociaux croient trouver leur identité, alors qu’ils ne font que
reproduire des éléments fossilisés d’une identité qui a perdu de sa créativité.
La philosophie moderne nous apprend que l'identité n‘est pas une essence,
ni une substance, mais un processus permanent de recréation de soi dans
I'interaction avec I'histoire et la culture constamment renouvelée.

Ce que les intellectuels sécularisés du monde arabe ont sous-estimé dans
le débat contradictoire avec les oulémas, c’est que ces derniers, comme
leurs homologues juifs et chrétiens par le passé, ont usé et méme abusé de
la raison, ne se rendant pas compte que celle-ci peut discourir indéfiniment
dans le vide métaphysique sans rapport avec le contenu empirique du
temps et de I'espace. De ce point de vue, il n'y a pas une absence de
rationalité chez les théologiens; il y en a méme trop si on tient compte de
|’épistémé qui est la leur. Par conséquent, les controverses intellectuelles
qui accusent le discours religieux de manquer de rationalité sont vaines.
Qu’elle soit musulmane ou autre, la théologie tient des discours rigoureux
et, de ce point de vue, Saint Augustin, Ibn Hanbal, Al-Ash’ari, Thomas
d’Aquin... font un usage redoutable de la raison, utilisée pour expliquer

le sens de la vie ordonné par le mouvement téléologique voulu par la
puissance divine. Spéculation rigoureuse qui justifie une vision du monde
préétablie, la théologie énonce des lois rationnelles dans le cadre de

cette vision du monde. Dans I'Islam contemporain, la vieille théologie, qui
date de douze siécles, est la matrice intellectuelle de I'idéologie islamiste
devenue populaire parce qu’elle a facilité I'accés aux ceuvres de Al Ash’ari,
Ghazali, Ibn Taymiya... dont la pensée a été simplifiée pour expliquer

les contradictions sociales de la vie quotidienne et désigner les boucs
émissaires qui seraient a l'origine du retard sur I’Occident.

Si on analyse, sans parti pris idéologique, le discours d’un penseur islamiste
comme Youssef Qaradawi, qui reproduit Al Ash’ari et Ibn Taymiya tout en

se présentant comme modéré, on constate qu’il utilise un systéme cohérent
de concepts organisé par la rationalité grecque ou la vie et la mort, le
corps et I'ame, le ciel et la terre, la matiére et I'esprit... s’interpénétrent
dans une totalité cosmique qui contient le sens divin de I'existence. La vie
de I'homme et les rapports qu’il entretient avec ses semblables dans ce
monde appartiennent a ce cosmos dont ils reproduisent, ou plutét doivent



13

reproduire, la structure logique sous peine de violer les lois posées par le
Créateur et révélées par les prophétes. Ce systeme conceptuel fait partie
d’un paradigme dont la particularité est qu'il est construit en dehors du
temps et de I'espace, ce qui lui permet d’ignorer I'histoire. En fait, ces deux
catégories existent, mais elles ont leurs significations dérivées de l'idée

de Dieu: le temps est éternel et I'espace est abstrait. Dans les deux cas,
I’'homme n'y existe que par la volonté divine qui I'a doté de sens trompeurs
et d’instincts de survie. La révélation prophétique lui donne la possibilité

de s’élever au statut de personne en sortant de sa jahiliya naturelle, de
quitter la caverne oU, enchainé par son ignorance, il ne pergoit que des
ombres. Dans cette conception, le temps est vide, soumis seulement a

la pression des forces naturelles corruptrices: le corps se dégrade, la
plante dépérit, I'animal meurt... 'homme seul remporte la victoire contre

le temps par I'ame qui se manifeste aprés la mort du corps. L'éternité de
I’ame arréte I'’écoulement du temps, ce qui est une espérance satisfaite par
la religion. Ce paradigme est constitutif d’une culture et d’un état d’esprit
correspondant a la vision religieuse dans laquelle le groupe se projette pour
assurer son unité, pour fonder sa morale et pour se fondre dans I’lhumanité.
Confondue avec la raison, la foi indique I'authenticité (asala) d’ou I'individu
est issu et qu’il doit préserver selon le modéle de I'identité des origines
léguée par les ancétres. Pour faire perdurer ce systéme, la foi, ou la raison,
est publique, incarnée par des autorités qui doivent la faire respecter par

la force si nécessaire. C’est un devoir de chacun d’aider ces autorités a
répandre le Bien et a chasser le Mal (el-amr bil-ma‘rouf...) en conformité
avec la rationalité du cosmos dont I'humanité est la partie préférée de Dieu.

En enseignant ce systéme dans ses écrits et ses interventions sur la
chaine satellitaire Al-Jazeera, Qaradhawi répete les théologiens du passé,
en croyant faire parler la réalité a travers son propre commentaire du
Coran, faisant observer que ce n’est pas lui qui parle, c’est le texte sacré.
Dans son discours, Qaradhawi considére qu'’il est neutre, transparent ou
qu’il n‘existe pas en tant que sujet qui pense et qui agit. Il dira «ana illa
bachar» (je ne suis qu’un étre) inspiré par la réalité que la foi me fait
apercevoir. Il n‘a pas conscience que cette réalité qu’il décrit est une
construction de sa subjectivité marquée par une culture véhiculant et
véhiculée par une «langue [qui] est le systéme de représentations le plus
important dont dispose la communauté pour accéder a une compréhension
du monde ?». Qaradhawi n’a pas conscience qu’il fait un avec la réalité dont
il parle, et n’a pas les concepts qui lui permettent de prendre de la distance
par rapport a son objet. Comme un enfant, il dira: je dis la vérité, sans
savoir qu’il n’y a pas une vérité unique.



14

Les critiques adressées a ce systeme de pensée par le courant moderniste
sécularisé ont été formulées de I'extérieur de son champ épistémique a
partir d’une sensibilité kantienne assumée ou non. Prenons le cas de Nasr
Abou-Zeid qui a exprimé la critique la plus pertinente a I'endroit du discours
religieux du point de vue intellectuel dans les années 1990 en Egypte. Sa
principale objection est que le discours religieux (il se réfere aux écrits de
Sayyed QUtb, Mohamed Ghazali et Yussef Qaradhawi) fait «I'amalgame entre
la pensée et la religion>», abolissant «la distance entre soi et I'objet*». La
critique est magistrale, sauf qu’elle provient d’une raison constituante d’un
paradigme nouveau (celui de Kant) contre la raison constituée du paradigme
ancien (celui de Platon). En tant que platoniciens (qui s’ignorent), les oulémas
n‘ont pas conscience qu’ils parlent en tant que personnes et qu’ils sont des
sujets qui parlent d’un objet a qui ils donnent une signification parmi d’autres
qu’ils ne peuvent imaginer. Cette observation révéle que Abou-Zeid formule
sa critique a partir d'une philosophie implicite qui n’est pas celle des oulémas
qui, écrit-il, «ont un peu trop tendance a croire qu’il existe une adéquation
compléte entre les mots et les choses®». Pour qu’il en soit autrement, il
faudrait que les oulémas séparent d’abord la subjectivité de l'objectivité pour
se rendre compte ensuite que I'objectivité du monde est une construction de
la subjectivité de I'individu. Or les oulémas ne connaissent pas la séparation
entre le mot de la chose, entre le signifiant et le signifié. Pour eux, il y a
identité entre les deux; le mot est trop pris au sérieux pour étre détaché de
la chose qu'il désigne.

Imprégné des cours de Ferdinand de Saussure qu’il cite a plusieurs reprises,
Abou Zeid est convaincu du caractére artificiel du rapport entre le signifié
et le signifiant, et de la capacité sémantique interne aux signifiants a créer
des systémes symboliques se confondant avec ce qu’ils désignent. Cette
découverte du linguiste suisse est une acquis théorique important dans
I'approche scientifique de la vie culturelle des groupes sociaux; elle aurait
été cependant impensable sans la philosophie de Kant qui lui fournit son
cadre théorique ordonné par le concept de sujet producteur de symboles

et de sens, signifiant des objets empiriques et aussi un monde verbal

réifié appréhendé comme réalité par la subjectivité. Cette construction
intellectuelle de I'esprit, mise en lumiére par la linguistique avait besoin des
concepts de la chose «en soi» et la chose «pour soi» qui sont étrangers a
la vision platonicienne ou, en effet, le sujet n'existe pas; ce qui existe, c’est
la réalité a laquelle le locuteur - neutre par définition - référe pour la faire
dévoiler. Le discours des oulémas est celui des systémes symboliques portés
par des mots dont ils sont inséparables. Cette confusion est a l'origine de



Iintolérance, dans la mesure ou la liberté d’expression est soupgonnée de
créer une réalité différente non conforme a la rationalité du cosmos. Le
blaspheme est condamné, et parfois puni de mort, parce que ce ne sont
pas que des mots proférés. Il renvoie a une réalité maléfique, celle ol les
vertus pronées par la religion sont foulées au pied. Dans cette perspective,
Salman Roshdi n’a pas écrit des mots; il a rejoint le camp du Diable - qui
existe réellement - ol le prophéte est mis en dérision. De méme pour les
journalistes de Charlie-Hebdo qui n‘ont pas fait qu’un dessin humoristique;
ils ont mis a la connaissance du public I’'existence des partisans du Mal

qui se moquent du prophéte. C’est un sacrilege relevant d’une intention
maléfique qui utilise des mots et des caricatures qui refléetent un monde a
ne pas réveiller. Ceci est une vision platonicienne ou I’'essence est dévoilée
par le Logos, le Verbe, le Mot. Quand on dit du mal du prophéte, on révéle
un monde réel qui existerait et ol le prophéte est raillé. Ce monde est celui
des forces du Mal et des ennemis du Bien et de I'Islam. A chaque mot est
liée une réalité qu’il faut soit protéger soit combattre.

Le face-a-face Qaradhawi/Abou-Zeid oppose un disciple de Platon a un
disciple de Kant que tout sépare. Ils utilisent les mémes mots mais ne
parlent pas le méme langage. Pour Platon, Kant serait un impie qui,
probablement, aurait mérité le sort de Socrate condamné par |‘aristocratie
d’Athénes dont il avait blessé les sentiments religieux. Abou-Zeid a dQ
s’exiler en Hollande, quittant son université et son pays a la suite de
plaintes déposées contre Iui par des colléegues qui I'accusaient d’étre

impie. LEtat, par ses tribunaux, I'a condamné deux fois, lui déniant le
droit d’avoir une opinion différente de celle de la majorité et d’exercer

sa liberté académique pour mener des recherches dans sa discipline. En
Egypte, comme partout dans le monde musulman, il est interdit de sortir
du paradigme platonicien qui tient ensemble un corps de représentations
fissuré de tous cOtés. L'Etat, et aussi de larges segments de la population,
utilisent la violence symbolique et physique pour assurer sa pérennité alors
qu’a l'évidence, il est en décalage avec la sociologie du groupe miné par
des contradictions apparemment insurmontables. Il finira par céder devant
I’histoire, mais il risque d’emporter avec lui des trésors du patrimoine de la
civilisation arabo-islamique.

Nasr Abou-Zeid a été persécuté par ses collegues a l'université qui ont
mené campagne contre lui et qui ont fait pression sur les autorités pour
le faire condamner par le tribunal du Caire pour atteinte a la sacralité
du Coran. Pour avoir analysé le Coran en utilisant la linguistique et

15



I’'herméneutique, il a été accusé d’'impiété et a dii s’exiler en Europe. En
soumettant I'étude du texte sacré a la conscience historique, Abou-Zeid n’a
pas remis en cause la sacralité du Coran, mais a porté atteinte a la validité
intellectuelle du discours religieux et a suscité des peurs tout comme
Galilée trois siécles plus tot en Europe. Si le texte sacré est soumis au
savoir profane, c’est toute la tradition religieuse classique qui s’effondre.
Les défenseurs de ce discours réagissent politiquement en mobilisant

les élites et les foules qui leur sont acquises. Le discours religieux a un
public; celui des sciences sociales n’en a pas. Celles-ci ne se développent
pas dans cette culture parce que le discours religieux est hégémonique,
puisant sa force dans le nombre de ses soutiens. Ce discours ne sera
défait que par une philosophie produite par des penseurs musulmans qui
se donneraient comme tache de critiquer la raison pour montrer qu’elle
n‘est pas une garantie de scientificité. Divinisée, celle-ci s'oppose a
I’émergence de la conscience percue confusément comme une menace pour
I'unité symbolique de I'Oumma. Aujourd’hui, I'Islam n’est pas une religion
d’individus; c’est la religion d’une collectivité qui s’idéalise en se projetant
sur des symboles chargés d’une effervescence sacrée.

Avant d’étre politique, la crise des sociétés musulmanes est intellectuelle
et culturelle, et se résume dans le passage difficile de la raison a la
conscience par laquelle le monde est percgu, construit et approprié. Le
probléeme est que, dans le cadre de la philosophie platonicienne, I'Etat
de droit et la démocratie sont impensables. Il lui manque la notion
constitutive de la modernité politique : le sujet de droit. Ce ne sont

pas seulement les despotes autoritaires dans le monde musulman qui
s’opposent a la transition démocratique. L'ordre symbolique, au cceur
des représentations de la majorité de la population, est son principal
obstacle épistémologique. Comment construire une démocratie contre

la volonté d’une majorité attachée au caractére public de la foi, cultivée
comme un capital investi dans I’'espoir d’'un rendement maximum dans
I'au-dela? En observant la vie quotidienne dans la société musulmane,
en l'occurrence I’Algérie que je connais mieux par mes travaux et mes
enquétes de terrain, une constatation s'impose: ce n’est pas le spirituel
qui s’est emparé du temporel; c’est l'inverse. La religion est dominée par
les intéréts symboliques des individus et des groupes qui aspirent a une
ascension eschatologique. Dans cette perspective, la violence est utilisée
pour défendre une espérance qui motive les actes et les comportements
avec une rationalité utilitariste plus proche du calcul marchand que de la
spiritualité de I'Islam. La bonne parole n’est pas préchée par amour de



17

Dieu, mais par intérét égoiste, pour améliorer le rendement futur de la foi.
Si quelqu’un constate que son voisin ne se conforme pas aux réegles du
culte, il le pergoit comme une personne qui diminue ses chances d’accéder
au paradis. D’ou I’hostilité a son égard comme s’il avait porté atteinte a sa
propriété ou a son bien. Durant le mois de ramadan, ce comportement est
plus manifeste. Une personne qui ne respecte pas le je(ine est considérée
comme si elle gachait ou annulait le jeline des autres. Cette attitude, plus
exacerbée dans les classes populaires que dans les classes aisées, est

une interprétation de I'Islam pris au piege des contradictions sociales,

des frustrations et du sous-développement économique et culturel. Elle
s’oppose a I'évolution vers la liberté de conscience pergue comme une
menace des intéréts symboliques des individus et des groupes qui ont
sécularisé la religion d’'une maniére perverse. Dans ce cas, la laicité est une
chance pour la religion pour la protéger des calculs mesquins des hommes.

Mais cette situation n’est pas tenable car on ne répond pas aux questions
historiques par la manipulation du sacré. Les probléemes réels de la société
doivent étre posés et résolus d’abord par I’élévation du niveau scientifique
de la culture des classes moyennes en particulier et de la population en
général pour former un public prét a accepter une nouvelle interprétation
de I'Islam conforme aux droits de 'Homme. «La question centrale dans
tout cela, écrit Sadek Jalal Al Azm, intellectuel syrien, peut étre résumée
de la fagon suivante: avons-nous le droit nous Arabes vivant aujourd’hui,
de nous saisir de notre patrimoine, de le réinterpréter, d’en tirer profit et
de l'assimiler de la maniére que nous estimons conforme a notre réalité

et a nos conditions? Actuellement, c’est une bataille qui fait rage, et je

ne pense pas que ce soit une bataille perdue®». Sadeq Jalal Al-Azm méne
depuis la fin des années 1960 un combat contre la sclérose de la mentalité
religieuse qu’il tient pour responsable du retard politique et économique
des sociétés arabes. Dans un essai retentissant qui lui a valu d’étre radié
de son poste a l'université de Beyrouth, il a dénoncé «la pensée religieuse
qui sert d’arme théorique aussi bien pour falsifier la réalité que pour
tromper la conscience du peuple de la réalité” ». Il a accusé le mouvement
de libération arabe de ne pas avoir neutralisé cette arme au niveau
intellectuel et pratique «au moyen d’'une analyse critique scientifique qui
aurait condamné les diverses formes de falsification et de dénégation
imposées par l'idéologie religieuse au peuple arabe®». Sadeq Jalal Al-Azm
a trop prété au nationalisme arabe radical au pouvoir en Egypte, Syrie,
Algérie... dans les années 1950 et 1960, ne percevant pas qu'il portait en
lui-méme des limites idéologiques qu’il ne pouvait dépasser. Inspiré par une



18

philosophie idéaliste, le nationalisme arabe s’est construit sur la réification
de la culture et de la langue arabes avec le projet de libérer le groupe de
la domination étrangére sans songer a libérer l'individu de la mémoire
tyrannique du passé, dont la religion n‘est qu’une forme parmi d’autres®.

Les sociétés musulmanes paient le prix fort du refus de la philosophie et
des sciences sociales (sociologie, histoire, économie politique, science
politique...) qu’elles soupgonnent de vouloir les exproprier de leur essence
éternelle et parfaite, menacée par le temps et ses forces corruptrices.
L'hostilité aux sciences sociales est réelle dans les pays musulmans qui

se disent attachés a la science de la nature, refusant celle de I'homme

et de la société. Cette peur n’est pas infondée car les sciences sociales,
dans le prolongement de la philosophie du sujet, s‘'opposent au paradigme
platonicien qui permet de compenser la dure réalité terrestre par les
délices de la vie céleste. Il n’est donc pas étonnant que les islamistes
soient les adversaires les plus acharnés des sciences sociales sur lesquelles
Sayyed QUtb écrit: «Les courants philosophiques, l'interprétation de
I’histoire humaine, la psychologie, la morale et les théories sociales - a
I'exclusion des observations et des données brutes - sont directement
influencés par les croyances paiennes. Ils contiennent dans leur majorité
- sinon tous - une hostilité évidente ou masquée envers la conception
religieuse en général, et islamique en particulier. Dire que la culture est
un héritage humain n’ayant ni patrie, ni race, ni religion, est exact quand
il s'agit des sciences pures et de leurs applications, pourvu que I'on ne
sorte pas de cette logique pour donner des interprétations métaphysiques
aux résultats de ces sciences ni des interprétations philosophiques sur
I'esprit humain, ses activités et son histoire ou sur l'art, la littérature et
toute forme d’expression affective. Au-dela, il s’agit d’'un pieége du judaisme
international °». A travers cette citation, QUtb avance les raisons du refus
des sciences sociales dont il sait qu’elles dénaturalisent la société dans le
prolongement de la problématique de la construction sociale de la réalité
qui renvoie a la philosophie du sujet dont la naissance en Europe a fait
plus de morts au 16° siécle que la lutte de classes au 19° siécle, selon

la boutade de Michel Foucault'!. Le discours religieux est & la recherche
de la vérité et de I'essence du monde au moyen de la raison qui étouffe

la conscience. Dans ces conditions épistémiques, ou l'individu n’a pas
conscience d’étre un acteur social, il est difficile que naissent des sciences
sociales et humaines 2. Ce qui est refusé, c’est la conscience de l'acteur
social avec sa subjectivité et les conséquences sociales objectives que cela
implique. Il est en effet difficile de transplanter les sciences sociales dans



une culture ou la raison désincarnée refoule le procés de subjectivation.
Neutraliser ce rejet supposerait de reconnaitre I'individu comme
conscience et comme sujet de la réalité sociale, alors que la métaphysique
traditionnelle, avec ses élaborations rationnelles, pergoit I'individu comme
un étre parmi les autres étres qui peuplent le monde.

Il y a un lien épistémologique trés fort entre la philosophie moderne et les
sciences sociales qui se sont constituées sur la base de la conscience et de
I'autonomie du sujet, créateur du sens et du lien social *3. Pour cela, il fallait
unifier la vision du monde, donner au temps un contenu empirique dont

rend compte I'histoire, lier I'objectivité de I'environnement extérieur a la
subjectivité qui I'appréhende, mettre fin a la tyrannie de |'essence idéalisée,
bref rompre avec le paradigme platonicien pour permettre le développement
de la phénoménologie qui sert de cadre théorique a la connaissance
humaine. Le brasier allumé par Platon dont parle Nietzsche s’est éteint, et un
autre, allumé par Kant, fournit I'inspiration a une pensée qui libére I'hnomme
de la peur du sacré, de la tyrannie de I'imaginaire et de |'utopie de I'éternité.
Elle lui fait découvrir une conscience qui pose une frontiére entre sa nature
et son histoire. Mettre fin au naturalisme dont se sert le discours religieux
permettra a I'homme de découvrir son humanité et de réaliser qu’il est
producteur de sens. C’est un pas en direction de lui-méme dans un monde
tout a la fois imaginé et réel et ou la réalité est une construction sociale.

Ce basculement du champ cognitif ne s‘opére que si la conscience sociale
le permet, c’est-a-dire que si les individus réalisent qu’ils sont autonomes
et qu'ils ne disposent d’aucun garant méta-social qui les protege. Or ce
basculement fait peur au musulman, peur de la solitude et de I'angoisse

de vivre dans une société sans Dieu protecteur et sans foi dans l'idéal
salvateur. C'est la peur de cette chute qui hante la culture musulmane

qui tient a la protection de la Raison et de la Loi. Ayant peur de ne pas
étre a la hauteur, le musulman ne veut pas refermer le parapluie divin

et ne veut étre ni acteur conscient de ses actes, ni sujet se projetant

dans I'histoire. C’est si réconfortant de se reposer sur Dieu (tawwakalna
‘ala Allah) que, forcément, il y a résistance quand I'homme est sollicité
pour prendre ses responsabilités®. Les théologiens sont réfractaires &
I'expérience européenne qui a érigé la société en source de droit, ce qui
correspond pour eux a un transfert illégitime de souveraineté. Ils postulent
que si la société, comme ensemble humain, se prive de la Loi divine, elle
s’écarterait un jour de la Raison qui enseigne d’obéir a I'ordre naturel voulu
par Dieu. C’est le sens de I'attachement a la chari‘a, comprise comme



20

regles inspirées par Dieu dont le but est d’empécher 'homme de tomber
dans I'animalité. Le drame, c’est que I'homme musulman confond la chari‘a
avec le texte qui la symbolise. En demeurant attaché au symbole figé et
déconnecté des transformations socio-historiques, il désobéit a I'éthique de
la chari‘a qui a pour source la conscience et non le texte ou l'institution.

La problématique de la conscience met fin a ce monde naturel et sensible
peuplé d’animaux sociaux induits en erreur par leurs sens mais sauvés par la
raison, monopole d’une minorité de clercs religieux ou séculiers, proclamés
compétents pour dire ce qui est vrai et ce qui est faux. Lautorité des oulémas
provient de ce monopole, qui était hier intellectuel et qui est aujourd’hui
politique. Ayant en effet, la capacité de mobiliser la foule des croyants pour
lyncher celui qui remet en cause leur discours, les oulémas s’opposent a ce
que la conscience détrone la raison parce que cela diminuerait leur autorité
sur la société et donnerait de la liberté aux individus. Pour eux, ce passage
signifierait le triomphe du mal et, a leurs yeux, la modernité occidentale met
en danger la spiritualité sur laquelle est fondée I'"humanité de I’'homme dés
lors qu’est reconnue son autonomie morale issue de la conscience. Il n'y a
pas un choc de civilisations mais un conflit de paradigmes (raison versus
conscience) qui s’affrontent, conflit que I’'Europe a connu et qu’elle a surmonté
avec le Protestantisme, la Contre-réforme et la philosophie moderne. L'un
veut atteindre la vérité absolue garantie et protégée par une institution qui
s’identifie a la transcendance; I'autre cherche a donner a l'individu la faculté
de dire ce qui est bien et ce qui est mal sans intervention d’une autorité
extérieure. Dans un cas, le croyant dépend d’une tutelle qui lui dit ce que
Dieu veut; dans l'autre, il est autonome et découvre par sa conscience le
comportement moral. Ce sont la deux modes différents de rapport a la
religion qui découlent de deux visions du monde totalement différentes. La
question a poser est celle de savoir si les sociétés musulmanes sont capables
de passer d’'un mode de croyance a l'autre.

Dans la culture musulmane, encore dominée par la pensée médiévale,
I'individu est un élément d’'un ensemble organique qui tire sa cohérence

de I'idée de Dieu. En tant qu’élément constitutif d’'une totalité, il doit obéir
aux lois du Créateur sous peine de perturber I'ordre naturel soumis a une
rationalité que les oulémas connaissent et d’ou ils tirent leur autorité. C’est
par rapport a cet ordre naturel supposé voulu par Dieu qu’est élaborée une
vision cosmologique ordonnée par les catégories de vérité et d’ignorance
et ol s’interpénétrent la terre et le ciel, la vie et la mort. Il y a d'un coté le
vrai et le juste qui réalisent le destin de I'humanité en toute connaissance,



et de l'autre I'ignorance et le mal qui ménent a I'immoralité. A la science
de la réalité correspond I’éthique qui permet de ne pas la corrompre pour
la laisser se reproduire comme I'a voulu Dieu. Les mots hagiqga (vérité) et
hag (justice) ont la méme racine en langue arabe. Le concept Al-jahilya
(I'ignorance) a un contenu sémantique trés large, reliant la méconnaissance
de Dieu et celle de la nature. Al-jouhala (les ignorants) sont en méme
temps les illettré et les incroyants. Les Oulémas sont les savants ('iIm

veut dire savoir), ceux qui savent la parole de Dieu qui donne acceés a la
connaissance du monde et aux lois sur lesquelles il est bati. Leur savoir
relie les nécessités terrestres et les exigences célestes, faisant le lien entre
le spirituel éternel et le temporel éphémere, avec I'idée que le péché a pour
origine l'ignorance des lois qui gouvernent le monde. Igra’ est le premier
commandement en Islam. Lis ! ordonne Dieu au prophéte Mohamed, et le
mot Coran a pour racine igra’. La raison (‘ag/) a un contenu sémantique
trés riche et renvoie a plusieurs aspects, aussi bien a la rationalité de nos
actes qu’a la sagesse de nos comportements. Elle empéche de tomber

dans la folie, stade supréme de l'irrationalité. Divinisée et se parant de
I'axiomatique de la révélation, elle occupe le champ cognitif et normatif
pour répondre a toutes les questions de I'existence. L'idée est de faire
dominer par la raison et la foi le monde faux et hypocrite dans lequel nous
vivons pour tendre vers le monde vrai, celui voulu par Dieu.

La culture classique présente I'Islam comme Religion et Monde (Din et
Dounia), mais il est surtout Connaissance et Ethique ('ilm et akhlaq), la
deuxiéme découlant de la premiére. La Iégitimité dans I'ordre musulman
est intellectuelle a un double niveau dans la structure sociopolitique de la
Cité. D’une part, le gouverneur s‘assure auprés des oulémas que la décision
qu’il prend est conforme a la vérité coranique qui est science et morale.
D’autre part, le croyant doit prendre conseil auprés de I'imam en cas de
doute sur son comportement. L'erreur peut étre commise aussi bien par

le prince que par le croyant; d’ou I'importance des oulémas qui possedent
les clés d’intelligibilité de la norme qui indique le monde vrai et juste. Les
oulémas jouent le role des philosophes de la cité vertueuse de Platon, réle
qui découle de la structure dichotomique de la réalité: d’un c6té, le monde
sensible corrupteur et de I'autre le monde vrai des essences éternelles.
Dans cette structure, le croyant est un enfant qui donne procuration aux
oulémas pour lui montrer son intérét. Cette vision platonicienne, islamisée
par le monothéisme coranique, ne permet pas au croyant d’étre un sujet
avec une conscience et une autonomie morale qui lui permettraient
d’apprécier par lui-méme ce qui est bien et ce qui est mal; c’est un étre

21



22

potentiellement rationnel et moral qui a besoin d’étre guidé vers le savoir.
Il peut étre trompé par ses sens ou influencé par ibliss ou chitan (satan),
ce qui le pousserait vers I'immoralité. Il y a cependant la raison pour lui
montrer ce droit chemin dont parle le Coran (essabil el-moustagim) et dont
I'itinéraire est connu par les oulémas. Cette vision, partagée aussi bien par
les Oulémas que par les couches populaires moins lettrées, est un obstacle
culturel qui s’oppose a la conscience historique.

Le discours religieux empéche ainsi le développement des sciences de
I’'homme et, indirectement, de la théologie et de la métaphysique. Cela
peut paraitre paradoxal mais ces deux derniéres disciplines spéculatives
ne se constituent que si I'autonomie des sciences sociales est reconnue, ce
qui libérerait un espace pour toutes les questions auxquelles la science n’a
pas vocation a répondre. C’est en refusant de refluer vers la métaphysique,
et une théologie a I'objet bien défini et centré sur le sacré, que le savoir
religieux s’‘oppose a la dynamique des sciences sociales, tenant a étre
hégémonique dans le champ cognitif. Il y a évidemment un discours
assimilé a la théologie musulmane, mais il ne se limite pas aux textes
sacrés et n‘a pas de frontieres définies. Il est ainsi révélateur de parler de
«sciences islamiques», appellation courante de la pensée religieuse dans
le monde musulman, pensée englobante qui a réponse a tout. Ce sont des
sciences spéculatives qui ne sont pas confrontées a la réalité empirique,

a la matiére. Leurs argumentations, souvent érudites, sont rigoureuses
dans le cadre des postulats de leur vision du monde, mais la visée est
spéculative et non scientifique.

Pour les oulémas, le monde moderne est devenu fou et immoral, menant
I’'humanité vers sa fin. Ils ne se rendent pas compte cependant que
I'expression culturelle de la foi en Islam s’est fétichisée, s’est ossifiée et
ne correspond plus a la nouvelle réalité historique dans laquelle vivent

les musulmans. La culture classique - figh, kalam, tafsir... - ne permet

pas l'intelligibilité du monde et permet encore moins d’influer sur son
fonctionnement. Il y a un tel décalage entre cette culture et la réalité
historique qu’elle empéche le musulman d’étre acteur de son destin. C’est
la que réside la crise de la société musulmane depuis son contact avec
I’Occident au 19° siécle. Mais ce n’est pas une crise de I'Islam; c’est une
crise des sociétés musulmanes dont les élites sont incapables de donner
une nouvelle culture au sacré. Ne comprenant pas ce qui arrive depuis au
moins le 19° siécle, les élites religieuses ont été prises par le doute et I'ont
propagé en expliquant que si les musulmans sont en retard et sont dominés,



c’est parce qu’ils ne pratiquent pas correctement leur religion et, de ce fait,
Dieu est mécontent. Le discrédit est jeté sur la fagon de croire, d’ol cette
aspiration a imiter les salaf, les pieux ancétres, comme si durant plusieurs
siécles les musulmans avaient été de mauvais croyants. Il suffit d’écouter un
préche de mosquée a Rabat, Alger ou au Caire pour mesurer la culpabilité
avec laquelle I'imam essaye d’accabler les croyants. «Si nous sommes en
retard, leur dit-il, si nous avons autant de problémes, c’est parce que nous
ne pratiquons pas notre foi avec la sincérité de nos ancétres. L'Islam est un
habit trop large pour nous et nous ne comprenons pas le milliéme de son
contenu. Nous ne sommes pas suffisamment sincéres avec Dieu»,
insiste-t-il. Ce discours n’est pas irrationnel; il appartient a un cadre de
pensée incapable de comprendre le monde dont font partie les sociétés
musulmanes contemporaines. Il est cependant en contradiction avec les
évolutions sociales des derniers siecles et répand l'illusion selon laquelle

les conflits, les problémes sociaux et la domination de I’Occident ont une
seule et méme cause: le déficit dans la pratique de la foi. Dans les pays
musulmans, I'imam n’est pas seulement un prétre; c’est aussi un enseignant
de la vie sociale profane. Son ignorance de la sociologie, de I'histoire, de
I’économie politique, de la philosophie a pour conséquence la pauvreté de la
culture générale du grand public plus sensible a la mythologie qu’a I'histoire.

La problématique des sciences sociales dans le monde musulman doit étre
reliée a cette perspective qui articule la conscience sociale a la conscience
épistémique, pour souligner que ce n’est pas un individu qui produit la
science mais une structure sociale exprimée comme habitus collectif.
Toute conscience individuelle, aussi irréductible soit-elle, appartient a une
conscience sociale qui se cache derriére la raison désincarnée qui légitime
la vision du monde qui la porte. Il est inutile de s’en prendre a la raison
désincarnée si elle est coupée de son environnement historique. Il faut
aller en amont de la raison pour découvrir la conscience qui l'utilise. Car
si la raison n’existe que pour justifier, la conscience existe pour donner
naissance. La conscience dit Edmond Husserl est toujours conscience de
quelque chose'®.

NOTES

1 | Jemprunte les notions de raisons constituée et constituante a André Lalande, La
Raison et ses normes, Librairie Hachette, 1948.

2 | Nasr Abou Zeid, Critique du discours religieux, Sindbad, Actes Sud, 1999, p. 127.

3 | Idem, p. 28.

23



24

10|

11]
12|

13]

14|

15|

Idem, p. 127.
Idem, p. 45.

Sadek Jalal Al Azm, Ces interdits qui nous hantent. Islam, censure, orientalisme,
El Gharbi et Jean-Pierre Dahdah, révisés par Franck Mermier et Candice
Raymond, éditions Parenthéses, MMSH, IFPO, 2008, p. 61-62.

Il est utile de rappeler que Sadek Jalal Al Azm est un philosophe dont la thése a
porté sur Kant. Elle a été publiée sous le titre The Origins of Kant’s Arguments
in the Antinomies, Oxford UniversityPress, 1972.

Sadeq Jalal Al Azm, Naqd el fikr eddini (Critique de la pensée religieuse),
Beyrouth, 1969, p. 7.

Idem, p. 7.

Voir mon livre Radical Arab Nationalism and Political Islam, Georgetown
UniversityPress, a paraitre novembre 2015.

Sayyed Qutb, Ma’alim fi Tarik, p. 127-129, cité par Nasr Abou-Zeid, Critique du
discours religieux, op. cit., p. 53.

Cité par Paul Veyne, Foucault, sa pensée, sa personne, Seuil, 2008, p. 154.

Il peut paraitre paradoxal que ce soit la conscience qui découvre l'objectivité des
phénomeénes et non la raison. Ce paradoxe s’explique par le caractére objectif

des conséquences de l'intersubjectivité humaine qui produit des effets sur la vie
sociale. Sur cette question, je m’appuie sur les travaux de Husserl et de Ricceur.

L'absence de la philosophie est la cause premiére de la faiblesse des sciences
humaines (sociologie, psychologie, histoire, économie politique, science
politique...), faiblesse qui indique que la société musulmane ne produit pas de
connaissances scientifiques sur elle-méme, comme si le fait social n’était pas
un objet d’analyse. Il y a bien sir des Facultés de sciences sociales avec de
nombreux étudiants, mais la production du savoir sur la société est faible. Bien
que la société soit en plein bouleversement, subissant des mutations profondes
et soit confrontée a des problemes sociaux aigus, la production en sciences
humaines est décevante. Pourtant, ce ne sont pas les thémes qui manquent
relatifs & I’émergence de l'individu, a la crise de la famille, aux changements
religieux, au poids du passé, a la violence des rapports sociaux, a la formation
du marché, aux contradictions du droit... Ces thémes se retrouvent dans la
littérature et, paradoxalement, ne trouvent pas de prolongements dans le champ
académique avec le niveau de rigueur académique de la recherche scientifique.

Tawwakul signifie faire confiance, donner procuration a quelqu’un. C’est un des
themes les plus discutés dans la scolastique et souléve la question du degré de
responsabilité de I’homme. Celui-ci est-il I'auteur de ses actes ou bien ce qu’il fait
est décidé par Dieu? Ces discussions byzantines font le bonheur des érudits a qui
souvent le bon sens populaire oppose des hadiths du prophéte. Un des hadiths
est le suivant: «Un jour, un croyant demande au prophéte: O Envoyé d’Allah!
Dois-je attacher la chamelle puis m’en remettre & Allah ou dois-je la ldcher et
m’en remettre a Allah? Le prophéte répondit: Attaches la et remets toi a Allah ».

Cette communication est la version abrégée d’un chapitre de mon livre a
paraitre Islam: le difficile passage de Platon a Kant.



25

Le discours sur la modernité:
quelle posture pour l'intellectuel musulman?

El Mostafa Chadli

A travers le discours sur la modernité et ses avatars, il s’agit pour nous

de réfléchir sur cette notion, assez problématique du reste, héritiére

d’une langue, d’'une culture et d’'un contexte historique ou culturel et qui a
évolué, au fil du temps pour accueillir de nouvelles significations et donc de
nouvelles valeurs, liées, semble-t-il, a I'air du temps.

Sur cette question, emblématique du débat contemporain qui oppose les
penseurs islamiques les plus rigoristes ou les plus fondamentalistes aux
penseurs plus ouverts sur les sciences humaines, la fracture est importante,
alimentée par le conflit interconfessionnel entre les différentes obédiences
que se partagent les Sunnites et les Chi’ites, dans leurs sphéres d’influence
respectives. Aussi la relecture des penseurs de la Nahda et des théologiens
attitrés des institutions religieuses officielles du Machreq et du Maghreb est
assez édifiante et contraste avec la posture “bienpensante” des intellectuels
francophones ou anglophones musulmans installés en Europe ou en Amérique.

D’ol notre questionnement de départ, a savoir quelle posture a adopter
pour le penseur ou l'intellectuel musulman, dans un monde déchiré et
multiséculaire. C'est ce que nous essaierons de débattre en nous appuyant
sur les différents courants de pensée qui traversent et secouent le monde
musulman d’aujourd’hui.

De prime abord, il faudrait dire que le mot ‘'modernité’, comme unité
lexicale, est attesté, a l'origine, dans la derniére décennie du V® siécle
chrétien et renvoie a un contenu technique, lié a I'actualité. Puis, il évolue,
rapidement, pour signifier I'idée de nouveauté, a savoir l'originalité de
I’ére chrétienne par rapport a I'ére paienne de I’Antiquité gréco-romaine.
Au XII® siécle, le terme se conjugue avec périodisation, avec la prise

de conscience chez les auteurs de la Renaissance humaniste italienne

de I'Histoire et du lien indéfectible entre les Anciens et les Modernes.
Dichotomie reprise dans une dimension conflictuelle avec Charles Perrault,
en 1687, et la querelle qui s’en suivra entre les deux camps.



26

Au XIX® siécle, les romantiques donneront au concept une dimension,
strictement, esthétique avec Francois-René de Chateaubriand et Charles
Baudelaire. Puis, avec le peintre Edouard Manet, en 1860, la création
artistique s’inscrit dans la rupture avec lI'esthétique qui la précéde et le
concept, désormais, reconnu prend a sa charge le contenu sémantique de
choc, de surprise, de déstabilisation, et donc de rupture.

Charge symbolique que nous retrouvons dans le courant existentialiste
sartrien avec la revue des Temps Modernes. Depuis, le concept semble
véhiculer les idées nouvelles, les postures philosophiques ou esthétiques
en rupture avec l'existant, en somme “I'air du temps” et tout projet sociétal
qui s’articule autour des droits de I’'homme, de la liberté individuelle, du
choix des convictions politiques, sociales ou culturelles et des formes de
participation dans I’Agora publique, largement diffusée et amplifiée par les
réseaux sociaux sur le web.

Par contre, il est a noter que dans le monde musulman, la modernité a
été percue comme un défi, venu de I'extérieur. L'expédition de Napoléon
en Egypte (1798-1801) en est le signe précurseur et qui a, durablement,
faconné l'imaginaire collectif et suscitant, du méme coup, dans l'univers
musulman, deux attitudes, fortement, opposées:

e La premieére, celle de la peur et du rejet, vis-a-vis d'une modernité
pergue, comme une menace a l‘'ordre séculier, voire comme une
agression orchestrée par les puissances européennes.

e La seconde, empreinte de fascination devant les signes de supériorité de
I’'Europe moderne et de désir de connaissance scientifique et technique
pour rattraper le retard historique de développement, accumulé durant
plusieurs siécles par le monde musulman.

La premiéere attitude a généré un mouvement de rejet de la modernité,
arborée comme une invention pernicieuse de I’Occident qui cherche a
imposer son hégémonie et a faire disparaitre tout ce qui peut géner
I'instauration et la continuation de sa domination. Elle a favorisé le
rigorisme religieux et le repli sur soi.

La seconde fut plus prolifique, a I'origine d’un important mouvement de
réformes et de modernisation qui n‘a épargné aucun domaine, y compris
celui de la religion. Des penseurs et des intellectuels musulmans ont fait
brandir le slogan de la "modernisation de l'islam”, avec l'objectif de pousser



le monde musulman vers l'acquisition des savoirs et des savoirs-faires, des
techniques et des technologies qui pérennisent la supériorité de I’Occident

et sans lesquels nulle "renaissance” ou nulle "amélioration” ne pourrait étre
réalisable.

C’est ainsi que les deux mouvements ont vu le jour dans la confrontation

et le conflit interne qui les a opposés, I'un contre I'autre, au grand profit

des puissances européennes, dont l'objectif déclaré avait été de démanteler
I'Empire ottoman pour s’emparer de son héritage et d’asseoir, définitivement,
son hégémonie sur I'ensemble de la région du Moyen-Orient L'histoire de
cette confrontation a été ponctuée d’échecs, de désenchantements, de
douloureuses remises en question, de compromissions, de revirements,

de reniements et de révoltes, dont les conséquences imprégnent encore le
devenir commun des pays arabes et musulmans.

C’est ainsi que l'une des expressions les plus fortes du rejet de l'occident
et, conséquemment, de la modernité a été le wahhabisme. En effet,

dés le XVIII®, Muhammad Ibn Abd-Al-Wahhab (1703-1792), érudit et
prédicateur, se réclamant de la doctrine d’Ibn Taymiyya (mort en 1328)

et d’'Ibn Hanbal (780-859), recommandait le retour «aux sources pures

de l'islam», du temps du Prophéte et de ses Compagnons bien-éclairés

et pour centre son berceau en Arabie. Il rejetait, par la méme occasion,
tous les aspects matériels de la modernité, ainsi que les institutions qui
I'accompagnent. Aussi toute réforme qui ne renouerait-elle pas avec
I'inspiration initiale de I'Islam, I'enseignement du Prophéte et la conduite
des Premiers Compagnons est vouée a I’échec et ne saurait étre agréée par
la communauté des croyants. C’est ainsi que ses disciples, en accord avec
les théologiens les plus conservateurs, parmi les gardiens des orthodoxies
des différentes obédiences de l'islam, se sont opposés aux réformes
entreprises, dans le monde arabo-musulman, depuis la fin du XVIII® siécle,
n'y voyant que des «innovations hérétiques» qui ne feraient qu’éloigner,
davantage, les musulmans des enseignements authentiques de leur
religion, accroitraient leur décadence, les enfonceraient dans la perdition et
faciliteraient la tache de leurs ennemis.

L'échec des réformes entreprises au XIX® siécle, par quelques pays
musulmans, dont I’'Egypte, les pays du Levant et le Maroc, I'extension

de I'hégémonie des puissances coloniales qui représentaient, aux yeux
des musulmans, la modernité, et les actions, souvent incomprises ou
inconséquentes des promoteurs de la modernité ont favorisé le regain de

27



28

la réaction incarnée au départ par le wahhabisme et les milieux les plus
conservateurs. Des penseurs, a l'instar d’un Rashid Ridha, considérés
comme des porte-étendards du réformisme, rejoignent le camp des
conservateurs et ce, au lendemain de la Premiére guerre. Etat de choses
qui a mis fin au réve réformiste, celui de pouvoir concilier I'Islam et la
modernité occidentale, coincidant avec I’écroulement de I'Empire Ottoman
et I'extension de la domination coloniale.

Rachid Ridha (1865-1925), penseur émérite d’origine syrienne, fut le
disciple de Muhammad Abd(h. Il préne un monothéisme rigoureux, une
idéalisation des origines et jouit d’'une forte audience dans I'ensemble

du monde musulman. Il a dirigé une revue, Le Phare, a Alexandrie,
comprenant des articles, des informations sur I'ensemble du monde
musulman, des réponses a des questions, ainsi que des gloses du

Coran. Par ce biais, il diffuse les idées du réformisme fondamentaliste.

Il polémique contre les européens qui veulent effacer la Chari’a, contre

le kémalisme et les musulmans libéraux. Il appelle a une revivification

de I'Islam face au défi de la modernité, aspirant a unifier I'ensemble des
musulmans. Il devient un centre de rayonnement du wahhabisme, lequel
resurgit au début du XX® dans un nouveau monde politique. Les wahhabites
apparaissent, des lors, comme les champions de la renaissance islamique.
Le nouvel espoir est que le politique redevienne un lieu du théologique,
avec un pouvoir autocratique religieux dans lequel I'Etat, par le biais de
ses institutions et de ses actions puisse ordonnancer le bien et, en méme
temps, prohiber le mal, ou du moins le circonscrire.

C’est pourquoi l'association des Fréres musulmans voit son audience
augmenter auprés des masses populaires et d’'une frange lettrée de la
société égyptienne et arabe. Pour ses adeptes, I'Islam est un systéme
global de vie, le politique en est une dimension inhérente, tout effort de
laicisation est, dés lors, contesté. «Le Coran est notre Constitution»,
disent-ils a l'unisson. L'Etat islamique est un Etat qui n’a qu’une seule
mission, celle d’asseoir I'autorité spirituelle de la religion sur toutes choses
en terre d’Islam et de combattre les mécréants, les imposteurs et les
hypocrites. Comme la démocratie repose sur un principe impie, celui de la
séparation du sacré et du profane, elle ne peut étre la source de la gestion
de pouvoir. Par ailleurs, ni le capitalisme ni le socialisme ne peuvent
constituer une alternative viable pour la communauté musulmane. L'Islam,
par contre, de par son message universaliste, offre une nouvelle voie,
remarquable pour tous types de société.



29

Dans cette mouvance, se distingue Sayyid QUtb (1906-1966), auteur d’une
ceuvre remarquable, A I'ombre du Coran, qui réunit une trentaine de
cahiers, en fait une glose du Coran, et Jalons sur la route, rédigé avec une
plume militante, sans cesse réédité depuis. (Euvre culte des islamistes du
monde entier. Pour ce théologien, I'Islam est la seule voie permettant a
I’'homme de se libérer, en se remettant en question dans une perspective
de régénération spirituelle et communautaire.

Aussi Sayyid QUtb rompt-il avec la tradition de I'Islam réformiste et
pacifiste que prénait Mohammad Abd{h, cantonnant le principe de la guerre
sainte, strictement, a la défense des territoires arabes et musulmans. Or,
selon QUtb, le djihad ne saurait se limiter a son aspect défensif, et devrait
étre utilisé pour libérer les hommes, aussi bien en terre d’islam qu’en
dehors de celle-ci. Il érige le djihad en pilier de I'islam, qu’il ajoute aux cing
préceptes fondamentalistes.

Le point de fracture introduit par QUtb est le fait qu’il considére que les
sociétés et les états musulmans qui les encadrent sont retombés dans les
ténébres de la Jahiliyya, ére de sombre ignorance et de mécréance, qui
caractérisait I’Arabie d’avant I'arrivée du Prophéte et de la révélation du
message divin de l'islam, car ils n‘observent plus les dogmes, les principes
et les préceptes de I'Islam. Il oppose, ainsi, deux camps antagonistes

en terre d’islam: les vrais croyants qui reconnaissent la foi et l'autorité
souveraine de Dieu et les mécréants qu’il faut combattre. En réalité, il
n'hésite pas a excommunier tout musulman, s’écartant des préceptes de
Iislam, allant jusqu’a exhorter les enfants a rompre avec leurs parentes,
s’il est avéré que ces derniers vivent dans le péché, ce qui va a I'encontre
de la tradition de la piété filiale.

Aussi, dans ce contexte de rigorisme religieux, assiste-on a un retour du
wahhabisme. Celui-ci, tel le phoenix, renait de ses cendres et son rejet de
la modernité se trouve amplifié par la naissance et le développement de
Iislam politique, dont les principales expressions étaient - et restent -
les Freres Musulmans en Egypte, la Jama‘a Islamiyya en Inde, puis au
Pakistan, le Parti de la Libération Islamique en Palestine-Jordanie, les
adeptes de lecture khomeyniste de wildyat al-fagih (autorité, au sens de
gouvernement, du théologien) dans les milieux Chi‘ites, et les ramifications
ultérieures de ces mouvements dans les différents pays musulmans et
parmi les populations musulmanes. Si certains mouvements, notamment
sunnites, ont maintenu, a l'instar du Parti de la Libération Islamique,



30

I'objectif de restaurer le Califat, aboli en 1924, d’autres y ont renoncé pour
mettre I'accent sur la mission d’instaurer un Etat islamique, dont la fonction
essentielle serait «|’application de la Chari’a». La théorie de la hdkimiyya
(le pouvoir ou la souveraineté) de Dieu de lI'indo-pakistanais Abu al-A'la
Al-Mawd(di (1903-1979) est devenue, pour les expressions sunnites de ce
mouvement, la base d‘une conception théocratique rejetant la démocratie
et les droits humains; les expressions Chi'ites ont trouvé I'’équivalent de la
hékimiyya dans la théorie de wildyat al-fagih (autorité ou gouvernement du
théologien), telle qu’elle fut développée par I’Ayatollah Khomeiny, en Iran.

Du coté des sunnites, on ne peut pas ne pas évoquer des penseurs, tels
que Jamal Eddine Al Afghani (1838-1897), Muhammad Abdou (1849-1905)
ou encore Rachid Ridha (1865-1935), qui ont traversé le XIX® siécle et une
partie du XX® siécle, et dont I'empreinte intellectuelle demeure encore
prégnante.

En effet, Jamal Eddine Al-Afghani, religieux afghan sunnite, se positionne,
assez rapidement, comme un réformiste panislamiste. Orateur brillant, il
prone le réveil de I'Islam. Sa grande idée en est le panislamisme, voulant
I'union des pays musulmans face a la progression coloniale européenne.
Lintolérable, pour lui, avait été la perte de la puissance politique des

pays musulmans. Aussi voudrait-il rétablir la prééminence de la religion
musulmane pour pouvoir stabiliser la société, avec un régime parlementaire
et une constitution. Il considére que seule la religion est a méme de
réhabiliter la nation musulmane, sur la base d’un retour, judicieux et
éclairé, aux sources de I'Islam. L'Islam, estime-t-il, ne peut pas étre en
cause dans I'état de sous-développement des peuples musulmans; par
contre les musulmans, eux, sont responsables de ladite situation, car ils ont
dévié du droit chemin, celui des idéaux, des dogmes et des principes, et
donc des valeurs irréductibles de la religion.

Il est a rappeler que, dans sa controverse avec l'historien Ernest Renan, en
1883, a propos de I'Islam et de |'esprit scientifique, ainsi que du rapport de
la religion a la philosophie, Al Afghani considére que:

«En songeant toutefois que la religion chrétienne a précédé de plusieurs
siecles dans le monde la religion musulmane, je ne peux pas m’empécher
d’espérer que la société mahométane arrivera un jour a briser ses liens et
a marcher résolument dans la voie de la civilisation a lI'instar de la société
occidentale pour laquelle la foi chrétienne, malgré ses rigueurs et son



intolérance, n'a point été un obstacle invincible. Non, je ne peux admettre
que cette espérance soit enlevée a l'islam. Je plaide ici auprés de M. Renan,
non la cause de la religion musulmane, mais celle de plusieurs centaines de
millions d’hommes qui seraient ainsi condamnés a vivre dans la barbarie et
I’ignorancel.»

Quant a Muhammad Abduh qui a été, ne 'oublions pas, Moufti d’'Egypte et
dont la rencontre avec Jamal Eddine Al-Afghani est attestée, il faut dire
que sa réflexion est plus ouverte, et donc plus moderne que celle de son
coreligionnaire. Celui-ci préconise I'éducation et la formation éclairée d'une
opinion publique, laquelle, tout en s’appuyant sur la religion, doit savoir
garder raison. Car, pour lui, un bon musulman, doit avoir une bonne, voire
une parfaite connaissance des préceptes de I'Islam et faire usage de sa
raison, dans toutes choses.

Favorable a un retour aux sources, avec usage de la raison dans la
relecture des textes, il lance I'idée de I'Islam, source de progrés pour
I’Europe. Il privilégie le texte du Coran contre la Sunna.

Dans la lignée des premiers réformateurs de I'islam du XIX® siécle

et proche de lI'islamisme pragmatique, Hassan al-Banna? est un des
précurseurs de la politisation de I'islamisme qui souhaite allier idéal, en

se fondant sur les sources du Coran, et pragmatisme, en étant conscient
des enjeux de son temps. Né en 1906, a Mahmudiyya, prés d’Alexandrie,
Hassan al-Banna est initié dés son plus jeune age aux préceptes de l'islam
par son pére, passionné de sciences islamiques, qui le pousse a apprendre
le Coran, a I'étudier et a maitriser la langue arabe. Préférant I'Ecole
Normale du Caire au cursus universitaire classique d’al Azhar, il devient
instituteur et I'un des principaux et des plus influents prédicateurs de son
temps. Il commence a précher dans les cafés, les mosquées et dans divers
lieux de rassemblement de la capitale.

En 1928, au moment de la montée des mouvements radicaux en Egypte,
il fonde la confrérie des Fréres musulmans, terme emprunté aux premiers
califes. Cette association, qui devient célébre sous le nom des Fréeres
musulmans, tente de revivifier le sentiment religieux des musulmans,
purifié des superstitions et des croyances populaires pergues comme
déviantes. Il gagne de nombreux croyants a sa cause en jouant sur sa
proximité avec les différentes populations, notamment les jeunes et

les plus démunis. Son action sociale lui permet, en effet, d’assurer une

31



32

base sociale solide au mouvement. La confrérie crée des associations de
charité, des mosquées ou encore des écoles et des universités. Elle gagne,
progressivement, en influence en s’appuyant sur des relais implantés sur
tout le territoire. Plus qu’une organisation sociale et religieuse, la confrérie
se veut aussi tres active sur le plan politique.

Car, en définitive, en créant les Fréres musulmans, Hassan al-Banna
ambitionne de revenir a I’Etat islamique des premiers temps de la Nation
islamique, de reconstruire I'Oumma sur les ruines de l'impérialisme
britannique d’une part, de la classe politique égyptienne suiviste et
corrompue, d’autre part. La référence a l'islam des origines doit permettre
de trouver des réponses théologiques a la crise existentielle que traverse
le monde musulman. Il ne distingue pas politique et religion, |'alliance des
deux devant permettre de réaliser les objectifs que se fixe la confrérie, a
savoir faire revivre l'islam et éduquer le monde a ses principes. Il milite
dans ce sens pour la restauration du Califat.

En 1948, l'influence de l'association est telle qu’elle peut envoyer un
groupe de volontaires participé a la guerre arabo-israélienne de 1948.
Percue comme une démonstration de force, I’'association est interdite par le
pouvoir royal égyptien et Hassan al-Banna est assassiné?. Il s’ensuit, dans
I'imaginaire collectif, la prégnance de la figure emblématique du martyr qui
renforce la Iégende entourant les Fréres musulmans.

Qu’en est-il, maintenant, de la posture des penseurs et intellectuels
musulmans contemporains?

En indiquant les voies a suivre? pour assurer les conditions de la
renaissance, Malek Bennabi estime que le monde musulman doit se
débarrasser de sa “colonisabilité” et trouver sa lumiére en soi-méme, car
«|’Europe qui devait éclairer la marche de I’humanité a fait du flambeau de
la civilisation une simple torche incendiaire. A la lueur du feu qu’elle a mis
au monde colonisé et qui s’est retourné sur ses propres terres, on y voit
régner le méme chaos que celui qu’elle a semé dans le reste du monde, la
méme désorientation, le méme fatalisme devant les puissances maléfiques
de la mythologie (...) Quoi qu’il en soit, pour se guider dans le chaos actuel,
le monde musulman ne peut plus trouver ses lumiéres en dehors de lui-
méme, et en tout cas, ne peut les demander a un monde occidental si
proche de I'apocalypse. Il doit chercher des voies nouvelles pour découvrir
ses propres sources d’inspiration. Néanmoins, quelles que soient les



voies nouvelles qu’il pourrait emprunter, le monde musulman ne saurait
s’isoler a l'intérieur d’'un monde qui tend a s’unifier. Il ne s’agit pas pour
lui de rompre avec une civilisation qui représente une grande expérience
humaine, mais de mettre au point ses rapports avec elle’.»

Il précisait, ensuite, qu'il s’inspire, dans les grandes lignes, d’un modéle
existant, celui du Commonwealth britannique, mais il en differe par maints
égards. Ainsi, si le modéle britannique s’incarne en la symbolique de la
personne royale, le Commonwealth islamique doit, par contre, «trouver
son expression dans une idée, I'Islam». Par ailleurs, le Commonwealth
islamique «ne doit pas étre percu comme une simple structure politique,
économique et stratégique adaptée a de nouveaux rapports de force dans
le monde comme le modéle britannique, mais comme une structure morale
et culturelle, bien nécessaire au dénouement de la crise spirituelle des pays
musulmans et du reste de I'humanité.

Plus que jamais, en effet, le monde musulman a besoin de retrouver cette
“fraternisation”, seule alternative a la grande fitna qui le menace dans

ses fondements mémes. La solidarité et le dialogue entre les différentes
composantes de I'Islam sont, toutes proportions gardées, similaires a ce
que pourrait étre une “Alliance des civilisations des Nations Unies”, dont le
slogan serait: «plusieurs cultures, une seule humanité».

Dans le méme ordre d’idées, la notion de modernité a été abordée par un
autre lettré iranien, Abdul Karim Soroush®, considéré, du reste, comme un
des penseurs musulmans contemporains des plus remarquables. Certains
ont cru pouvoir le qualifier de «Luther de I'Islam ».

Alors que certains penseurs musulmans contemporains auraient tendance
a soutenir que I'Islam doit étre reconstruit ou revivifié afin de satisfaire
les besoins des musulmans dans le monde moderne, Abdolkarim Soroush
pense que toute tentative de reconstruire I'Islam est a la fois futile et
illusoire. La question est de savoir s’il faut changer la religion, ou bien
convient-il de changer la compréhension que I'on a de la religion. Voila une
des grandes questions que souléve Soroush dans sa réflexion sur I'exégése
des textes en Islam.

En effet, le cheminement espéré du penseur est celui de vouloir libérer
la spiritualité des éléments constitutifs de la religion des carcans
traditionnalistes et des compréhensions stériles qui obscurcissent I’'essence

33



34

de la religion méme, avec un souci permanent d’établir un dialogue
fructueux entre Révélation et Raison. D’olu la question suivante: Comment
réconcilier éternité et temporalité, sacré et profane?

Le remede a apporter est dans sa théorie de «la contraction et de
I'expansion de la connaissance religieuse ». Il explique sa théorie de la
sorte: «L'intention de ma thése de la contraction et de I’'expansion est
gu’un texte ou un événement soient fondamentalement ouverts a une
multitude d’interprétations ou a une pluralité de lectures». Il admet

la perfection du Coran et I'imperfection de la raison humaine, laquelle
éprouve un besoin constant de reconstruction.

Sa théorie est une théorie interprétative et épistémologique. « Nous
sommes toujours plongés dans un océan d’interprétations» affirme-t-il.
«Le texte ne vous parle pas. Vous devez le faire parler en lui posant des
questions. Linterprétation dépend de nous et pas du savant devant nous,
car si I'on ne lui pose pas de questions, et pas n‘importe quelle question,
il va rester silencieux» conclut-t-il. Il affirme que toutes les sciences et
tous les domaines de connaissance sont dans un état de transformation
constante. Au savant de se mettre a jour et de les rattraper.

Dans son commentaire de la thése de S. Huntington, Le Choc des
civilisations, il conclut au fait que le malaise de I'Islam vient du fait qu’il est
compris comme une identité, communautaire ou supra-communautaire et
non pas comme une vérité théologique universelle.

Il appelle a la réconciliation de la religion et de la démocratie. Il admet que
les valeurs de libertés, de justice, de droits politiques, de démocratie, des
droits de I'Homme relevent de la philosophie politique. Pour que la religion
ne se heurte pas a ces idées nouvelles, elle doit accepter la théorie de
I’évolution du savoir.

La pensée musulmane, d’aujourd’hui, est appelée a pouvoir adopter le
raisonnement critique et non pas la raison herméneutique traditionnel.

Les paradigmes religieux doivent étre revisités, a la lumiére de la fracture
épistémologique, induite par la modernité. Pour lui, c’est notamment en
raison de lI'absence d’une approche philosophique, raisonnée, car consciente
de sa démarche, que la modernité a touché le monde musulman d’abord a
travers la politique, ensuite a travers les avancées technologiques.



Les penseurs musulmans ont ainsi pu se préoccuper des questions
politiques de la modernité, tels que le sécularisme, le pluralisme, les
libertés publiques, les droits de 'Homme, les droits de la femme,
Iindividualisme. En revanche, la modernité recéle d’un potentiel
philosophique fondamental, qui n’a pas été mis au jour et discuté et qui
peut contribuer a une meilleure compréhension du concept et de ses
implications pour instaurer un dialogue fécond avec la position ontologique
de I'Islam.

Quant & Mohammed Arkoun’ (1928-2010), il préne une démarche,
raisonnée et méthodique, des textes théologiques. Pour lui, I'acte de
réfléchir signifie transgresser, déplacer et dépasser, et c’est a partir de
cette «triade conceptuelle» qu’il effectue sa lecture critique des textes de
la tradition religieuse.

Fondateur de I'«islamologie appliquée», il la présente comme le fait
d’étudier le texte coranique, puis les textes seconds de la tradition, selon
une méthode «déconstructive» d’archéologie des connaissances. En
d’autres termes, il s’agit de clarifier le passé pour construire le futur. Se
référant au commentateur Al-razi (XII® siécle), qui avait lui-méme effectué
une lecture historique du texte coranique en utilisant, pour cela, tous les
instruments de son temps (astronomie, médecine, sciences naturelles,
histoire et rhétorique), il affirme que I'étude de I'Islam doit tirer parti

de toutes les sciences aujourd’hui disponibles, plus particuliéerement la
linguistique moderne et I'anthropologie.

Ainsi, il soumet la religion a la raison interrogative et a la déconstruction
scientifique inspirée de la démarche de J.]. Dérida. Il déplore le fait que

les pouvoirs politiques et religieux ont imposé une cloture logocentrique

et dogmatique qui représente une fracture importante et décisive dans
I’histoire de la pensée islamique. Du c6té de la pensée occidentale, Arkoun
n‘en est pas moins critique vis-a-vis de I'approche de la laicité, fondée, non
pas sur des postulats logiques ou philosophiques, mais, uniqguement, sur les
trajectoires historiques différenciées de I’Orient et de I'Occident. En bref,
sur l'idéologie.

Il n‘est pas sans rappeler les idées d’un autre penseur contemporain, a
savoir Fazlur Rahman® (1919-1988) qui, milite pour une nouvelle approche
épistémologique du Coran et de la Révélation.

35



36

Il fut la connaissance de Abu ‘Ala Mawdudi, le fondateur du parti de la
Jama‘at-i-Islami, qui élaborera plus tard la théorie de I’Etat islamique
moderne. Comme tous les penseurs de I'Islam, Rahman en appelait au
rétablissement de I'Ijtihad. Il appelle aussi a I'obligation d’aborder le Coran
comme un tout et dans son historicité, ainsi qu’a la nécessité d’adopter
une approche thématique et éthique du Coran. Il se rapproche ainsi,
conceptuellement, de Muhammad Igbal.

Muhammad Igbal (1877-1938) penseur pakistanais, connaisseur de la
pensée occidentale, lecteur de Nietzche et de Goethe, a pris comme
principe de raisonnement et de vie, I'axiome suivant lequel l'originalité
est le fondement de la création innovante et non plus I'imitation. «La vie
ne se réforme pas au moyen de l'imitation.» Tel était le message qu’il
n‘avait cessé de développer dans une ceuvre complexe, qui intéresse, aussi
bien, I'Orient que I’Occident. Car sa critique révolutionnaire de la pensée
occidentale, au sens copernicien du terme, s'accompagne d’une volonté
de “reconstruire la pensée religieuse de I'Islam”, sous le signe unique de
I’Amour, qui n‘est ni d’Orient, ni d’Occident: «Quand I'amour accompagne
I'intelligence, il devient I'architecte d’un autre univers. »

Le message qu’il délivre est universaliste. Il s’adresse a tous les hommes
et a toutes les religions: «L’homme de Dieu tombe du ciel comme |'éclair:
le bois qu’il embrase, ce sont les villes et les plaines d’Orient et d’Occident.
Nous sommes encore plongés dans les ténebres de la création: mais lui
coopére a l'ceuvre du Créateur. Il est Moise, il est Jésus, il est Abraham,

il est Mohammad, il est le Livre et Gabriel. C’est le soleil de I'univers des
hommes au ceceur pur. D’abord, il te brile dans son feu, puis il t’enseigne la
souveraineté. C'est sa brllure qui fait de nous des hommes a I’'ame limpide;
sinon, nous ne sommes que les ébauches a demi effacées de la Création. »

En définitive, la question de la modernité est complexe et mérite des
développements plus laborieux. Néanmoins, on peut retenir les éléments
suivants comme points d’ancrage a une réflexion plus élaborée:

e Cependant, hormis quelques pays comme le Maroc ou le réformisme
a réussi a s'imposer, avec ‘Allal Al-Fassi, figure emblématique du parti
nationaliste de I'Istiglal, comme un pilier du mouvement de libération et
de I'édification de I’'Etat post colonial, ce courant qui a largement dominé
la pensée musulmane au XIX® siécle et jusqu’a la Premiére guerre, fut,
par la suite, marginalisé au profit d’'une opposition frontale entre les
courants laiques se réclamant, plus ou moins ouvertement, des idées



de Mustapha Kemal Atatiirk, du socialisme ou du communisme, d'un
coté, et les mouvements de l'islam politique plus ou moins proches
de la monarchie saoudienne-wahhabite, revigorée par le colonialisme
britannique.

e La nécessité de ré-ouvrir la porte de I'Ijtihad, conformément aux
aspirations des penseurs réformistes du XIX® siécle qui voulaient
mettre fin a I’'hégémonie des orthodoxies régnantes, comme celle du
wahhabisme ou encore des Fréres Musulmans, en facilitant I'accés a une
interprétation de I'Islam en phase avec les progrés scientifiques et avec
les acquis de la modernité.

e La conviction profonde acquise est que I'Islam, comme religion et comme
philosophie de la vie, n’est pas contraire a la raison, a la science ou
a la technologie. Cette prise de conscience est liée a I'histoire de la
pensée musulmane et a I'histoire des idées tout simplement qui veut
que les compréhensions et les interprétations du texte religieux soient
conformes aux attentes, aux préoccupations et aux savoirs des époques
antérieures. Aussi comme les savoirs évoluent, les compréhensions et
les interprétations évoluent en fonction du développement des sociétés
musulmanes et des herméneutiques mises en place pour recevoir le
texte sacré, le comprendre et en décrypter le message. L'idée consistait
a chercher des explications rationnelles, ou du moins satisfaisantes, des
textes, plutét que de se conformer a des choses non comprises ou mal
assimilées, car extraites de leur contexte théologique et historique. A ce
titre, Muhammad Abd(h en était I'un des défenseurs de cette démarche,
jugée par certains comme étant une “théologie de la modernité”.

e L'accommodation des sociétés musulmanes avec la démocratie, de type
occidental, avec son lot de partis politiques, de syndicats, d'associations
civiles, de représentations électives (parlement, conseils, consultations
populaires...), suivant le principe coranique de la Chidra ou "consultation”
dans les affaires de la vie collective. Il est a rappeler que Rachid Reda
Tahtawi (1801-1873) insistait sur le fait que ces différents dispositifs
de démocratie libérale n’étaient pas incompatibles avec I'enseignement
de I'Islam, rejetant, par la méme occasion, toute théocratie religieuse,
comme c’est le cas dans la cosmogonie chiite, avec la prédominance de
I'Imam et linstitution du clergé religieux.

Donc, la modernité, au-dela des charges sémantiques que le concept peut
véhiculer, reste, plus qu’'un mot d’ordre politique ou culturel, un horizon
d’attente pour les sociétés musulmanes, en quéte d’émancipation et



38

d’ouverture sur le monde. D’ailleurs, de ce point de vue I'expérience turque,
tunisienne ou marocaine, en termes de gestion et de bonne gouvernance de
la donne islamiste est significative.

NOTES

1 | Texte 3 - Al-Afghani, (18 mai 1883), Le journal des débats, p. 12.
Url: blogs.histoireglobale.com/wp-content/uploads/.../Renan-al-Afghani.pdf
[consulté le 16 avril 2015].

2 | Grand pére de Tarig Ramadan.
3 | Il meurt le 2 février 1949.

4 | Voies qu’il développera dans son ouvrage intitulé Les conditions de la
renaissance, publié en 1949, réédité aux éditions ANEP, 2005.

5 | Cette idée est explicitée dans un essai intitulé 1dée d’'un Commonwealth
islamique, 1958, réédité aux éditions El Borhane, Alger, 2006.

6 | De son vrai nom Hossein Dabbagh, il est diplémé en pharmacologie de
l'université de Téhéran. Il s’abreuve dans le savoir du Figh et des Usul
(Fondements de la religion) et réfléchit a la philosophie des religions.

7 | Professeur émérite a la Sorbonne ou il avait enseigné I’histoire de la pensée
islamique, il est considéré comme un intellectuel totalement libre, versé dans les
sciences humaines.

8 | Savant pakistanais, né en Pakistan en 1919 et mort aux Etats-Unis en
1988, maitrisant le savoir islamique traditionnel complet [a savoir, le figh
(jurisprudence ou doctrine), le “ilm al-kalam (théologie didactique), le hadith
(traditions prophétiques), le tafsir (exégése coranique), le manteq (logique) et
la falsafa (philosophie)], ainsi que l'intégralité du Coran, appris depuis I’dge de
dix ans. A cela s‘ajoutent l'acquis parfait de plusieurs langues, dont le frangais,
l'anglais, I'arabe, I'allemand, le persan, le latin et le grec. En outre, il a poursuivi
des études doctorales en philosophie a Oxford, en Angleterre.

BIBLIOGRAPHIE

Al-Afghani D.E. (1883), Le journal des débats. Url: blogs.histoireglobale.
com/wp-content/uploads/.../Renan-al-Afghani.pdf [consulté le 16 avril
2015].

Arkoun M. (1986), I'Islam, morale et politique Paris, Desclée de Brouwer/
Unesco.

Arkoun M. (1992), Ouvertures sur l'islam, Paris, Grancher.

Arkoun M. (1993), Penser l'islam aujourd’hui, Alger, Laphomic/ENAL.



39

Arkoun M. (2005), Humanisme et Islam: Combats et propositions, Paris,
J. Vrin.

Bennabi M. (1949), Les Conditions de la renaissance, Alger, éditions ANEP,
réédition 2005.

Bennabi M. (1958), Idée d’'un Commonwealth islamique, Alger, éditions
El Borhane, réédition, 2006.

Errera E. «'Abduh Muhammad (1849-1905) », Encyclopaedia Universalis [en
ligne], consulté le 26 novembre 2015. URL: http://www.universalis.fr/
encyclopedie/muhammad-abduh/

Kriel M. (2015), Islam to the Modern Mind, Islamic Intellectual Revival of
the Modern Mind. A Collection of Articles and Lectures by Fazlur Rahman
Ansari, Habibia Soofie Books Website.

Soroush A. (2000), Reason, Freedom and Democracy in Islam: Essential
Writings of Abdolkarim Soroush. Translated, Edited, and with a Critical
Introduction by Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri, Oxford and New York,
Oxford University Press.






De la croyance et du discours politique
sur la croyance

Abdessamad Tamouro

La tache de I’lhomme ne se réduit pas a vivre selon ses capacités, ou a

bien vivre (qualité de la vie), mais aussi, il a besoin de donner un sens
(individuel et collectif) & sa vie, ou & son étre. Etre humain aux sens d’étre,
étre conscient d’étre un humain, d’ou la quéte du sens. Les créations de
I’'humanité sont une réponse a deux aspects: étre et vivre en tant qu’étre
humain. L'histoire retrace ces deux aspects, la philosophie aussi. Vivre
ensemble n’est pas réduit a assurer de la nourriture, il est, au fil des
siecles, de plus en plus centré sur la volonté collective d’assurer un cadre
social, juridique, moral, spirituel, de ce «vivre ensemble ».

Actuellement, ce «vivre ensemble», connait une dimension globale, de
méme que le «non vivre ensemble», les deux guerres mondiales, la guerre
froide, et tous les autres conflits, en sont les illustrations les plus visibles.
Le vivre ensemble devient I'affaire de tout étre humain, donc de I'humanité.
Sinon pour quelles raisons un sud-coréen (Ban Ki Moon) ou un ghanéen
(Kofi Annan), se sont intéressés au conflit syro-syrien?

Ces raisons sont suffisantes pour exiger de nous une «réflexion globale»,
afin de se donner les outils adéquats pour comprendre des thématiques qui
nécessitent ce type de réflexion.

I. REMARQUES PRELIMINAIRES

Lorsqu’on aborde des thématiques aussi complexes que la religion,

la violence, la guerre, la justice, la politique, le droit, la liberté, il est
recommandé de s’armer de patience, de prudence, bref faire usage de
sagesse. Les remarques suivantes s’inscrivent dans cette optique:

1. Il faut avoir une vision globale, c’est a dire de s’appuyer sur des analyses
comparatives, sur I'histoire des civilisations et des idées, sur des
approches notionnelles.

41



Cette vision doit se fonder sur:

a. La multidisciplinarité, qui est la seule a garantir une connaissance
slire et une complémentarité.

b. Un dialogue interculturel.
c. Une approche historique globale.
d. Une attitude critique a tous les niveaux.

2. Nous attirons I'attention sur le fait que les réflexions exposées dans
cette communication, font partie d’'un projet plus vaste qui comporte
des recherches notionnelles, des approches diverses afin d’étudier des
facettes de la civilisation arabo-musulmane. Nous avons déja publié des
études sur la science arabo-musulmane, sur des notions (le féminin, le
progres, le définitoire, I'argumentation...), sur quelques philosophes, sur
le kalam...!

3. Il faut que le discours religieux des partisans des mouvances politiques,
soit considéré comme faisant partie du discours politique (discours des
sociaux-chrétiens, ou sociaux-démocrates chrétiens, ou encore celui des
libéraux chrétiens, des fréeres musulmans...), comme c’est le cas pour les
nationalistes, les marxistes, les verts et autres. Ce discours «religieux»,
a ses caractéristiques spécifiques, ses concepts, ses références propres,
mais il reste néanmoins, un discours politique, c’est-a-dire. un projet
de gestion des affaires de la société selon des idées se basant sur des
fondements moraux a usage politique. Certes, ses sources sont sacrées,
mais non les propositions d’actualité politique qu’il propose.

Il faut savoir reconnaitre les lignes de démarcation entre le discours propre
a la religion et le discours politique qui s’y greffe, afin d’atteindre des
objectifs liés a la prise des commandes de la société.

4. le vocable croyance a une signification plus vaste que celui de
la croyance religieuse. Cette remarque est valable aussi pour sa
signification dans la langue arabe.

5. Dans le monde arabe d’aujourd’hui, les analyses et les réflexions
a propos de la croyance, sont influencées par les déboires des
idéologies (nationalistes, marxistes...), échec de |’état national et de la
«république arabe», défaite du projet démocratique, échec des plans
de développement, morcellement des entités étatiques créées sur des
tracées cartographiques des puissances coloniales (Lybie, Soudan,
Yémen, Somalie...), échec des projets d’unification arabe (générale ou
régionale, ou entre deux ou plusieurs états). Par contre, nous trouvons,



chez toutes les tendances, et ce depuis le 17° siécle, la permanence du
discours réformiste.

6. Actuellement, a de rares exceptions, le discours sur |’état du monde
arabe, est un ensemble de propos, d’idées, de préjugés, de généralités a
caractére atemporel, baignant dans le flou et I'ambiguité, avec une forte
charge d’agressivité.

7. La philosophie de la religion ne peut prétendre embrasser I'ensemble
de la réflexion sur la croyance, il faut y associer d’autres disciplines
comme l'anthropologie, I’histoire comparée des religions, I'histoire des
idéologies...

8. Il ne faut pas oublier, que I'Islam n’est pas une religion du passé, et
que lorsque les musulmans regardent vers leur passé, ils ne regardent
pas un point loin derriére eux, mais c’est pour une guidance actuelle,
et pour une vision de leur avenir. Car «..I'Islam n’est pas seulement un
systéme de croyance et d’adoration (...); I'Islam est la totalité de la vie,
ses regles embrassent le droit civil, le droit pénal et méme ce que nous
dénommons droit constitutionnel?».

9. Le dialogue entre vases non communicants est-il possible?

En toute bonne foi, animés par toutes les bonnes intentions, des groupes
de chercheurs et d’intellectuels se lancent dans le défi de comprendre,

de faire comprendre le phénomene religieux, tout en le réduisant a ses
manifestations les plus actuelles et les plus médiatisées. L'image et le sang,
le bruit des guerres aidant, cette démarche est on ne peut plus d’actualité.

Il existe, sommairement deux grandes approches par rapport a la religion:

a. Réflexion intra-muros: celle qui consiste a voir le monde par le biais de
ses seules convictions religieuses. Notons qu’il existe trois variantes:

e Un fanatisme extréme et radical qui exclue tous, qui considére toutes
les autres croyances ou religions comme fausses et apostasies.
Ainsi les témoins de Jéhovah mettent dans ce méme sac de la
«fausse religion», le culte égyptien, I'hindouisme, le bouddhisme,
le confucianisme, le catholicisme et le protestantisme (qui n’est que
rébellion dans le catholicisme), I'Islam (religion de la résignation,
«n'a aucun message pour I’humanité en détresse» (p. 260), aussi «la
religion rouge» (p. 281) ou communisme?3.



44

e Une ligne élastique de la modération, qui n‘est pas un milieu
mathématique, mais historique.

e Un sectarisme basé sur les schismes, reconnu historiquement,
qui peut avoir les couleurs de I'une ou l'autre variante, tout en se
cantonnant dans la défense de sa position.

e Réflexion du dehors: qui consiste a comprendre I'autre par le biais de
ma propre conviction et de ne retenir de lui que ce qui me convient,
mais aussi essayer de trouver des compromis qui n‘altérent pas ma
vision*.

Cette attitude, ce qui peut surprendre, est la plus complexe et la plus
usitée, mais aussi la plus difficile, et présente le plus de contradictions. Elle
offre une multitude de possibilités, selon le type d’approche, d’utilisateur,
d’objectif, de contexte politique ou social... Chaque fois qu’on ajoute un
parameétre, on augmente sensiblement les possibilités combinatoires
(guerre, charisme des leaders, opinion publique, contexte international,
conjoncture économique...). Ainsi pour comprendre une des religions, ou
ses adeptes, nous pouvons trouver des possibilités combinatoires comme:

e Approche des académiciens: qui est actuellement la plus rigoureuse
car elle embrasse la multidisciplinarité, ce qui lui permet une vision
d’ensemble®, avec des différences entre sociologues, historiens, juristes...

e Approche des académiciens religieux: ce qui nous donne, un sociologue
ou un historien musulman ou juif, chrétien...

e Approche des laiques: qui peut produire un laique frangais ou arabe ou
russe...

e Approche idéologique: qui peut accroitre les possibilités combinatoires
pour nous offrir: un académicien musulman nationaliste, un académicien
juif sioniste, un académicien laique nationaliste, un académicien socio-
démocrate chrétien, un académicien laique nationaliste libéral... La seule
possibilité exclue, car antinomique, est celle réunissant la religion et la
laicité.

II. LE SYSTEME DE LA CROYANCE ET LES AUTRES SYSTEMES

Nous pensons que la pensée humaine s’est concentrée, tout au long de son
histoire, sur quatre thémes majeurs qui sont:



a. Réflexion a propos du milieu de I’'hnomme (proche et lointain).
b. Réflexion a propos de I'homme (son existence, sa condition, autrui...).
c. Réflexion a propos de l'action.

d. Réflexion a propos des relations combinées entre les trois themes
précédents.

Linteraction de I’'humanité avec son milieu, lui a procuré des atouts pour
une adaptation étendue par le biais de I'association de la pensée et de
I'action. Ce processus a poussé I'humanité a créer des systémes complexes
pour répondre a ses besoins d’efficacité et d’adaptation, avec I'espoir de
maitrise et de progres.

En se basant sur plusieurs critéres, comme la généralisation du systéme,

la longue durée d’utilisation, son existence actueIIeG..., sans oublier de
préciser que chaque systéme, tout en ayant une relation d’interdépendance
avec tous les autres, a son propre discours et sa propre histoire, des
disciplines et des concepts consacrés. Nous avons pu relever onze grands
systemes que I’humanité a utilisés et qu’elle utilise encore, qui sont:

o Systéme de la mythologie

C’est un systéme qui englobe les récits, les histoires, les représentations
mythiques, I'imaginaire collectif, la raison populaire... son discours,
actuellement est présent dans la plupart des produits littéraires,
artistiques, politiques, religieux et méme dans les nouvelles technologies
de l'information et de communication. D’ailleurs tout au long de |'histoire,
jamais I’'humanité ne s’est débarrassée d’un systéme qu’elle avait créé.

o Systéme de la science

Qui se fonde de plus en plus sur la méthode, la clarté, la rigueur, le
rationalisme, la formulation et la symbolisation, la réduction et la
condensation des énoncés, la spécialisation, sur des codes, une histoire et
un discours spécifiques.

45



46

e Systéme de la technique

Ce systeme est le produit de la pression des besoins humains les plus
élémentaires, mais il s'associe de plus en plus au savoir scientifique. La
technique est une solution pratique, en utilisant la matiére et des procédés,
pour répondre a un probléme ou un besoin, elle est un «pouvoir faire» lié
a la précision, les mesures, la connaissance des matériaux, |'efficacité et
I'utilité.

Le discours technique se base sur la description, la schématisation, la
formulation, la réduction, le symbolisme, la condensation, les propos clos,
une terminologie spécifique et spécialisé. La plupart du temps, il est la
réponse a la question: «qu’est-ce que c’est que...?».

e Systeme de la gestion

Le point de départ de ce systéme est la réunion de deux individus,

ce qui a créé le besoin de gérer: la nourriture, I'espace, le temps, le
sommeil...Ensuite on est passé a la gestion des groupements humains plus
grands, donc a s’occuper de la finance, de I'armée, du commerce, de la
stratification sociale, de la construction...

Le discours de la gestion utilise toutes les possibilités pour atteindre

une réussite réelle dans la gestion de tous types d’entreprises. Ainsi

il utilise les techniques de la description, de la formulation, de la
codification, de I'argumentation, de lI'information, de I'exemplification, de la
recommandation...on peut dire que la gestion justifie les moyens !

e Systéeme de la codification et de la réglementation

La vie en commun, la gestion des ressources et des relations, ont besoin
de régles et de codes reconnus par tous. L'étre humain a besoin de
réduire les informations, les ordres, les définitions, les conventions, les
expériences en mots, ou en codes et symboles, qui ont comme finalité de
faciliter la communication et augmenter le rendement du groupe. Ainsi les
regles, les lois, les normes, les recommandations, sont des codes. Ceci
fait que I’"homme est le plus grand créateur de codes et de symboles, ils



accompagnent toutes les activités humaines, en fait tout est code: mots,
gestes, couleurs, images, formes, dessins...

Cette opération de codification et de réglementation, s’accentue de jour en
jour, elle devient de plus en plus complexe par l'arrivée de nouveaux codes
et sous-codes. Ces derniers viennent avec la spécialisation ou pour mieux
décoder des macro-codes, c’est le cas, par exemple, de.la grammaire par
rapport a la langue, du code pénal par rapport a la loi.

Le discours de ce systeme est basé essentiellement sur la réduction et la
condensation, plus que celui de la science, les mots ou les signes peuvent
réduire des données infiniment grands, prenons I'exemple de: relativité
(théorie), guerre de cent ans (événement), O.N.U, etc.

o Systéme de I’lhumain

L'homme a consacré une grande partie de sa pensée a lui-méme, a son
histoire, son corps, ses sentiments, ses passions, ses dires, ses semblables,
il @a méme créé des sciences qui lui sont réservées. On peut dire que
I’'homme est narcissique, ou qu’il est aliéné par son étre propre !

L'homme est objet et sujet de connaissance, il est une question
philosophique radicale qui le défie constamment.

Le discours sur I’'hnomme tente ou prétend l'objectivité, la scientificité, mais
sans éviter la super subjectivité, I'approximatif, la redondance. En fait,
quand il s'agit de I’lhomme, il est trés bavard, sa réalité ne lui suffit pas,
alors, il se crée des supers humains, des héros a son image !

e Systéme de la théorisation

Il représente l'effort permanent de I’humanité, en utilisant les capacités
mentales, pour analyser, modéliser, conceptualiser, ordonner, mettre en
abstraction, les faits de la perception sensitive, I'accumulation des données.
Nos besoins de compréhension et d’appropriation, redent la théorisation
trés utile pour développer, accroitre et améliorer notre intelligence du
monde.

47



48

Le discours de la théorisation est basé sur les techniques que peut offrir
tout code (langue, formes, images, couleurs, symboles, etc.), visible ou
mentale, afin de montrer un ordre bien construit (théorie, schéma, projet,
énumération, hiérarchisation, représentation, construction, etc.), et surtout
qui peut acquérir I'adhésion.

Notons, enfin, que les théorisations sont, dans la majorité des cas,
complexes et de moins en moins spontanées.

e Systéeme du discours

Le summum des codes créés par I’'homme, est le code communicatif dont
le pilier central est la langue (avec le gestuel, I'image, le son, les couleurs,
etc.). Mais, il faut reconnaitre que la langue est le super code qui traverse
tous les systémes. La langue est le dépositaire des trésors amassés par
I'homme.

Ces diverses fonctions, ont fait que la langue et le discours, sont eux-
mémes objets de sciences et de savoirs, nous retrouvons, ainsi, en plus
du discours sur chaque pensée ou action de I’'homme, un discours sur le
discours, d‘ailleurs, notre colloque en fait partie.

Le discours sur le discours, n’est pas un produit direct de la réalité sensible
et matérielle, il se greffe sur un support abstrait, symbolique, théorique;
on peut dire qu’il est une «méta théorisation». Son objectif est la définition
des idées, des significations, des utilisations, de la typologie du discours.
Cet exercice ne fait que renforcer le sujet face a I'objet, la pratique face a
la théorie, I'abstrait face au concret, I'idée face a la réalité, I'intelligence
face a l'intelligible.

Mais, ce qui est paradoxal, c’est que le discours, «agit», il conditionne,
hiérarchise, révise, assoie, la valeur des significations et de leurs
utilisations; ce qui, par conséquent, agit réellement sur les utilisateurs et
leurs représentations diverses, en morale, religion, politique, économie,
droit, etc.

On ne peut échapper au discours, il fait partie intégrante et intrinséque de
cette «raison collective globale», que I’humanité a édifié.



49

e Systéme de la virtualité

On a tendance, quand on pense a la virtualité, a I'opposer, ou a la
comparer, au terme «réalité», ce sont, en réalité, deux faces de la vérité
qu’on croit vérité !

Le réel, ce n'est pas la réalité, mais I'idée qu’on a de la réalité. Autrement,
c’est par la pensée que nous formons une idée a propos des choses, des
événements, des étres, etc. c’est pour cette raison que nous avons des
opinions divergentes et des interprétations différentes concernant un méme
événement.

Puisque la réalité est une construction, la virtualité aussi est une
construction, sauf qu’elle est plus lointaine de la réalité que nous croyons
comme réalité. De plus, elle prend son point de départ de «notre>» réalité,
elle I'imite, pour nous offrir une virtualité proche de notre rationalité.

Ce n’est pas une copie conforme a la réalité, mais c’est la création d’une
réalité seconde, non vraie, a partir de notre idée de la réalité, ou a partir
d’une réalité «possible ».

Nous utilisons dans ce systéme, la planification, I'imagination, la
probabilité, I'utopie, la stratégie, la prévision, la projection, le jeu, le
réve, I'hypothése, ainsi que d’autres procédés, plus ou moins virtuels.

Le bizarre, le fictionnel, I’énigmatique, I'ambigu, I'imaginaire, font la
trame de la littérature, de la mythologie, des arts, des histoires, des
jeux, etc. aujourd’hui le virtuel a acquit un haut degré de puissance avec
les nouvelles technologies de I'information et des communications, mais
surtout avec les essais nucléaires virtuels, degré de puissance supréme

dont jouit quelques rares pays.

e Systéme de la sagesse

Ce systéme englobe la longue tradition philosophique, telle que nous
connaissons dans les manuel de philosophie, mais aussi toutes les autres
traditions qui se basent sur la méditation, la réflexion, la contemplation, le
questionnement, «a propos» de I'homme et de sa condition, de I’'existence
et des étres, des actions et des actes, des idées et de la pensée. Ce



systéme a la méme étendue que celle de l'action et de la pensée humaine,
il traverse et investit tous les autres systémes.

e Systéme de la croyance

La croyance peut étre une possibilité pour acquérir la volonté, la force
nécessaire a l'action, car on ne peut agir sans la volonté. La spiritualité
est un des modes de «décoincement» de l'individu. Il existe d’autres
modes comme c’est le cas de la pensée, le travail, la science, le sommeil,
le suicide (bien qu’il soit une forme négative au plus haut degré), la
technologie, le voyage, les loisirs...

La croyance peut fournir un «décoincement» par rapport au mal-étre,

aux situations de blocage, mais aussi peut offrir des possibilités actives

et positives (entraide et solidarité, écoute, compromis et accord...),

et des fondements pour un ordre de valeurs universelles et d’actions
bénéfiques pour I'humanité. Ainsi pour défendre le genre humain (droits de
I’'homme), ou la planéte bleue (éco-éthique), ou encore la justice sociale, la
construction d‘'une morale universelle, est un préalable a toute action toute
efficiente. Imaginons, une théorie, une idéologie, une religion, une théorie
politique, sans ceux qui y croient. Elles seront toutes sans vie ni impact,
tout au plus elles deviendront des récits, des fictions, des utopies, ou des
exercices intellectuelles, des visions de I'esprit. Il est établit que I'humanité
ne peut vivre sans croyance, cette derniére remplie un vide, une fonction.

La croyance n’est pas I'équivalent de lI'ignorance, ou de l'irrationalité, elle
est un moteur de I'étre humain surtout avant l'action et I'engagement de
longue durée. Croire en quelque chose ou en quelqu’un, croire en quelques
principes, est un processus, un besoin qui accompagne toute activité,
humaine, il est présent avant et pendant I'exécution d’un plan, d'une
hypothése, d’une ceuvre... on croit car on est dépassée par des forces et
des phénoménes.

La croyance est I'ensemble des comportements, des actions, des
sentiments, des pensées, des rituels, des valeurs, des principes moraux,
qui découlent du fait de croire. Parmi les croyances, on trouve la religion.



La croyance peut devenir une idéologie (religieuse, politique, raciale, etc.),
quand elle prétend la supériorité d’'une catégorie par rapport a une autre,
sans possibilité de liberté. Elle devient une idéologie de combat, quand
elle se renferme dans un discours catégorique clos, qui exclue les autres,
ou pousse a les combattre. Le summum, de ce type d’idéologies, c’est
I'extrémisme nationaliste (qui utilise la solution génocidaire), I'extrémisme
religieux, le racisme radicale.

Le discours de la croyance utilise tout le potentiel de la langue et les
procédés de I'argumentation et de la communication, car l'objectif est

de décrire un sentiment, de présenter une conviction, d’argumenter, de
persuader et de convaincre. On le retrouve partout et pas seulement dans
les textes religieux, dans la littérature, la publicité, la politique, les récits
historiques, etc.

III. CHAMP LEXICAL ET SEMANTIQUE COMPARE DE « CROYANCE »

Puisque, nous tendons vers une analyse globale, qui d’un cOté considére
que la religion n’est qu’une partie de la croyance, d'un autre que le discours
religieux fait partie d’'un systéme, qui lui aussi n‘est que par rapport a dix
autres systémes. Par conséquent, nous ne pouvons présenter un champ
lexical et sémantique du vocable «croyance» en se basant sur une seule
langue. Concernant la langue francaise, pour plus de rigueur et de visibilité,
nous avons suivi les définitions présentées par des dictionnaires francais,
chronologiquement de 1887 a 2000, ce qui nous a donné la matiére lexicale
suivante, relative a la croyance et a la religion:

1. Langue frangaise
e Langue générale
- Larousse 18877:

e Croire, (lat: cedere). Tenir pour vrai: croire une histoire; s’‘imaginer,
juger: croire habile.

e Ajouter foi: croire a l'astrologie, aux astrologues.
e Avoir la foi: croire en Dieu.

e Croyance: pleine conviction; foi religieuse...

51



e Religion: (lat: religio: re: préfixe et legare: lien), culte rendu a Dieu.

e Doctrine religieuse: religion chrétienne (par ex).

- Larousse 1922:

Ce grand dictionnaire ajoute a la matiére précédente:

e Faire acte de foi.

e Faire croire: persuader.

e Croire + une négation (je ne crois pas qu’il vienne): douter contester.

e Croyance: action de croire, ce qu’on croit. Foi religieuse: il faut
respecter toutes les croyances, dés qu’elles sont sincéres.

e Antonymes: incroyance, défiance, doute.

- Le Robert, 1953%;

e Croire: accepter, admettre, penser, regarder comme vrai.
o Affirmation, assertion.

e Certain, slr.

e Sembler.

e Faire croire quelque chose a quelqu’un: convaincre, persuader,
démontrer, prouver.

e Faire croire quelque chose de faux: abuser, accroire, monter.

e Tenir quelqu’un pour sincére, véridique; ajouter foi a ce qu’il dit:

convaincre.

e Foi.

e Croyance: (14°€ siécle). L'action, le fait de croire une chose vraie,
vraisemblables ou possible.

e Sens analogique de: attente, certitude, confiance, conviction,
espérance, foi, idée, opinion, pensée, persuasion, prévision.

e En religion: conviction, doctrine, dogme, foi, coutume, religion;
tradition.

e Antonymie: doute, défiance, incroyance, ignorance, agnosticisme,
scepticisme, athéisme.



e Sens philosophique

- Larousse de la philosophie, 1964 :

Le terme croyance n’est pas cité comme entrée, mais on trouve sa
définition dans l'article «religion» !

e Religion (...) systéme de croyances (dogme) et de pratiques (rites),
relatives a la divinité et unissant en une méme communauté morale
tous ceux qui adhérent...

e «Une croyance religieuse ne justifie jamais I'«intolérance» sur le plan
social et humain®. »

- Dictionnaire Hachette de la philosophie, 1975 :
e «Par religion, on entend un complexe culturel, qu’on peut définir....

e L'existence d’un rite culturel, d’'un ensemble codifié de gestes
pratiques divers, fortement chargés de symbolisme... [définition
anthropologique].

a. L'exigence d’adhérer a une croyance définie; celle-ci pouvant prendre
les sens non exclusifs d’une attitude psychologique. [définition
psychologique].

b. La fonction sociale d’intégrer les individualités spirituelles en une
conscience collective, et par la, d'assurer la cohésion du groupe.

[Définition sociologique durkheimienne].

— Dictionnaire Hatier de la philosophie, 2000:
e Croyance:

- sens ordinaire: disposition de I'esprit qui admet quelque chose, qui
adhére a une opinion, une doctrine, une idéologie, etc.

- Philosophie: adhésion incertaine, par opposition au savoir ou a la foi.

- D’une fagon générale, la croyance est adhésion a une idée, une théorie,
un dogme... en ce sens, la naiveté, le préjugé, l'erreur, la foi, I'opinion,
aussi bien que le savoir sont des modes différents de croyance (...).

Toutefois la notion de croyance est le plus souvent utilisée par opposition
au savoir, et dans une moindre mesure a la foi. La croyance est alors
surtout considérée comme une adhésion plus ou moins hasardeuse.

- Termes opposés: agnosticisme, doute.

- Religion: [définition de Durkheim est reprise].



54

2. Langue arabe

e Langue générale

- Al Farahidi'! (100-175/718-791)

e Agada: une promesse forte, a tenir absolument. sans conditions; ou
lorsque son coeur s’attache a quelque chose.

e Aggada: mettre des noeuds, ou des perles dans un collier.

e In‘agada: devenu moins liquide, lourd (le miel par ex).

e Ta’aggada: est devenu comme un collier (les nuages par ex).
e A'gada: le miel par ex, action de solidification du miel.

e I'tagada: quelque chose: la solidifier, étre ferme comme une roche.
Croire en une affection, c’est y étre fidele en toutes circonstances.

e ‘oqda: passation d’un accord a respecter et tenir (ex mariage,
vente...).

e ‘ogda: ferme agricole.

e ‘agida: qui a des problémes de prononciation a cause d’un noeud dans
sa langue.

e ‘agd: comme ‘ahd: pacte, accord, contrat, promesse.

e ‘agid: pour le sable, quand il devient un amas ou une dune.

- Ibn Durayd'? (223-321/837-933)
e I'tagada: quelque ‘oqdat: il a acheté une parcelle de terre.
e Al ma’‘aqid: al ‘uhud: les contrats.

e ‘agada: les dires, ta’qidan, quand quelqu’un adopte I'ambiguité dans
son discours pour qu‘on ne puisse pas comprendre.

e ‘aqid: allié.

- Ibn Faris'? (329-395/941-1005)

«Le sens de la matiere lexicale autour des lettres «‘ain», «gaf», et
«dal», tourne autour l'idée de «attacher avec force, forte conviction, et
tous les vocables découlent de ce sens premier.

e Mettre un noeud.
e Batir une construction.
e Solidifier le miel par coction.

e Promettre, d’ou le terme de contrat et pacte, ‘agada al yamine:
promettre forte (vente, mariage, et tout autre contrat).



e ‘agadaqalbahu: atachement fort du cceur pour quelqu’‘un ou quelque
chose d’ou le dicton: i‘tagada al ikhae: croire a la fraternité, avoir un
lien fraternel.

e Al ‘ugdatu mina ash-shajar: une forét solidement implantée.
e I'taqadati al ardu: I'état du sol aprés une grosse pluie.
e Tahallalat ‘ugaduar-rajul : quand I'état d’'un homme s’est apaisée

Pour les possibilités combinatoires des trois lettres de la racine
«‘agada», nous pouvons présenter les sens suivants, appartenant au
méme champ sémantique:

e Al gada’: c’est le fait d’interdire a quelqu’un une chose par la parole
ou un geste de la main, ou en émettant un avis.

e Qadi‘atun: une femme timide qui parle peu.
e Al gadou’: le silencieux.

e ‘adaga; al ‘adqu: le fait de grouper, rassembler.

e Langue spécialisée

Nous avons deux exemples de lexiques spécialisés dans les synonymes
et les équivalents, tirés du corpus coranique essentiellement et de la
langue arabe.

- Yahya Ibn Sallam'* (124-200/742-815)

Dans ce lexique, nous ne retrouvons aucun vocable lié a «agada>» (lier),
ou «j’tigad» au sens de croyance, par contre nous retrouvons un champ
trés riche tournant autour I'idée de religion comme, foi, salut, bien,
lumiére, guidance, droit chemin, lien, miséricorde, sagesse. Mais notons,
que bien que le Coran est considéré comme l'instrument du salut,
I'auteur considére que les autres textes sacrés des révélations avant
I'Islam sont aussi des saluts (huda).

- Al Hussayn Ben Mohamad Ad-Damghani®® (V¢/XII® siécles)

Damghani a rassemblé dans son lexique toute la matiére antérieure,
de cette branche lexicographique, celle d’Ibn Sallam, d’Abu Al Faraj
Al Jawzi, et Ath-Tha’alibi (350-429/962-103).

Dans son dictionnaire, aucune mention n’est faite du vocable «i‘tigad»,
sauf celui de «i‘tagada’» au sens de nouer une promesse. La religion
est, en plus des sens attestés auparavant, devient I'équivalent de
I'unicité de Dieu.

55



56

Il est clair, que dans la langue arabe générale, et méme celle spécialisée
du corpus religieux, le terme croyance n’est pas utilisé comme moteur
d’une idéologie de combat ou d’exclusion d’une autre religion. Au
contraire, le vocable croyance est associé a des valeurs positives de
savoir, salut, promesse, de contrat, de lien, de rassemblement, etc. La
religion, aussi est retenue comme valeur positive. Par conséquent, ce
n’‘est pas la croyance ou la croyance religieuse, qui sont incriminées,
mais leurs interprétations négatives ou les idéologies de combat, qui
s’habillent aux couleurs d'une croyance.

IV. CROYANCE ET MONDE ARABE

Dans la pensée arabo-musulmane, la croyance est liée a une vérité
extérieure a I’hnomme, la révélation pour la religion. En politique, la
croyance ou conviction politique, est aussi extérieure au citoyen, car le
pouvoir se base sur l'avis d’'une minorité qui fabrique son idéologie. Les
gouvernants sont épaulés par une «élite» de circonstance, c’est le cas du
pouvoir religieux, nationaliste, dictatorial, militaire... méme lorsqu’il prend
les couleurs du socialisme ou de l'islamisme ou encore du capitalisme de
marché. Notons aussi la personnalisation camouflée ou déclarée du pouvoir
et des oppositions.

Le processus de morcellement de I’état arabo-musulman, qui a débuté au
premier siecle de I'ere musulmane, continue a ceuvrer jusqu’a nos jours,
méme il est force de reconnaitre qu’il ne cesse de s’accentuer. Il a connu
des phases de repli, lors de l'instauration d’empires en Orient (Omeyyade,
Abbasside, seldjoukide, ottoman), ou en Occident (Omeyyade, Fatimide, les
empires marocains), mais il connait actuellement une phase de diffusion
sans précédent dont on peut présenter quelques causes comme:

e Morcellement di au colonialisme.

e Echec de I'état national.

e Echec des modéles de développement.
e Les conflits internes.

e Le probleme (mal géré) des minorités.

e Absence de projet politique fédérateur.



e Echec, partiel ou total, des processus de transition démocratique
(Egypte, Algérie, Liban, etc.).

e Floraison d’un nouveau nationalisme «atomique>», qui veut accéder au
titre de «état-nation» par idéologie, sans avoir les conditions de réussite
d’une telle utopie (population en nombre suffisant, viabilité économique,
homogénéité politique).

e Les guerres civiles. Il faut reconnaitre qu’actuellement, des états arabes
sont entrés dans une situation chronique de guerre civile, c’est le cas
de I'Irak, de la Lybie, le Yémen, la Syrie, le Soudan, d‘autres y sont
relativement ou en sortent, c’est le cas du Liban, de I’'Algérie et de
I’Egypte. Dans la plupart des cas, le discours religieux est utilisé pour
montrer la sacralité de sa propre cause et l'erreur de celle des ennemies.
Cette attitude n’est pas exclusive aux arabes ou aux musulmans, en
1951, on peut lire dans un livre d’une grande diffusion (rien que la
version anglaise, a connu un million d’exemplaires en quatre ans): «En
1914 (...) la Premiére Guerre mondiale inaugura une époque de troubles
sans précédent. La paix ne fut pas ébranlée dans le monde dit paien,
mais dans la chrétienté, d’ou I'amour du prochain, enseigné par le Christ,
aurait di bannir les guerres fratricides. Prétres et pasteurs oublierent
ce précepte de celui que, tous, ils revendiquent pour maitre (...). Leur
patriotisme triompha de I'amour fraternel. Il les divisa sur les questions
politiques et nationales a l'ordre du jour et les poussa a demander au
méme Christ de bénir les armes meurtriéres de leurs camps respectifs.
Ce phénomeéne se reproduisit lors de la Seconde Guerre mondiale (...).
L'état de guerre transforme les grandes religions dites chrétiennes en
religions nationales®...»

e L'idée de «peuple», comme entité homogene, représentée par un
systéme politique et les fondements d’un état (frontiéres, administration
centrale, représentation nationale, systéme économique viable, identité
nationale, etc.), connait un échec historique irréversible, causé par
des interventions extérieures (colonialisme, sionisme, les grandes
puissances), mais aussi par la défaillance des systémes politiques qui
instaure la dictature militaire, ou du parti unique et récemment les
«républiques héréditaires».

Ainsi, la notion de «peuple», comme entité de fédération identitaire, sociale
et politique, ne correspond plus a I'état actuel des choses concernant

la Syrie ou I'Irak, le Yémen ou la Lybie, la Somalie ou le Soudan. On

peut concevoir un état fédéral, comme solution, qui reste a asseoir pour



préserver une unité nationale reconnue par la communauté internationale.
Quant a l'utopie d’'un monde arabe, comme entité politique homogéne,

a l'instar de la communauté européenne, il faut avoir le courage et le
réalisme d’admettre qu’elle s’éloigne a grands pas, ou qu’elle se réduit a un
souhait, et méme de l'enterrer.

En guise de conclusion, on peut dire avec notre honorable professeure
Anne-Claude Dero-Jacob, que: «Limprévisible marche de |'Histoire
ameénera inéluctablement des scientifiques musulmans a interroger leurs
textes fondateurs, de la naitront peut-étre une relecture et une réouverture
des portes de l'ijtihad. Ce sera sans doute alors, la meilleure maniéere de
répondre aux interprétations excessives qui dénaturent, de nos jours,
I'esprit généreux et réformiste de I'Islam des origines’. »

NOTES
1 | Voir liste de ces publications a la fin de la présente étude.

2 | Bernard Lewis, Europe Islam: actions et réactions, coll. le débat, Gallimard,
Paris, 1992, p.10-11.

3 | Watchtower Bible and Tract Society,; International Bible Students Association :
La religion a-t-elle servi I'humanité?, édité en USA, Brooklyn, N.Y, 1951,
traduction francaise, 1955.

4 | Exemple de M.M. Al Zuhayli: La modération en religion, qui développe une
argumentation basée sur le Coran et le Hadith en faveur de la modération et
contre les divers fanatismes. Aussi voir: Dom A.M. Achard: Hommes de science
d’aujourd’hui devant la foi, coll. Du Val, Bruxelles, 1941.

5 | Voir comme exemple: Pierre Crépon: Les Religions et la guerre, Albin Michel,
paris, 2° éd., 1991. Aussi: Gérard Leclerc: La Mondialisation culturelle: les
civilisations a I'’épreuve, Coll. Sociologie d’aujourd’hui, PUF, Paris, 2000.

6 | Lors d’une autre étude, en cours de publication, nous exposons ces systémes
avec plus de détails, nous nous contentons ici de les présenter brievement, sauf
le systéme de la croyance.

7 | Larousse, Nouveau Larousse illustré, Paris, 1887.

8 | Robert Paul, Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue francaise,
Paris, 1953.

9 | Nous attirons l'attention que cette définition de E. Durkheim, a scellé la
signification de religion et de croyance depuis le XIX¢ siécle.

10| Hachette, Dictionnaire Hachette des auteurs et des thémes de la philosophie,
Paris, 1975.

11| Al Farahidi (Abu ‘Abd Ar-Raman Al Khalil b. Ahmad), Mu’jamkitab al ‘ayn, édité
par Al Makhzoumi Mahdi et As-Samurrai Ibrahim, Dar Ar-Rashid, Bagdad,
1980-1986.



59

12| Ibn Durayd (Abu Bakr Muhammad b. Al Hassan), Kitab jamharat al-lugha, édité
par Ramzi Munir Ba’labaki, Dar al ‘ilm lilmalayin, Beyrouth, 1987-1988.

13| Ibn Faris (Ahmad Abu Al Hussayn b. Zakarya), Maqayis al-lugha (les fondements
de la langue), édité par Harun Abdessalam Muhammad, Dar Al Jil, Beyrouth,
1991.

14| Ibn Sallam (Yahya), At-tasarif: tafsir al Qoran mimma ishtabahat asmauhu wa
ikhtalafat ma‘anihi (Livre des différences de sens: explication du coran a propos
des mots qui se ressemblent et ont des sens différents), édité par Shalabi Hind,
société tunisienne de diffusion, Tunis, 1979.

15| Ad-Damghani (Al Hussayn ben Mohammad), Qamus al Qoran aw islah al wujuh
wa an-nadair fi al quran (Dictionnaire du Coran ou réforme des équivalents
et des synonymes dans le Coran), édité par Al Ahl ‘Abd al'Aziz Sayyid, Dar Al
‘ilmlilmalayin, Beyrouth, 1980.

16| Watchtower Bible and Tract Society, International Bible Students Association :
La Religion a-t-elle servi I’'humanité?, op. cit., p. 12-13.

17| Anne-Claude Dero-Jacob, Société et institutions traditionnelles de I'Islam,
Peeters, 1.P.H.O, ULB, Bruxelles, 1995, p. 184.

BIBLIOGRAPHIE

Philosophy is challenge to democracy and globalization, Seoul, 2008.
Publications UNESCO, Thailand, 2010.

Considerations about foundation of wisdom for peace, (2010) UNITAR-
UNESCO, Hiroshima, 2008. Publications UNESCO, Thailand.

New conditions of ethics, Seoul, 2008. Publications UNESCO, Thailand,
2010.

La Tradition scientifique et la société du savoir dans le monde arabo-
islamique, (2008), Publications de la faculté des Lettres, Rabat.

Who want to kill my body? (2008) in BPRC-UNESCO, EWA University, Seoul.

Argumentation dans le Kalam: cas d’Al Bagqillani, (2007), Publications de la
faculté des Lettres.

«Ibn Khaldoun, acteur et penseur de I'histoire», (2006), revue MEDINA,
n° 37.

Le féminin chez quelques philosophes arabo-islamiques, (2005), Le Fennec.

Signification du terme progrés chez quelques penseurs arabo-islamique,
(2004), Publications de la faculté des Lettres, Rabat.



60

Réle de la thématique définitoire dans la pensée arabo-islamique, (2000),
Publications de la faculté des Lettres, Rabat.

«Religion, politique et savoir en Islam a I'age classique », (1999), revue
Prologue, n° 19.

«Réflexions a propos de la langue arabe, son histoire et son devenir»,
(1999), revue Prologue, n° 17.



L'Islam et les discours a propos de I'Islam®

Said Jebbar

Parler du discours islamique nécessite la clarification d’'un ensemble
d’entrées, fondamentales a mon sens, pour dresser le cadre général a
partir duquel ou pourrait travailler tout en discutant du discours religieux
en général et Islamique en particulier ou ce que certains signalent comme
Islamiste.

Il me parait que le discours religieux/islamique est un discours multiple et
diversifié; il vaut mieux ainsi qu’on s’y réfere au pluriel au lieu du singulier
en disant «les discours religieux» ou «les discours islamiques». Chacun
de ces discours a ses spécificités et ses caractéristiques suivant la nature
du locuteur et du récepteur, ainsi que l'intention et le but qu’on compte
réaliser. Il est aussi préférable de dresser des frontieres entre ces discours
pour pouvoir distinguer entre les sources, les ramifications, le général, le
particulier, la référence et le poursuiveur. Une kyrielle d’interrogations, a
notre sens fondamentales, nous guide dans cette opération pour dégager
les spécificités de ces discours et les relations qui les unissent ainsi que
leurs modes de transformations sur les plans temporel et spatial. Ces
interrogations peuvent étre récapitulées comme suit:

e Quelle est la différence entre la religion et le discours religieux?

e Quelles sont les principales manifestations du discours religieux?
Sont-elles toutes sur le méme niveau a I'égard de la religion?

e Comment ces discours interagissent entre elles? Et quelles
transformations connaissent-elles avec le temps?

e Quelles sont les intentions qui orientent ces discours en général?

Pour étre plus précis dans l'utilisation des concepts, je préfére parler de

«la religion/et les discours a propos de la religion» ou de «l'Islam/et les
discours a propos de I'Islam». Du moment qu’on dit: discours «a propos
de la religion» ou «a propos de I'Islam», on annule le rattachement direct
de ces discours a la religion méme si elles lui sont rattachées, cette teinte
religieuse ne permettant pas de les relier complétement a la religion car
elles renferment des positions et des opinions tributaires de leurs principes,

61



62

buts et intentions; et la religion reste confinée aux principes fondamentaux
qui se composent uniquement a partir de ses sources de base.

I. DE L'ISLAM AUX DISCOURS A PROPOS DE L'ISLAM

Il est difficile de donner une définition précise du concept de religion,
d’autant plus que le contexte ne permet pas de débattre de toute cette
littérature du moment qu’il s’agit de ce qui est particulier, a savoir

I'Islam lequel, semblable aux autres religions célestes, est associé aux
enseignements que le prophéte Mohammed a regus et qu’il a transmis aux
musulmans. De ce fait, le Saint-Coran constitue la source principale de
ces enseignements qui déterminent la relation de ’lhomme a son Créateur.
Elles figurent dans le Saint-Coran comme suit: «Et voila Mon chemin dans
toute sa rectitude, suivez-le donc; et ne suivez pas les sentiers qui vous
écartent de Sa voie?». Le prophéte Mohammed dit: «Je vous ai transmis
le Livre de Dieu que, si vous vous conformez a Ses commandements, vous
prémunira contre tous les égarements, ainsi que la conduite (Sounna) de
Son Prophéte. En vous attachant a ces deux choses, vous serez toujours
sur la Droite voie3».

En effet, le Saint Coran constitue la source principale, et la Sunna

du prophete est I'éclairage et l'illumination de ce qui figure dans les
enseignements du Coran; par conséquent, il est possible de considérer la
religion dans son acception Islamique comme étant ces enseignements qui
régissent le comportement humain dans sa relation avec son Dieu d’une
part et dans sa relation avec son frere musulman d’autre part comme I'a
défini le texte coranique. Je considérerai le Saint Coran comme le plier
fondamental de cette religion, et parler de I'Islam, c’est parler du Saint-
Coran directement. C’est le texte-modele qui renferme I'image-modele

de la perfection, et le prophéte ne donnait son opinion personnelle sur

un des sujets qu’apreés la révélation et la prise de décision. Aprés sa

mort, la révélation a cessé aprés que l'image s’est éclaircie dans le verset
suivant: «Aujourd’hui, J'ai parachevé pour vous votre religion, et accompli
sur vous Mon bienfait. Et J’agrée I'Islam comme religion pour vous®*.»

La religion est donc une pratique comportementale et dévotionnelle en
rapport avec les enseignements que le Livre Saint renferme en posant
leurs limites et en ajustant les pratiques comportementaux, et ce qui
revét un caractere général est expliqué dans la Sunna; et le fait d’avoir a
|'esprit cette Sunna exige de nous une réflexion attentive pour distinguer



ce qui est communément d’usage de ce qui ne |'est pas, ce qui correspond
au Coran et ce qui ne lui correspond pas, ce qui pourrait étre démontré
rationnellement et ce qui ne pourrait pas I'étre et ainsi de suite. Le
prophéte avait transmis le Coran qui lui a été révélé sans l'avoir expliqué
ou en commenté le contenu. Il était le modéle comportemental du Saint
Coran, et lorsque Aicha (Puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) voulait
s’informer du prophéte (bénédiction et salut d’Allah sur lui), et de sa
création elle avait dit: «Son comportement était le Coran». Il était un
Coran mobile parmi les gens dans ses conduites et ses comportements.
Cette image ou s’unissent le Coran en tant que principes et législation

et le prophéte (bénédiction et salut d’Allah sur lui) en tant qu’acte social
concrétisant ces principes sur le terrain, on peut I'appeler «I’homme
parfait». Ibn Arabi a ainsi représenté cette perfection humaine dans la
relation du texte avec la conduite du prophéte de la fagon suivante:

«Mohammed (bénédiction et salut d’Allah sur lui) s’est distingué par la
perfection compléte car il a associé la disposition des parents (Adam

et Eve), et il a été décidé qu’il est le plus sav?nt, parmi la créature, en
matiére de Dieu; le Coran était sa morale [Q.EJ;] (bénédiction et salut
d’Allah sur lui). Celui qui désire ainsi, parmi ceux qui n‘étaient pas ses
contemporains, connaitre le prophéte doit le faire a travers le coran; en le
faisant il n'y trouvera pas de différence entre les deux®.»

Avec la mort du prophéte, le coran-révélation et le coran-comportement

se sont interrompus laissant la place au coran-texte en circulation parmi

la foule des musulmans; et aprés la mort du prophéte, I’'Oumma avait
besoin, dans le cadre du développement de sa vie sociale, politique et
culturelle, de résoudre un ensemble de problémes aussi bien religieux et
dévotionnels rattachant I’'hnomme a son Créateur ou mondains qui sous-
tendent les rapports entre les gens:ou disons que I'Oumma avait besoin

de reconstruire le modeéle de I’lhomme parfait qui est resté textuel et qui a
manqué dans la réalité. Et il était obligatoire de revenir au texte-modele qui
est le Saint Coran en vue de chercher des solutions a cette question. En s’y
référant, les productions intellectuelles et la jurisprudence religieuse ont
commencé a soutenir ce texte; et a travers ces productions, se sont fondés
d’autres discours qui les désignent comme «discours autour de I'Islam ».
Loin d’étre un discours unique, elles constituent des discours multiples dont
la Iégitimité reste attachée au degré de proximité et de distance du texte-
modéle dans le traitement des dispositions, Il est par conséquent possible

63



de proposer la conception suivante a propos de la relation du texte-modele
«le Saint Coran» avec les autres discours:

Autres
Discours

Discours d’al waad
et al irchad

Sciences
du Coran et du Hadith

Sciences de
I'interprétation

Le Coran
et la Sunna

regarder de plus prés cette figure, il parait que le noyau central pose les
limites de I'Islam-religion. Le Coran est ainsi la source |égislative de la vie
des musulmans, et le comportement du prophéte est le modéle qui incarne
le coran dans les faits et la réalité. Et quand je parle de la Sunna, je veux
dire les actions du prophéte et son comportement dans la vie. Cependant, en
raison de l'interdiction du prophéte que soit écrit sur lui autre que le coran,
cette action-sunna «Quiconque a écrit a propos de moi autre que le coran,
qu’il I'efface. Il n'y a rien de mal a ce que vous parliez de moi; et celui qui

a délibérément menti & mon propos aura sa place dans I'enfer®» était «une
parle et un fait» d'une grande controverse en raison des fraudes et des
distorsions qui I'ont entaché et sur lequel sont basées des alliances politiques
pour plaider en faveur des alliés et tout le monde devient porteur de la
banniére de la réforme et au service de la religion qu’on ne cesse d’entendre
et de lire jusqu’a nos jours sous le signe «la religion droite» tout le monde
est ainsi a la recherche de la religion droite, et tout le monde s’est donné
cette |égitimité de fonder cette religion droite selon son propre optique, en
contrepartie de la non droite que recouvrent les parties adverses.

Loin de vouloir verser dans la Iégitimité ou la non-légitimité de telle ou telle
partie car cela nous fera entrer, sans aucun doute, dans une des tranchées
du conflit, nous cherchons a établir une image descriptive ni plus ni moins



65

telle qu’elle est représentée par des discours inventés aprés la mort du
prophéte du genre «discours a propos de |I'Islam». Nous dégagerons les
roles de ces discours dans les transformations intellectuelles et la multiplicité
des tendances qui se donnent la Iégitimité de la défense de la religion.

II. LES DISCOURS A PROPOS DE L'ISLAM ENTRE LES FONDEMENTS
ET LES RAMIFICATIONS

Le discours de l'interprétation dans le cercle suivant demeure le plus
proche du texte-modele notamment lorsqu’il est une explication linguistique
qui rapproche les significations coraniques et recourt parfois a ce qui est
mentionné dans la Sunna et les Hadiths du prophéte pour aborder une
question quelconque. Cependant, I’émergence d’autres sciences, notamment
les versets abrogeants (le nassikh) et les versets abrogés (le mansukh)
dans les siécles ultérieurs auxquels certains commentateurs se sont basés
pour relier certaines des dispositions des versets coraniques entre elle, a
fait élargir l'interprétation elle-méme jusqu’a la contradiction parfois. Et on
peut dire que parmi les autres discours, les versets abrogeants (le nassikh)
et les versets abrogés (le mansukh) constitue le discours le plus dangereux
a propos de la religion sur lequel les paries et les sectes se sont appuyées
pour soutenir certaines orientations politiques et intellectuelles arguant

le fait qu’il existe des versets abrogés ayant mis une lettre au génitif
(kassr), ce qui est devenu une régle. Les partis politiques, chiites, sunnites
et Kharijite ont trouvé le terrain propice pour activer leurs conceptions
politiques et drainer la communauté pour soutenir leurs arriere-pensées
intellectuelles et religieuses. Les versets abrogeants et les versets abrogés
ont produit un matériau vital ayant rapport avec la religion et se constituant
a travers ses textes, et ce matériau devient la référence de base de tous
les autres discours et en particulier le discours de la prédication (al waad)
cité comme argument dans les conseils d’enseignement et d’orientation qui
se tiennent dans les mosquées comme si elle est la principale source de la
religion. Le texte coranique s’éclipse dans son intégralité harmonieuse pour
laisser la place aux versets dispersés dans ces livres qui soutiennent une
arriére-pensée quelconque; et chaque tendance y trouve l'appui sur lequel
elle se fonde pour convaincre. Chaque fois que le débat s’intensifie, elle
vous réfere aux érudits de la nation, la religion étant prisse de la bouche
des savants et non des fondements «le consensus de la nation ».

Il s’ensuit donc qu’a mesure que nous nous éloignons du cercle-noyau, les
discours semblent perdre la dimension essentielle de la religion et devient



66

des discours flous et opaques traversés par la diversité et la contradiction
et cela pour deux raisons:

¢ Ils ne reposent pas sur directement le fondement-noyau concernant les
questions et les problémes qu'ils tentent de débattre; ils reposent plutot sur
ces discours voisins pour résoudre le probléme religieux qui lui est posé.

e Le litige intellectuel qui a opposé les musulmans directement apreés le
déces du prophete a contribué a élargir le fossé entre ces discours et
chaque tendance devient a I'affit d’arguments qui lui paraissent soutenir
ses opinions et ses positions. Les exemples sur ce point abondent.

On peut déduire de ce qui précéde que la religion est une pratique
comportementale des commandes liés a des tes textes de la charia regus
par le prophéte au moyen de la révélation. En I'absence du comportement
du prophéte qui interagit directement et entiéerement avec des textes de la
charia. 1l est devenu impératif pour la nation et ses savants de développer
une méthode pour les musulmans qui suit I'exemple de la Sunna et adhere
aux principes juridiques. Les sciences se sont développées et se sont

donné la Iégitimité de construire une démarche et résoudre ce paradoxe.

La science de l'interprétation était la premiére de ces sciences, et elle a
été, au commencement, associée directement a quelques compagnons
contemporains de la da‘wa et ayant regu le texte directement du prophete.
Et on peut présenter l'interprétation d’'Ibn Abbas comme un modéle optimisé
pour ces interprétations qui s’est rattaché directement au texte et s’est
conformée a I'explication de ses sens, L'explication linguistique était la
dominante dans cette démarche. Le concept d’abrogation (naskh) vient pour
ouvrir les vannes aux interprétations et donner aux discours sur I'Islam de
nouvelles dimensions se distribuant entre la confirmation de |I'abrogation

et son déni, les niveaux de l’'abrogation entre le jugement et la lettre et la
définition des versets abrogeants et des versets abrogés, et ce qui a été en
soi objet de litige entre les gens intéressés par I'abrogation du Coran’.

L'analogie entre I'Islam et les autres discours produits a son propos provient
du concept général qui fonde la religion, c’est-a-dire le concept de «I’homme
parfait».En effet, la religion, en tant que discours divin révélé au propheéte,
dresse une démarche propre a I’lhomme dans son rapport a son créateur
d'un cOté et a son frére I’hnomme d’un autre coté. Ce discours fondateur de
la démarche s’est concrétisé sur le plan du comportement dans la personne
du prophéte. En contrepartie, aprés la disparition du modeéle sur le plan
|égislatif avec I'arrét de la révélation et sur le plan comportemental avec la
mort du prophéte. Ces discours composés sur la religion ont théoriquement
ceuvré pour redessiner le modele de «I’homme parfait» et orienter le public



67

de la nation pour qu'il soit activé sur le terrain. Le traitement du texte était
ainsi éclectique, I'évocation du comportement du prophéte en soi était aussi
éclectique. C’est ce qui a affecté d’'une maniere ou d’une autre les méthodes
de collection du Hadith, en particulier ce qui est connu du nom de la science
de I'amendement et I'accusation [des textes douteux] et le désaccord entre
les savants du hadith entre ceux qui approuvent beaucoup de narrateurs
s’inspirent d’eux et ceux qui les contestent et refusent leurs Hadiths.

Si tel est le cas des discours rattachés directement au modeéle, c’est-a-dire
le coran et la sunna, comment seront d’autres discours qui sont dans leur
nature éloignés des fondements et établit le modéle a travers des discours
intermédiaires et travaille avec ces discours avec éclectisme suivant les
intentions qui orientent ces derniers .Le discours de la prédication par
exemple se trouve selon le cercle ci-dessus plus loin du cercle-noyau

pour ce qui est des autres discours, et il ne produit pas son savoir en se
fondant sur les fondements religieux centraux, mais il fait de ces discours
intermédiaires «ouvrages d’interprétation, biographie du prophéte et les
interprétations des juristes et des imams» les régles fondamentales sur
lesquelles il fonde son savoir. Et a regarder I'opinion des savants sur ce
discours, opinion qui penche sur la tolérance dans la documentation et la
vérification des nouvelles et des hadiths biographies contenus dans les
discours de la prédication, et des biographies, on prend conscience de ce
qui peut se faufiler dans ces discours comme les tendances intellectuelles
et politiques qui prennent dans leur forme une teinte religieuse et ancrent
dans l'esprit du récepteur une croyance particuliere qui pourrait étre loin de
I'esprit |égislatif que le discours divin — modéle «le Saint Coran>» fonde.

Ces discours prédicatifs ont affaire au public de la nation, c’est-a-dire ce
qui est désigné dans la culture Islamique par la plébe [le bas peuple] qui
est la base large ou tout orateur politique ou religieux trouve le terrain
propice pour véhiculer ses idées et acquérir a légitimité. Le récepteur ici
regoit émotionnellement le message avant de le recevoir mentalement.
Par conséquent, ces discours insistent sur I'affectivité qui donne l'illusion
de sa légitimité religieuse pour illusionner le récepteur sur son caractére
raisonnable. Lorsque le prédicateur fonde sa pensée sur le licite et l'illicite,
I'enhardissement et l'intimidation, la promesse et |'avertissement, il fait
intégrer le récepteur spontanément dans le systéme, car il a peur de
tomber dans l'interdit ou le tabou. Et ce prédicateur devient son guide qui
trace les voies du droit chemin qui I’éloigne de tout soupgon ou péché sans
qu’il ne s’interroge, ne serait-ce qu’'un moment, sur le rapport qui unit ces
pensées et les textes religieux légitimement fondés.



68

III. LES DISCOURS DU RENOUVELLEMENT

Ils se concentrent a I'extrémité du cercle ol je les ai désignés par

«autres discours», c’est-a-dire les divers discours qui se produisent avec
le changement du temps et se rattachent aux problémes de la nation

sur les plans politique, social et intellectuel. Ils tentent de présenter

des solutions ou des alternatives au sein du cercle religieux. Ce ne sont
pas des discours de prédication. Ils se considérent plutét comme des
discours intellectuels fondés qui reproduisent le systeme religieux suivant
les conditions fondamentales qui doivent étre respectées. Ils évoquent

le concept (nouveau/ancien) «la vraie religion» pour exercer sur lui de
nouvelles contraintes ayant rapport a la nature de la société moderne dans
laquelle les frontiéres culturelles et médiatique se sont effondrées et ou
les civilisations ont interagi. Ces nouveaux précheurs/chercheurs ont senti
la nécessité de redessiner les voies de la charia brandissant des slogans
appelant a la nécessité de revenir aux ancétres «|’ére du prophéte», «|’ére
des Compagnons», «|’état de la succession» et autres grands slogans que
nous entendons sans cesse dans les médias audio-visuelle et écrits a la fois.

Ces discours se réunissent dans ce qu’il est convenu d’appeler le «nouveau
discours religieux» ; et il est effectivement un nouveau discours sur

la religion, Parmi ses objectifs principaux, comme ils le prétendent,

«le renouvellement du discours religieux».En affirmant le principe du
renouvellement, ils dépassent tout systéme traditionnel sur la religion.
C’est une déconstruction en vue d’une reconstruction et d’'une refondation.
Ces nouveaux discours ont-ils possédé une vision précise pour renouveler le
discours religieux, reconstruire un nouveau systéme religieux se rattachant
aux fondements «le Saint Coran comme source législative centrale» et
analyser la Sunna/la biographie du prophéte a la lumiére d’une vision
coranique précise?

Les nouveaux discours sur la religion se sont associés aux transformations
rapides qu’a connues la communauté arabo-musulmane presque tout au long
du siécle dernier sur les plans politique, social et intellectuel. Cette forte
présence des courants religieux a continué comme une force agissante dans
une communauté qui rétablit a nouveau son identité d’'une maniére qui lui
permet de maintenir les fondements patrimoniaux qu’elle considére comme un
des fondements de I'identité et d’'accompagner les changements économiques
et les nouvelles technologies que connait la société moderne. Dans leur
ensemble, ces discours sont des discours doctrinaux et fanatiques qui croient



69

posséder la vérité absolue sur toutes les questions relatives aux affaires de
la croyance, de la jurisprudence et de la politique. Par conséquent, ils voient
en l'autre qui ne partage pas leurs opinions quelqu’un qui ignore la vérité et
vit dans l'illusion, ils jettent alors le doute sur ses intentions. La nature de
ces discours a varié selon les circonstances sociales et politiques de chaque
communauté. Cependant, il est possible de les classer selon deux tendances
principales: une tendance basée sur la foi et la tradition qui considére l'autre
selon une optique évaluative le classant suivant le critére de la foi: croyant/
incroyant. C’est la conception que nombre d’études taxe d’«orientation
takfiriste» (ex-communion). Une autre tendance en dépit de ses intentions
religieuses est dominée par une tendance religieuse en raison de la nature
des circonstances de la société ol elle évolue et qu’elle cherche a affronter et
changer. Cette tendance remplace le concept de takfir (ex-communion) avec
celui de trahison et de collaboration avec I'ennemi; elle voit en l'autre qui ne
le soutient pas un collaborateur de I'ennemi et un traitre.

Ces deux catégories subsument un large éventail de prédicateurs, de
Muftis et ulémas et de chercheurs qui présentent au public un discours leur
donnant l'illusion qu'il constitue la compréhension correcte de I'Islam dans
sa foi, ses régles morales et sa législation®. Et malgré la diversité de leurs
buts et intentions, ils partagent leur arriere-pensée de départ pour drainer
le public en insistant sur le fait que I'Islam a besoin de vrais prédicateurs
qui distinguent ce qui est bénéfique de ce qui est néfaste et qui sont en
mesure d‘appliquer les principes de I'Islam dans son vraie image pure tel
qu’elle est connue a I'ére de la prophétie et des califes.

Cette vision qu’ils désirent fonder ne repose pas sur le rattachement direct
aux fondements réels de la religion. Il apparait a travers leurs discours et
leurs préches qu’il s’agit de discours doctrinaux éclectiques qui fonde a
vision sur la base des discours précédents. C’est pourquoi ils reprennent
dans leur ensemble quelques expressions générales et vagues a mon sens:
«Les savants sont a I'unanimité», «1’'un des savants de la nation dit», «la
nation a convenu», etc.; expressions accompagnées de citations textuelles
que ces savants choisissent en fonction de leurs intentions.

Il est donc question d’un discours nouveau dans sa forme qui n‘a pas pu

se renouvelle sur le fond et fonder une vision différente qui revient aux
fondements et en fait une relecture pour en dégager les éléments de sa
force et sa capacité au changement et au développement. Ce sont des
discours qui n‘ont pas pu se débarrasser de la sacralité de ce qui est humain



70

et a continué a élever ce qui est humain au rang du divin et le sacraliser.

La sacralité du Coran et de la biographie du prophéte va de pair avec celle
des compagnons du prophéte, des narrateurs et collectionneurs de Hadiths,
des interprétes du Coran et la Sunna du prophete, des savants de versets
abrogeants et de versets abrogés, des imams, des précheurs, etc. De cette
fagon, ces nouveaux discours sont tombés dans les piéges et les écueils des
discours traditionnels et n‘ont pas pu se débarrasser de son froc pour se faire
une position propre et autonome pour traiter avec la religion a partir de ses
sources principales. On peut récapituler certains de ces piéges comme suit:

e L'intimidation des gens auxquels on s’adresse.
e l'intransigeance et la restriction dans de nombreuses questions religieuses.

e La négligence des priorités de la religion et I'intérét accordé aux
questions marginales.

e La confusion entre le religieux et le mythe Iégendaire.

e La négligence du role de I'esprit et de la science dans la reconstruction
d’une conception islamique harmonieuse.

e La non conscience du temps et de son évolution.

e |'‘attitude envers l'autre non musulman.

IV. Y A-T-IL MOYEN DE RESOUDRE CETTE CRISE?

Celui qui croit que la société musulmane n’est pas en mesure de se
développer et d’évoluer sans étre débarrassée de la religion et de ses
discours se trompe. Chaque société a son identité et il n‘existe sur terre
aucune société sans atout religieux quoique certaines sociétés prétendent
|'affaiblir ou la supprimer. Elle existe dans les traditions et les coutumes, le
comportement quotidien, les cérémonies, les funérailles et méme dans les
cérémonies d’investiture des présidents. Comment donc se faire l'illusion
de son absence alors qu’elle existe dans tous comportements? Cependant,
le fait de rétrécir cette vision et l'orienter en fonction des changements
civilisationnels et historiques constitue une sage décision. Il est impossible
de gérer une société moderne avec une vision purement traditionnelle
fondée sur des opinions et des positions de gens qui avaient travaillé

dur dans leur temps et le mérite leur reviennent quant aux changements
opérés. Et si nous voulons les réhabiliter, nous devons les prendre comme
exemple dans la maniére avec laquelle ils se sont comportés avec le texte
et avec les circonstances de leur temps et nous inspirer de leur méthode



dans la réflexion et non adopter leurs opinions telles qu’elles. C’est que leur
méthode dans la réflexion nous sera utile dans certains de ses aspects pour
apprendre comment contempler notre réalité et la rendre en adéquation
avec nos atouts religieux. Elle nous aidera a acquérir une conception

pour contempler le texte de la charia. Néanmoins, leurs opinions directes
associées a leur temps ne nous engage en rien et ne résoudra pas nos
problémes sociaux, politiques et intellectuels récents.

Je ressens de l'espoir pour l'avenir lorsque je rencontre un Azhari dans
n‘importe quel pays islamique qui détient une vision ouverte et raisonnée
de ce qu’a produit la culture musulmane que le commun des gens considére
comme le propre de la religion. Il distingue alors entre la religion et les
discours produits a propos de la religion, ce qui nous permettra d’insister
su la nécessité de revenir aux fondements pour nous en inspirer une vision
différente qui n‘engage que nous-mémes. Cette vision éclairée, le mufti de
I'Egypte s’en est exprimé en ces termes:

«Nous devons considérer le patrimoine islamique, a I'exception du Coran
et de la Sunna, comme un travail cumulatif respectable, mais qui n’est
pas sacré, c’est-a-dire que nous pouvons y profiter des méthodes des
ancétres... Mais en méme temps, les questions associées au contexte de la
réalité a I'’époque ne nous engagent pas, avec la purification de ce grand
patrimoine, de tout ce qui lui est intrus et étranger sans diminuer de la
valeur de ce grand effort sans précédent®. »

Nous sommes devant une image a double dimension: une dimension divine
représentée dans le texte coranique comme texte explicite général et une
dimension humaine qui a connu de nombreuses accumulations a travers
les différents temps a partir de ses dialogues avec le texte sacré et sa
réflexion sur les circonstances de son temps pour produire un ensemble

de principes et de lois qu’elle considere comme modéle pour fonder une
société harmonieuse et compléte. Ces discours, cependant, demeurent
dans leur ensemble de nature humaine; et ce qui est humain reste relatif
dans ses jugements et ses contenus et on ne peut le généraliser et le
sacraliser. Ce sont donc des discours associés a leur siecle et il est possible
de s’en inspirer sans faire d’eux la pierre angulaire de construction d’une
conception religieuse propre a une nouvelle société.

L'essence de la religion est, par conséquent, contenu dans les textes religieux
originaux a caractére sacralisé qui sont restés dans leur ensemble globaux

71



72

et non détaillés. On en veut pour preuve, les différences que provoquent leur
présence dans les discours humaines paralléles et en premier rang le discours
de l'interprétation que nous considérons le plus proche de I'essence du texte
sacré. Que de versets dont l'interprétation évoque des positions différentes
attribuées aux Compagnons du prophete ! L'interpréte peut enfin pencher
pour un point de vue particulier qu’il considére le mieux adapté, chose que
j'avais signalée en parlant du caractére éclectique de ces discours humains.

Le successeur évoque I'expérience de son prédécesseur dans le temps et en
profite, il se donne une méthode autonome a travers laquelle il construit son
identité qui est dans son essence une extension de cette identité générale qui
se compose a travers |'histoire et dont les formes se transforment au grés du
temps sans perdre son essence fixe qui repose sur un principe religieux juste
considéré comme le noyau de I’harmonie et de I'intégration qui se réalise
dans le société musulmane tout au long des siecles. La religion constitue donc
une essence fixe, et ces discours qui se produisent autour d’elle sont des
symptémes associés et adaptés aux transformations temporelles et culturelles
sans qu’ils perdent leur lien avec I'essence fondateur, cependant ils ne se sont
pas promus au rang de sacralité qui caractérise la religion en tant que texte
divin regu par I’'homme au moyen de la révélation.

NOTES
1 | Traduction de Hassane Belgra.
2 | Sourate Al-Anaam, verset 153.

3 | Hadith contenu dans le pélerinage d’Adieu et il est transmis différemment par
Adrami, Ibn Hanbal et Mouslim qui disent (ahl bayti) au lieu de (sounnati) et
Moslim et Ibn Baja qui se contentent de dire (le Livre de Dieu).

| Sourate Al-Maida, verset 3.

4
5 | Ibn Arabi, 'Homme parfait, p. 28.
6 | Transmis par Mouslim.

7

| Il'y a eu un litige parmi ceux qui étaient favorables a I'abrogation; une partie
d’entre eux le déniait complétement; une autre partie qui y était favorable
n’était pas d’accord quant a sa réalité et sa nature. Une catégorie s’est
contentée d’opter pour I'abrogation du jugement sans la lettre; une autre
appelle soit a I'abrogation de la lettre en gardant la lettre, soit a I'abrogation
du jugement et de la lettre ou I'abrogation de la lettre en gardant le jugement.
C’est ce qui a ouvert la porte aux différentes interprétations concernant un
ensemble de questions litigieuses en rapport avec les affaires de la nation.

8 | Abou Al Majd A.K., «Le nouveau discours religieux», in Site arabnews.

9 | Chawqui Allam, «Le renouvellement du discours religieux» in Site Dar al Iftae.



Le projet politique islamiste et la nécessité
de la pensée des Lumiéres

Abdallah El Haouzi

La question autour du projet de I’'état du califat, en tant que fondement
théorique de la signification de I’état en Islam est une problématique

qui n'a jamais été résolue historiquement. Ce projet a demeuré un réve
utopique qui n‘a pas été institutionnalisé. Pour corroborer notre propos,
nous nous baserons sur le texte d’Abdallah Laroui, tiré de son ouvrage,

Le Concept de |’Etat: «les intellectuels arabes ne s’intéressent plus a I'Etat
et par conséquent ils n‘accordent aucun intérét a répondre a la question:
Qu’est-ce que I'Etat?!».

A cet égard, la pensée arabe contemporaine considére la méditation de la
liberté comme étant une affaire relevant de la philosophie méta-éthique
et la méditation de la raison une question de l'idéologie politique. Cette
distinction entraine, du coup, une contradiction entre I'état et I'individu.
Ce dernier sera marginalisé sur le plan social étant donné que la nature
de la communauté musulmane est fondée, selon I’historien Laroui, sur

la nécessité de dépasser la combinaison entre I’état et I'individu afin
d’atteindre la notion de la réalité sociale islamique qui prend appui de

sa signification philosophique et juridique de I'absence du concept des
institutions dans I’état.

A partir de ces constats inspirés des recherches de I'historien A. Laroui, il
nous est permis de poser d’autres questions abordant ce sujet en se basant
essentiellement sur d’autres théories scientifiques et critiques. Parmi

ces questions, j'aborderai le phénomeéne de ce que I'on appelle «l’islam
politique». Selon le philosophe Mohamed Sabila (2000), dans son ouvrage
Contradiction entre fondamentalisme et modernité: «Toute étude de ce
que I'on nomme islam politique doit prendre en considération plusieurs
paramétres: d’abord, il faudrait écarter I'approche réductionniste tout

en accordant une importance capitale, d’abord, aux particularités puis,
essayer de ne pas généraliser les jugements de valeur, et enfin tenter

de comprendre de l'intérieur, c’est-a-dire démanteler la valeur de I'état
construite autour des modéles des ancétres?. »

73



74

Dans cette perspective, Sabila ajoute que «l'image répandue a propos des
mouvements islamistes, en général et des mouvements fondamentalistes
en particulier se présente comme une réaction contre la modernité. Cela
est rejeté dans son intégralité puisqu’il représente une sorte de nostalgie
pour le passé et un désir de revenir a des moments lumineux dans notre
passé glorieux». De ce fait, I’élite dans notre monde arabo-musulman n’a
pas fait attention a ces périodes ou l'islam politique était pergu comme une
réaction contre I'imitation des pensées de I'’époque des lumiéres en Europe.
Les lumiéres sont, selon E. Kant, «le rétablissement de I’'homme de ses
droits et son éloignement du cercle de la minorité et déficience mentale ».
Le méme philosophe, en 1784, en répondant a la question: Qu’est-ce que
les lumieres? A affirmé que «c’est I'utilisation de la raison et I'éloignement
de toutes les formes de stagnation, de superstition et de non dépendance
des autres». Le mouvement des lumiéres est basé selon deux principes: la
raison et la liberté qui sont des notions essentielles quant a I'enracinement
du systéme de la modernité dans son contexte général. Afin de discuter
d’une fagon détaillée des notions définitoires des mouvements des lumiéres,
tout chercheur est obligé de consulter les textes fondamentaux du 16° et
17° siécles, tels ceux de Machiavel, Descartes, Spinoza, Lock, Husserel et
Hops3 qui ont contribué a I'enracinement de ces valeurs de la raison et de
liberté.

En revenant a la question de la nécessité des mouvements des lumiéres
dans notre pensée arabo-musulmane actuelle, I’'on est obligé de revenir aux
16,17 et 18 siécles européens pour essayer d’en tirer profit étant donné que
les productions intellectuelles de cette époque ont abordé les thémes de la
raison, la superstition, I’émancipation ainsi que la notion de développement
avec ses nouvelles connotations. Dans ce sens, le chercheur Hachim Salah
affirme: «|’'expérience européenne a présenté une lueur d’espoir et une
vraie consolation a l'intellectuel arabe en cette période sombre de notre
réalité, elle lui permet de mener une bataille dans le but d’éclairer les
esprits, c’est une mission qui peut réussir et par conséquent il y aura une
nouvelle vision de la relation entre religion et société ou entre religion

et politique. On peut, donc, dépasser la vision ancienne méme s’elle est
enracinée dans plusieurs mentalités depuis des centaines d’années, mais

il est impératif de démanteler voire déraciner cette ancienne mentalité a
travers une étude historique et surtout sa désacralisation ».

Le démantelement de l'identité arabe dans sa profondeur historique
constitue l'une des entrées principales pour comprendre les lumiéres et la



modernité et contribuer activement dans |'histoire. En fait, cette histoire
moderne est I'histoire de la pensée moderne par excellence et les questions
de la religion, du politique et la ville sont primordiales pour la participation
effective dans I’histoire moderne. C’est un objectif principal pour le
chercheur et l'intellectuel arabe pour comprendre la nécessité d’éclairer

la raison arabo-musulmane qui permettra d’acquérir les valeurs de la
modernité et des lumiéres.

Lors de ses conférences, le professeur A. Laroui a exprimé la nécessité
d’assimiler ces valeurs en affirmant: «la pensée arabe n’a pas bien profité
des avantages offerts par la pensée moderne en tant que forme de pensée
rationnelle, objective et efficace, mais il est a souligner que cette situation
affaiblira la société arabe. Si certaines personnes réitérent leur appel de
revenir au passé, c’'est par ce qu’elles ont conscience du danger qui hante
notre société». Donc, afin de dépasser ces crises sociétales intellectuelles
et politiques, il est nécessaire d’étre conscient qu’il faudrait réagir en
vitesse pour s’engager dans I'histoire contemporaine et la modernité qui,
selon le chercheur Sabila (1988), a envahi nos foyers sans demander
autorisation: «Elle se manifeste a travers I'’émergence d'une société
occidentale dans le cadre de la renaissance occidentale et européenne.
Cette renaissance a permis I’épanouissement des sociétés industrielles

qui ont envahi d’autres sociétés plus faibles, ce qui a provoqué ce que |'on
appelle une crise de la modernité*».

Ainsi, le contexte général de la notion des lumiéres la modernité nous
permet de mieux appréhender la crise des valeurs dans notre société.
Celle-ci ne signifie pas, selon notre perception, un systéme de valeurs
fermées de la pensée abstraite, mais elle nous met en face a des choix
problématiques et nous invite a penser a propos de notre réalité d'une
fagon qui nous permettra d’appartenir a I’époque moderne d’une maniére
méritée dans le but de mieux appréhender I'avenir a la lumiéres des
dilemmes de I'histoire contemporaine®.

A partir de cette prise de conscience associée a une sorte d’anxiété et
de malaise, la question a propos de la nécessité des lumiéres restera
toujours d’actualité®. Ainsi, pour démanteler la relation entre la politique
et la religion, il faudrait, @ mon humble avis, une volonté et un courage
scientifique a travers lequel on doit dépasser les anciennes théories

qui sont tellement consommées médiatiquement. En effet, la religion,
actuellement, n’est plus un cas maladif ou superstitieux comme le



76

prétendait Nietzche, mais elle est devenue un refuge pour toutes les
personnes souffrant du désespoir, de la misére et surtout du vide
intellectuel. A cela s’ajoute le fait que le champ culturel a été dominé

par les précheurs et religieux qui ne cessent d’exploiter les moyens
audio-visuels telles les chaines satellitaires télévisées pour imposer leur
hémogénie contrairement aux élites intellectuelles, susceptibles d’éclairer
les esprits, qui sont totalement absentes.

L'intérét politique pour la nature de la sociologie arabe a constitué un
cadre théorique pour le fonctionnement de la pensée arabe contemporaine
depuis le voyage de Tahtaoui «Délivrance d’Ipriz dans le voyage de

Bariz» jusqu’aux écrits contemporains. Durant cette période, le discours
de la renaissance a préné durant la seconde moitié du XIX® et début du
XX® siécle. les thémes traités tournaient autour des revendications de la
liberté, I'indépendance nationale contre I’'hégémonie turque, la lutte contre
la tyrannie afin d’accéder au progreés.

En fait, la discussion autour des concepts politiques dans le discours arabe
invite d’abord a les consolider afin de comprendre les obstacles théoriques
qui empéchent I'assimilation d’un projet modernisateur et lumineux de ces
concepts. Cela aidera également a s’engager autour des vraies questions
de la sociologie humaine: «Pourquoi I'Europe a réussi a passer de I'Etat
du prince (ou de I'empereur) a un Etat moderne? L'Etat de la modernité
politique, I’Etat des institutions et des droits qui tire sa légitimité de la
volonté du peuple? En contrepartie, I’Etat dans les pays musulmans ne
s’est pas développé depuis le moyen age jusqu’a aujourd’hui? Pourquoi
toutes les tentatives des élites arabes visant a moderniser leurs pays en
essayant de profiter de I'expérience occidentale n‘ont pas abouti?

Dans ce sens, le chercheur arabe se trouve obligé de discuter la
problématique de la Iégitimité de I’Etat en Islam en relation avec les
guestions de l'identité, de I'autre, des lumiéres et de la modernité qui sont
des notions importantes permettant de mieux aborder une autre question,
celle de la modernité politique dans la pensée arabe en général, et
marocaine en particulier, dans un contexte marqué par une nécessité d’'une
relecture et ré-explication des notions de la modernité politique et des
lumiéres étant donné que les arabes ont connu I'état de la modernité dans
un contexte marqué par la propagation de l'ignorance et le déclin socio-
économique. Cette réalité a provoqué I'hégémonie de I’état et son appareil
répressif dans la société. Ainsi, toutes les structures organisationnelles



d’une société traditionnelles qui parrainaient les activités économiques,
culturelles et religieuses ont été dissoutes. Ce qui a mené les membres de
cette société a demander les subventions et une prise en charge de la part
de I'état’.

En fait, I'état de la modernité a troublé notre réalité sociale en créant de
nouvelles idées qui n‘ont aucun lien avec notre vécu. Un dysfonctionnement
a accompagné cette transformation sur le plan intellectuel qui devrait
instaurer un cadre théorique des idées importées de I'occident étant donné
que penser a un état, c’est premierement penser au citoyen ainsi qu‘aux
différents concepts liés a une pensée philosophique et politique permettant
d’instaurer les valeurs de la citoyenneté.

Cette opération nécessite, aussi, de penser aux valeurs de cette
citoyenneté, de liberté, de démocratie, d’égalité, de droit, de justice et
d’équité. Comment peut-on prendre soin et penser a ce citoyen arabe alors
que la nature de notre société n’arrive pas a dissocier clairement entre le
coté politique et religieux?

Toutes ces remarques problématiques peuvent aider a la rationalisation des
questions autour de la modernité et de l'identité. Certes, cette implication
entre le religieux et le politique dans I’histoire de I’état en Islam peut étre
une source d’inquiétude et de désespoir «tant que le religieux n’est pas
indépendant du politique, autrement dit, tant que I'état n’a pas instauré ses
bases indépendamment de la charia, les sociétés islamiques seront toujours
soumis a l'autorité des religieux et des fondamentalistes®».

Cet appel a la séparation entre le théologique et le politique est enraciné
dans notre histoire arabo-musulmane méme s’il n’a pas débouché sur des
accumulations intellectuelles fortes permettant d’approfondir le débat
autour des vraies questions. En fait, la situation détériorée de notre époque
constitue I'un des obstacles théoriques pour s’inscrire dans la pensée

des lumiéres. Pour atteindre la liberté et le développement technique,
économique et social, il est important de comprendre et d’assimiler la
logique du monde moderne basé sur une culture techniciste et moderne.
Donc, comprendre et s‘ouvrir sur l'autre et ne pas se plier sur soi sont des
conditions nécessaires et suffisantes pour réussir a instaurer un systeme
basé sur la pensée moderne, il faut avouer que c’est une mission qui

n‘est pas aisée et qui demande une vraie mobilisation de la part de I'élite
intellectuel indépendante de tout pouvoir politique. L'on peut affirmer que

77



78

jusqu’a aujourd’hui, cette élite indépendante n’existe pas car, d’une part,
des obstacles théoriques relatifs a la nature de notre société traditionnelle
qui empéche I'essor de cette classe d’intellectuels libres dans notre monde
arabe. D'autre part, il y a une nette domination de la politique et des
politiciens et surtout que notre société n‘accorde aucune valeur a tout ce
qui est culturel et intellectuel. Le constat est qu’il est impossible de parler
d’une vraie élite indépendante et libre capable de défier les autorités
politiques connues par leurs pratiques autoritaires et répressives.

Donc, notre besoin des valeurs de citoyenneté ne sera jamais établi par la
classe politique mais c’est le role de I’élite intellectuelle qui devra instituer
une vraie pensée analytique capable d’acquérir les avantages de la raison
moderne et pour ce faire, il est nécessaire de relire les problémes de la
renaissance et surtout de construire une théorie rationnelle basée sur

une réelle et objective évaluation de soi: «le citoyen arabe est toujours
soucieux de question de la renaissance arabe lorsqu’il est appelé a
discuter la question de la démocratie moderne: «pourquoi la situation des
arabes-musulmans s’est-elle détériorée alors que les autres ont évolué?»
on ne peut comprendre ce genre de questions sans faire une évaluation
autocritique de soi surtout aprés les grandes déceptions dues aux séries de
défaites successives».

NOTES
1 | A. Laroui, Le Concept d’Etat (en arabe), p. 167-170.
2] 2000 o B N (a5 SN gen (1L 5 3 5oV Lo 30 S et

3 | Confer les travaux de H. Grotius 1867, S. Pufendorf 1707, A. Ferguson 1992,
A. Matheron 1986, B. Hussiman et F. Ribes 1988, Ch. Montesquieu 1964,
S. Goyard, F. et R. Seve 1986, T. Hobbes 1971, B. Spinoza 1967.

4 | Idem.

51 200500 y5 ¢ dadla )3 1B ¢ gy V1 sl Jf e (@dls o

6 | .2003 D g5 o N33 Nl 3 £ 1D il Al dlead (Gl as JlS

7] 195.5 1985 gy il b g N BN SN i gy Al Do el s
81 170 1981 cdadl Jall (1. o AN BN F 0 il o seke sy A0 B s

9| .286., 1998 =y Gy N Ba O 3> S e (B Al s ,é_)i\c“_:_,.,i\ Gy oo



79

BIBLIOGRAPHIE
Ferguson A. (1992), Essai sur I’histoire de la société civile, Paris, éd. P.U.F.

Goyard S., Seve F. et R. (1986), Les Grandes questions de la philosophe du
droit, Paris, éd. P.U.F.

Grotius H. (1867), Le Droit de la guerre et de la paix, Paris, éd. Guillaumin
et Cie, trad. Pradier-Fodéré.

Hobbes T. (1971), Le Léviathan, Paris, éd. Siryi., trad. F. Tricaut.
Hussiman B., Ribes F. (1988), Les Philosophes et le droit, Paris, éd. Bordas.

Matheron A. (1986), Anthropologie et politique au 18° siécle (étude sur
Spinoza), Paris, éd. J. Vrin.

Montesquieu (1964), (Euvres completes de I’Esprit des lois, Paris, éd. Seuil.

Pufendorf S. (1707), Les Devoirs de I’'homme et du citoyen, Amsterdam,
H. Jehelte éditeur, trad. J. Barbeyrac.

Spinoza B. (1967), Traité de l'autorité politique, Paris, Gallimard, trad.
Madeleine Franceés.






Convergence et divergence dans le discours
religieux contemporain?

Mohamed El Ferrane

Le discours religieux contemporain intéresse plusieurs chercheurs
appartenant, a des degrés différents, a plusieurs courants de la

pensée islamiques. Ainsi plusieurs types de discours ont-ils vu le jour.
Premiérement le discours religieux rationnel qui s’efforce a concilier entre
modernité et authenticité, deuxiémement le discours de I'Islam politique
avec toutes les ramifications qu’il a connues par la suite depuis |'orientation
radicale de Sayed Qotb, troisiemement le discours extrémiste reposant sur
la violence et le port des armes chez certains groupes contemporains et
enfin le discours religieux critique qui, a des niveaux différents, cherche a
répondre aux interrogations posées au discours religieux contemporain en
adoptant, de maniére relative, I'objectivité scientifique.

On peut circonscrire, en général, le discours religieux contemporain dans
les orientations suivantes:

e L'orientation impressionniste, elle se base sur des observations primaires
a caractere personnel et sentimental. Cette orientation observe les
phénomenes sans adopter une méthodologie scientifique rigoureuse et
claire. Elle penche a glorifier ou a admirer quelques modéles historiques
ou contemporains.

e L'orientation actionnelle idéologique, elle se caractérise par sa soumission
totale a une secte ou a une idéologie bien déterminée. Les aspects de ce
discours différent d’une classe a une autre. Ainsi, le discours des adeptes
des doctrines religieuses et quelques groupes islamistes qui restent
fidéles aux méthodes des anciennes tribus de I'histoire islamique comme
al khawarij (les sortants) et autres n’est pas le méme que celui des
partisans de |'explication ou de l'analyse concréte de I'Islam ni méme de
celui des prédicateurs de la laicité parmi des musulmans.

e Le discours rationnel critique, il cherche a étre objectif et scientifique loin
de tout impressionnisme sentimental et aliénation aveugle.

81



82

Bien que les théses de toutes ces orientations soient divergentes, elles
s’accordent et se recoupent parfois, a un certain niveau, de maniére

trés violente sur le plan des principes et des objectifs. Elles divergent

aussi dans la fagon de voir la vie politique, sociale et la pensée religieuse
représentée par le texte coranique ou par la science des fondements. De
plus, les contenus de ces discours varient entre conservatisme, imitation et
impressionisme qui appelle a suivre la méthode des leaders de la réforme
ou débordent dans les doctrines idéologiques sanguinaires ou d’égarement.

A partir de cette présentation, on peut dire que le discours religieux
islamique comprend tout discours dont le contenu porte sur la religion

du point de vue de la déclaration, du développement et de l'inspiration,

de lI'analyse de ses problemes, de I'appel a son adoption dans les divers
aspects de la vie ou de la critique de ses textes pour mettre a mal ses
dires, ses dispositions et ses vérités que ce soit dans le champ des dogmes
du fondement, de la philosophie , de la science, des lettres, des arts

ou au niveau des expressions verbales ou non verbales, anciennes ou
nouvellement crées.

On entend aussi par discours religieux toute déclaration au nom de la
religion adressée a tous, musulmans ou non, par la voie d’un préche,
d’une conférence, d’'une correspondance, d'un article, d’'un ouvrage, d’'une
piéce de théatre ou d'une ceuvre dramatique quelque soit sa forme et son
type artistique car le discours religieux ne peut étre circonscrit dans une
structure d’expression particuliére.

Pour explorer davantage le concept de discours religieux, on doit le
soumettre aux exigences de la méthode académique basée sur l'objectivité.
Cette démarche permet au chercheur d’avoir la possibilité d’approcher le
discours de divers groupes ou courants en relation, de prés ou de loin, avec
I’Islam en dépit de leurs références de fond et abstraction faite aux appels
de certains a détenir I'exclusivité et la représentativité du discours religieux
islamique. D’autres se replient, par contre, a produire un nouveau discours
et a réfuter I'ancien que ce soit le discours a références différentes ou celui
qui s’efforce a réaliser et a reproduire des travaux solides puisés dans le
patrimoine d’une part, et dans les performances de la pensée humaine
contemporaine d’autre part.

L'adoption de ce concept élargi du discours religieux islamique est justifiée
du point de vue idiomatique, |égal et réel: d’abord idiomatique, a partir de



la définition spécifiée plus haut du concept du discours ancien et moderne;
ensuite légal a partir de I’élargissement de I'appellation de musulman

telle qu’elle a été arrétée par le Coran et les Hadith (récits rapportant une
parole ou un acte du prophete). Ces derniers ont permis a tous ceux qui
ont une relation avec I'Islam de porter cette dénomination quelque soit la
nature de cette relation: de surface ou profonde n’allant pas ou dela de la
croyance et la soumission, ou hostile basée sur le dédain et la dénaturation
sur les modeéles des hypocrites par exemple, ou philosophique méditative
explicative visant la réflexion afin de comprendre et de régénérer la
perception. Enfin, du point de vue de la réalité car I'extension du concept
de discours islamique couvrant la totalité lui permet de se prémunir contre
toute tentative de tutelle imposée au niveau du contenu et de la forme.
Sur le plan du contenu, certains ont tenté de le relier a une signification
intellectuelle spécifique loin des autres domaines de la connaissance. Sur
le plan de la forme, d’autres, individuellement ou collectivement, se sont
constitués comme ses garants et ses porte-paroles.

I. LES COMPOSANTES DU DISCOURS RELIGIEUX

L'expression discours religieux islamique comporte deux composantes
essentielles: la composante de la loi religieuse et la composante humaine.

Cela apparait clairement chez les savants d'al-Oussoul (les fondements de
la jurisprudence) et leurs homologues anciens d‘al-Kalam (la discussion
dialectique) quand ils abordent le discours du point de vue des prescriptions
de la loi religieuse et des dispositions qui en découlent.

1. La composante de la loi religieuse

Elle désigne la déclaration de cette loi originaire de la révélation céleste,
du Coran ou de la tradition du prophéte. Cette composante constitue

la base du discours islamique et sa référence essentielle car sa genese

est divine, donc incontestable et a laquelle on doit se soumettre. Dans
cette composante, on distingue deux niveaux du discours: le discours

lié a l'interdit religieux (athar taklifi) et celui a I'effet réel. Le premier
appelé aussi discours de l'injonction inconditionnée comporte les cing
dispositions connues a savoir l'obligation, I'interdiction, la recommandation,

83



84

la répréhensibilité et la permission, le deuxieme met des effets en relation
avec d’autres qui les provoquent le conditionnement ou les interdisent?.

Trois éléments distinguent le discours taklifi de l'injonction inconditionnée,
de celui lié a l'effet réel.

Premiérement, le discours taklifi exige I'exécution d’un ordre ou I'abandon
de son accomplissement ou en avoir I'avantage préférentiel, par contre le
discours d’athar wadhi ne contient ni demande, ni proscription ni égard
mais désigne la relation entre deux effets dont I’'un est soit une cause, une
condition ou une interdiction.

Deuxiémement, le discours taklifi exige de la personne responsable
I‘obligation d’exécuter ou d’un d’interrompre le parachévement d’un acte,
alors que le discours lié a I'effet réel est mis en place par le |égislateur
pour ordonner les dispositions liées aux actes des personnes responsables.

Troisiemement, le discours taklifi suppose que la personne responsable est
en mesure, d’accomplir ou d’abandonner un acte, en revanche le discours
d’al-wadhi prédispose la personne responsable, au dela de ses volontés, a
se permettre l'illicite en cas de nécessité et attendre sa majorité comme
condition a sa responsabilité Iégale. Les dispositions de ces deux niveaux
du discours ont une portée pour laquelle ont été arrétées. Cette portée
réside dans la réalisation d'une intention ou l'interdiction d’une imprécation,
I'une et I'autre sont de nature psychologique, physique et relative au monde
de l'ici-bas et de 'au-dela?.

2. La composante humaine

Elle désigne tout ce que les gens ont compris et déduit de la composante
de la loi religieuse du point de vue intellectuel et scientifique. On distingue
deux acceptions dans cette composante humaine. La premiére porte sur
la production scientifique et gnostique des musulmans laquelle production
cherche a approcher et a rechercher la vérité. Dans ce sens, ont travaillé
les savants de la discussion dialectique, les philosophes, les spécialistes
de la science des fondements (fugahas) et les sophistes. La deuxiéme

est liée au coOté pratique et s’intéresse a |'application des dispositions de
la loi islamique et a organiser la société musulmane en général. Cette
composante humaine, de fagon globale, est a la base des problématiques
du discours islamique, ancien et moderne. Ce qui le distingue du discours



85

de la Chari’a, c’est sa soumission, comme les étres humains a l'inertie et a
la décadence ou a I'évolution et au développement.

II. TYPES DU DISCOURS RELIGIEUX ISLAMIQUE

On distingue du point de vue descriptif, et en tenant compte de la
dimension sociale, cing classes de discours religieux humain.

1. Discours de I'Islam authentique

Ce discours constitue le domaine d’activité des Ulémas. Ils en sont les
responsables et les gardiens. Ses lauréats fréquentent les établissements
religieux traditionnels, comme l'université d’al-Azhar, Az-zaytouna, al-
Quaraouiyine, Ibn Youssef et autres mosquées et Zaouias soufies. Ils
regoivent une formation traditionnelle solide fondée sur les sciences du
langage, sur la chari‘a (la loi islamique) et sur I’étude des textes et leurs
explications. Les tenants de ce discours ne possédent aucune connaissance
a propos des nouveautés apportées par les sciences avant-gardistes

et la pensée moderne qui envahit, peu a peu, les sociétés islamiques
contemporaines. La communauté traditionnelle a compté sur les élites de
ces Ulémas, notamment les savants, les magistrats, les notaires, les imams
des mosquées et les fgihs des écoles classiques pour exercer les métiers
de I'enseignement et de l'instruction. Malheureusement, la généralisation
de ses derniers dans les pays musulmans a déstabilisé les tenants de ce
discours, d'un coté par les soubresauts politiques, économiques et sociaux
opérés dans les sociétés arabes, de l'lautre par la priorité accordée, via
I’Etat moderne, a des métiers et a des professions sans aucun rapport
avec les sciences religieuses mais attachés essentiellement aux sciences
expérimentales et administratives. Au sein de la communauté des
musulmans, deux nouveaux courants voient le jour. Le premier bannit la
religion, la considére comme l'opium des peuples et comme une source

de sous-développement, de pauvreté et de soumission a une minorité, qui
au nom de religion et a l'aide des responsables liturgiques, s’enrichissent
et exploitent la population. Le deuxiéme est représenté par les freres
musulmans ou les mouvements islamistes politiques. Ils ont controversés
les Ulémas, les ont accusés de favoritisme a I’égard de l'autorité et ont
appelé a leur dégradation. Suite a cette deuxiéme orientation, un discours
islamiste dynamique et de nouveaux intellectuels font leur apparition.



86

Ces derniers révent de mettre en place I'Etat islamique et en présentent
des modeéles sociaux et politiques a la base de leurs lectures et leurs
convictions. Cette situation a réduit fortement le role des Ulémas, certains
d’entre eux, malgré leur exclusion, ont répété un discours impressionniste
sentimental a propos de I'Islam et de son histoire glorieuse sans préter
aucune importance a la nouvelle conjoncture du monde Islamique ni aux
défis imposés a la pensée de sa population. Par contre d’autres ont adhéré
au courant du discours dynamique a dimensions idéologiques motivées par
des tendances politiques évidentes. Ces Ulémas, producteurs de ce discours
authentique, ont aussi été exclu du recrutement dans les services de I'Etat,
On a eu recours, socialement, a des prédicateurs extrémistes, individuels
ou collectifs, pour dispenser un savoir religieux loin des lectures de toutes
les traditions usuelles communément admises.

2. Discours de I'Islam populaire

Ce discours constitue en réalité une référence pour la majorité de tous les
Marocains. Il contient les préceptes de la pratique quotidienne des rites au
sein ses classes populaires simples d’esprit et engagées spirituellement.

Ce discours religieux populaire s’inscrit dans le cadre des instructions

de I'Islam; il invente et inspire son essence des traditions sociales.

Il est accepté et géré avec beaucoup de tolérance de la part de tous.

Il est simple, médiocre et marquée, généralement, comme tous les
domaines de la gnose qui ne peut étre appréciée par la force de la foi

ni I'engagement spirituel pénétré d’initiatives islamiques, par le sceau

de la méconnaissance. Ce discours est aussi lié au niveau et au type
d’enseignement de point de vue quantité et qualité. C’est pour cela que
les jeunes et les adolescents des milieux populaires ne sont pas protégés.
Ils sont prédisposés, plus que toute autre personne, au phénoméne de
I’aliénation et de la rupture au cas ou certain conditions seraient remplies.

3. Discours de I'Islam politique

Ce discours est marqué par la pluralité de ses sources et de ses niveaux qui
varient entre 'appel a la paix, au dialogue, a I'extrémisme ou a la violence.
C’est un discours islamiste dynamique produit par des intellectuels



87

qui révent de I’Etat islamique et présentent des modeéles sociaux et
politiques de la communauté musulmane suite a leurs lectures et a leurs
convictions. Ce discours appelle a rompre avec l'alliance sociale mise en
place et a la substituer par une autre. Cette orientation Iui a valu d’étre
taxé d’extrémisme intellectuel moyennant son exécution par la voie du
terrorisme. Il parait que les études comparatives sont intéressantes pour
comprendre ce discours (la pensée anarchiste du 19éme siécle en occident
et les origines gnostique religieuses comme |'anarchie de la tendance
légitimiste, Max Stirner, et la pensé matérialiste, tautologique et marxiste
Bakounine, etc.).

4. Discours de I'Islam officiel

Il est le discours de I'Islam en tant que religion de I'Etat non au sens de

la pratique sociale des rites mais en tant que systéme constitutionnel écrit
définissant les fonctionnalités au sein de I’Autorité souveraine. Dans ce
systeme, la liturgie occupe une place selon une |égitimité et une tradition
qui définissent l'identité de la nation et de I’Etat. Pour nous les Marocains,
et a l'opposé des autres pays musulmans, I'Islam a toujours constitué la
religion de I'Etat marocain avec les trois dimensions connues: le dogme
(al-agida), la voie (ach-chari‘a), celle de la doctrine malékite et la tarika
soufie. Le fond du discours islamique religieux met I'accent sur I'importance
de la légitimité religieuse faisant du roi le commandeur des croyants et par-
dela responsable de la gestion des affaires de I’'Etat et de la religion. Dans
cet esprit, il veille a sauvegarder la souveraineté du pays car la structure
marocaine ne repose pas sur une nomenclature ecclésiastique ni sur une
doctrine en attente du messie le sauveur.

5. Discours religieux laic

Deux orientations composent ce discours. La premiére préconise le rejet
total de I'Islam au niveau individuel. Ses théses prénent la liberté du

culte et insistent sur I'importance de la relation entre la religion et la
politique suite a ses liens avec I’élite moderne a références occidentales
universelles. La deuxieme compose un discours en liaison avec I'Islam et
préche la rupture de l'intérieur. Ses adeptes considérent la loi islamique
(la chari’a) parmi les composantes de l'identité que les musulmans peuvent
choisir volontairement selon le droit collectif Iégal sans contrevenir a celui



88

d’autres personnes ou individus de convictions opposées. Ce discours
estime aussi que la loi islamique jouera un réle important dans I'adaptation
des comportements des musulmans bien que la chari‘a ne soit pas la loi
générale de I'Etat.

Cependant, la chari‘a, dans sa situation actuelle, suscite des difficultés
morales et pratique incompatibles avec les fondements du systéme
constitutionnel, de la justice pénale, des relations internationales et
des droits de I'homme communément admis dans I’'Etat moderne. Dela,
il devient obligatoire de trouver une harmonie entre la chari‘a et ses
fondements dans le cadre liturgique et ce par la révision des références
authentiques connues du point de vue historique et analytique.

NOTES
1 | Traduction d’Abdellatif Tahiri.

2 | Idriss Hammadi, «|’effet de I’'aprés-midi est une cause de l‘obligation de la priére
d‘al-dhour et ce dernier est une condition en ce moment», Le Discours de la loi
religieuse et les méthodes de son exploitation, Centre culturel arabe, Beyrouth,
1994, p. 55.

3| Idem.



Le salafisme de mythe du califat au jihad

Azzedine G. Mansour

Au lendemain de I'audacieuse et non moins spectaculaire opération

suicide du 11 septembre 2001 & New York et Washington, les Etats-Unis
d’Amérique et, avec eux, I'Occident en entier, ainsi que le reste du monde,
se sont réveillés avec une nouvelle donne géopolitique. Lislam radical vient
de franchir désormais une nouvelle étape dans son mode d’expression:
exporter sa violence au-dela des pays qui I'ont vu naitre... Hormis
quelques attentats perpétrés dans les années 1990 sur le sol européen,
particulierement en France, par les Groupes islamiques armés (GIA) en
vue de dissuader les pays occidentaux d’apporter leur soutien au régime
algérien dans le bras de fer qui les opposait a lui depuis I’élection avortée
du Front islamique du Salut (FIS) aux législatives de 1991, l'islamisme
politique était exclusivement contenu a l'intérieur des frontiéres du monde
musulman. Jamais, auparavant, il n‘a constitué une menace réelle et directe
aux yeux des capitales occidentales.

Avec cette nouvelle réalité, une facette de I'islamisme, jusque-la mal
cernée vient de se révéler au grand jour. Les observateurs qui, depuis le
début des années 1970, le percevaient comme un ensemble de courants
politico-religieux de contestation dont I’émergence est étroitement liée a
des contextes de crise que les sociétés musulmanes ne parvenaient pas
a gérer, se rendent de plus en plus compte qu’il constitue, en réalité, un
phénomene beaucoup plus complexe qu’on ne le pensait. Il se présente
sous la forme d’une vaste «nébuleuse» dont il est souvent difficile

d’en définir les contours et d’en distinguer ses diverses composantes.
Rassemblant, en effet, sous une méme enseigne et autour d'un

projet socio-politique et religieux commun, de nombreuses tendances
(traditionnaliste, fondamentaliste, néo-fondamentaliste, etc.)l, il présente
les traits d’'une «hydre» dont I'ambition est la conquéte du pouvoir par tous
les moyens possibles en vue de soumettre les sociétés musulmanes aux
préceptes de la Shari‘a (loi canonique) et instaurer en bout de ligne leur
mythique «Etat islamique ».

Pour réaliser un tel projet qui peut, a tout moment, «glisser vers une
conception théocratique et totalitaire du pouvoir», comme le faisait

89



90

remarquer Abderrahim Lamchichi (2001 : 9), I'islamisme emprunte grosso
modo deux voies divergentes mais complémentaires sur le plan stratégique
et s’exprime sommairement de deux maniéres. D'une part, il se manifeste,
a I’échelle du monde arabo-musulman, par I’émergence de mouvements
résolument engagés dans l'action politique et luttant chacun pour la
création d’un Etat entiérement régi par les lois islamiques. D’autre part, il
se développe a travers |'activisme d’une mouvance beaucoup plus vague

et discréte qui, adoptant des attitudes moins politiques que prédicatives et
culturelles, ceuvre avant tout a la réislamisation des populations tant dans
les sociétés musulmanes qu’au sein de I'immigration. A c6té de ces deux
modes d’expressions, une troisi€éme voie beaucoup plus radicale vient, ses
derniéres années, occuper davantage la scéne médiatique surtout depuis
I'irruption de mouvements ou d’organisations «djihadistes», comme Al-
Qaida et ISIS (Islamic State in Irak and Syria) ou Daesh (acronyme arabe
de I'«Etat islamique»), qui se lancent dans une surenchére de plus en

plus violente pour atteindre ses objectifs. Puisant leurs adeptes parmi

les partisans de l'une et I'autre des deux premieres, cette troisieme voie
«révele, comme le notait Olivier Roy, la mondialisation du radicalisme et de
la violence politique (qui) ne vise (désormais) pas tant les régimes des pays
musulmans que la domination américaine?» et occidentale.

Occupant une vaste niche au sein du néo-fondamentalisme islamique,
cette derniére expression de l'islamisme s’entéte a vouloir inscrire son
action dans une stratégie plus globale qui transcende les frontieres des
Etats-nations dont elle ne reconnait d’ailleurs aucune légitimité et va
au-dela des différences culturelles des musulmans et de leurs diverses
identités (locales, ethniques, nationales, etc.). Aux yeux de ses partisans,
seule la grande «communauté des croyants» (autrement dit, 'Oumma
supranationale) a réellement un sens et mérite, par conséquent, tous les
égards - jusqu’au sacrifice ultime - en vue de la reconstituer dans sa
totalité ou d’en reconstruire tout au moins quelques parties, organisées en
petites communautés d’adeptes dont la cohabitation est régie par un code
rituel et comportemental tres strict, les amenant a vivre et fonctionner
comme de véritables sectes (Lamchichi, 2001: 9; Amghar, 2011).
Imprégnée du souvenir d'un «archétype» - celui de la «communauté
originelle» fondée au VII® siécle par le prophéte Muhammad et ses
premiers compagnons, des leur immigration (hijra) a Yathrib (Médine) - qui
sert de modele, c’est-a-dire d’«idéal» invariant, imitable et reproductible
indépendamment du temps et de I'espace, a tous les partisans de
I'islamisme, cette vision essentiellement «communautariste» est au



91

coeur des mythes et de I'imaginaire dont ils se nourrissent profondément.
Elle vient renforcer aussi I'«impératif retour aux sources» de la religion
musulmane que se fixent tout particulierement les adeptes d’une de ses
tendances, encore minoritaire mais de plus en plus visible, communément
désignée par le terme de «salafisme» (as-Salafiyya, en langue arabe).

LE SALAFISME, UN « ISLAMISME » VAGUE ET MECONNU...

Couramment évoqué dans les discours politique et médiatique, surtout
depuis les cing derniéres années alors que de nombreux jeunes
occidentaux, nouvellement convertis a l'islam, et plusieurs jeunes
musulmans issus de I'immigration soient de plus en plus tentés par le
djihad en Syrie et en Irak, ce courant jusque-la moins voyant demeure non
seulement méconnu des milieux universitaire, journalistique et politique,
mais trés peu étudié aussi. A I'exception de quelques enquétes pour le
moins incomplétes, publiées dans des quotidiens et des magazines destinés
a un large public, tels que Le Point, Historia, L’Histoire, Alternatives
internationales, Courrier international, L’'Express, L'Obs, Le Figaro Histoire,
Valeurs actuelles, etc., peu d'ouvrages savants lui sont entiérement
consacrés. En effet, dans les contributions scientifiques qui traitent de
I'islam radical, le salafisme n’y est souvent abordé que de fagon sommaire;
il y occupe a peine quelques paragraphes, sinon un seul chapitre tout au
plus.

Ainsi, dans la littérature francophone, quelques titres uniquement et
moins d’une vingtaine d’articles méritent réellement I’attention. Parmi ces
derniers, un collectif de synthése dirigé par Bernard Rougier brille tout
particulierement par la diversité et la complémentarité, tout a la fois,

des points de vue exprimés*. Regroupant les réflexions et les résultats
de recherche d’une équipe internationale de jeunes islamologues, «il se
propose d’expliquer, peut-on lire en deuxiéme couverture, ce qu'est le
salafisme, en restituant les dimensions a la fois théologiques, sociales

et politiques, d’'un phénomeéne complexe, qui peut s’exprimer de fagon
pacifique ou violente, mais qui pose partout (ou il se manifeste: du désert
d’Arabie jusqu’en Occident) la question du rapport a la société (moderne)
et ses institutions». Vient ensuite, I'excellent ouvrage de Samir Amghar
sur le salafisme en Occident®. Résultant d’une enquéte qu’il effectua, de
2002 a 2006, auprés de plusieurs groupes salafistes établis en Europe et
en Amérique du nord, ce livre - qui fait suite aux deux seules theses de



France dont il est également l'auteur - tente de «reconstituer I'univers
social et idéologique de ces derniers (...), en analysant leurs techniques de
mobilisation et leur travail de socialisation (particulierement) auprés des
jeunes.» Enfin, le travail non moins passionnant aussi de Mohamed-Ali
Adraoui® sur I'adhésion de plus en plus marquée des jeunes musulmans
des banlieues frangaises au salafisme. Privilégiant une approche plut6t
ethnographique, celui-ci analyse, d'une part, les significations de cette
adhésion et ses effets sur leur exclusion a la fois sociale, politique et
économique, et démontre, d'autre part, lI'incroyable capacité qu’a cette
mouvance de «s’adapter, comme le notait Amel Boubekeur, a divers
environnements en proposant a ses adeptes des modes de politisations
idoines’. »

En Allemagne, a partir de 2013, les travaux de Rauf Ceylan et Michael
Kiefer sur le fondamentalisme islamique et, de fagon plus spécifique, sur
le salafisme ont suscité l'intérét pour cette mouvance chez de nombreux
chercheurs germanophones. Leur dernier livre®, qui met I'accent sur

la prévention contre le phénomeéne de radicalisation parmi les jeunes
appartenant aux différents groupes salafistes allemands, a inauguré

la publication d’une série d’ouvrages collectifs et individuels consacrés
exclusivement a cet aspect du probleme. On y traite des origines de ce
courant, de son idéologie et de son essor en Europe. Dans le lot, ceux
d’Annika Lindow, Benjamin Jokisch et Thorsten Gerald Schneiders® - pour
ne citer ici que ceux-la - se démarquent et font notoriété de nos jours.

Dans le monde anglophone, a I'exception d’une poignée d’écrits, comme
ceux de Roel Meijer'?, Frazer Egerton'!, Vincenzo Oliveti'?, Chris
Heffelfinger'3, Henri Lauziére'*, Fabio Merone et Francesco Cavatorta®®,
qui représentent sans nul doute les premiéres tentatives académiques en
vue de cerner le salafisme dans ses diverses expressions transnationales,
I'ensemble de la littérature anglaise traitant de I'islam radical mettent bien
souvent l'accent sur les questions relatives au discours des mouvements
islamistes, au recours a la violence politique, voire au terrorisme chez
certains d’entre eux, a la notion de «djihad», ses significations, ses
différents acteurs et promoteurs, etc. Trés peu de place y est accordée a
la mouvance salafiste proprement dite que I'on désigne indifféremment par
le vocable de «djihadisme» et dont on fait remonter, par ailleurs, l‘origine
tantot a I'’époque médiévale, tantét au wahhabisme saoudien...



93

Au sein du monde musulman, le mouvement salafiste et ses diverses
manifestations ne laissent pas indifférents les milieux tant académique

et médiatique que politique et religieux. En effet, a coté des écrits
doctrinaux!® qui viennent réguliérement alimenter son idéologie et les
multiples interventions de prédicateurs et d’'ulémas!’ qui le nourrissent
ou remettent en question ses principes et ses méthodes, de nombreuses
études critiquesls, de facture beaucoup plus académique, sont également
publiées. Les unes jettent un regard historique, sociologique et politique
sur cette mouvance et cherchent a comprendre ses origines et son
évolution alors que les autres scrutent les fondements mémes de son
idéologie et interrogent ses principaux textes fondateurs'®. Les deux
reprochent cependant a ses adeptes de privilégier, tant au niveau de la
théologie ('ilm ad-Din) qu’en matiére de jurisprudence (al-Figh), une lecture
littéraliste des références essentielles de I'islam (Coran et Sunna), lecture
qui fait généralement abstraction aussi bien a I'esprit des textes qu’au
contexte de leur compilation aussi.

Cela étant précisé, force est de constater que, dans toute la littérature
consacrée aux mouvements islamistes, le salafisme est considéré comme
un courant religieux a classer dans une catégorie a part. Il se serait
développé de fagon progressive et plus diffuse dans I'ombre de I'islamisme
politique. Il «s’adresse, comme le rappelait Olivier Roy, aux déracinés de
Iislam : ceux qui ont choisi, de fagon délibérée, de se consacrer a I'Oumma
(la grande «communauté des croyants») comme ceux que la mondialisation
a conduit a émigrer (hors des frontiéres de leurs pays d’origine). Depuis
les madrasas (écoles coraniques) tenues par les talibans dans le sud de
I’Afghanistan jusqu’aux sites islamiques sur Internet, en passant par la
télévision saoudienne et par de nombreuses mosquées de la banlieue
parisienne ou londonienne, une méme vision de l'islam circule?®s : celle
d’un islam «originel» et «authentique» qu’aurait pratiqué les premiers
musulmans sur «la terre prophétique» d’Arabie.

S’il ne constitue, ainsi, ni un mouvement religieux a revendication politique,
ni une organisation au sens strict du terme, c’est-a-dire une association
structurée d’individus poursuivant des objectifs communs et obéissant a un
méme mode de fonctionnement, que désigne-t-il donc au juste? D’ou puise-
t-il ses idées fondatrices et quelles sont ses principales sources religieuses
d’inspiration? Est-il une mouvance uniforme ou, au contraire, compte-
t-elle en son sein de nombreuses tendances et ramifications? Existe-t-il

des liens quelconques entre ces derniéres? Comment cette expression de



94

Iislam est-elle parvenue a s‘imposer aujourd’hui au-dela des frontieres du
monde musulman et étre en mesure d’enregistrer autant de succées et faire
I'unanimité auprés d’individus ou de groupes sociaux issus pourtant de
contextes divers et variés? Comment, en d’autres termes, expliquer que,
d’un bout a l'autre de la planéte, des adeptes présentant des différences
notables a bien des égards, notamment sur les plans culturel et ethnique,
puissent-ils étre en mesure d’exprimer dans les mémes termes leur
appartenance a cette version trés rigoriste de l'islam?

LE SALAFISME ET L'OBSESSION DU « RETOUR » AUX SOURCES...

Contrairement aux autres mouvements islamistes, le salafisme est souvent
percu comme une sorte de courant «ultra-orthodoxe» qui a émergé dans
le monde musulman & partir de la seconde moitié du XIX® siécle. Affilié au
hanbalisme, I'une des quatre écoles de jurisprudence de l'islam sunnite, cet
«agrégat (a la fois) trées composite et hétérogene de plusieurs influences
(...) (et résultant) d’initiations multiples, pas toujours coordonnées,
d’individus seuls ou formant de petits groupes autonomes», pour reprendre
ici des termes employés par Samir Amghar (2011: 12), se donne comme
mission de raviver la foi des populations et les ré-islamiser aussi bien

dans les sociétés musulmanes que dans I'immigration. Issu du mot arabe
«salaf» (littéralement: «ancétres» ou «prédécesseurs» et, de facon plus
précise, les plus «pieux» (as-Sélih) d'entre eux), il adopte des formes plus
prédicatives et culturelles et prone le retour a I'«islam des origines» par
I'imitation de la vie du Prophéte Muhammad, de ses proches compagnons et
des deux générations qui les ont suivis (al-tdbi’in). Ses adeptes, qui tentent
de ressembler absolument a ces derniers, considérent que seul cet islam
est «véritable» et cherchent a revivre, colite que colte, cet age d’or. «IlIs
partent, ainsi, du présupposé que l'islam a été altéré et qu’il est temps d’en
restaurer la pureté en se rapprochant du temps ‘béni’ des quatre grands
califes. »81 Minoritaires mais trés actifs au sein de la grande nébuleuse
islamiste, ils font généralement montre d’un conservatisme rigoriste et
puritain au niveau social et d'une étonnante mollesse - eu regard aux
objectifs qu’ils poursuivent - sur le plan politique.

Loin de constituer un mouvement réellement structuré, cette expression du
néo-fondamentalisme islamique est une tendance qui accorde la primauté
a une lecture littéraliste du Coran et va jusqu’a remettre en question de
nombreux pans de I’histoire conventionnelle, c’est-a-dire telle qu’elle est



rapportée et relatée, de I'Islam?? qui a suivi la société idéale du temps
du prophéte et de ses contemporains dans I’Arabie du VII® siécle. Comme
I'indique I’étymologie du vocable qui la désigne, seule la maniére, dont
ces premiers musulmans (as-Salaf) ont compris et mis en application les
préceptes religieux de l'islam et les enseignements prophétiques, devrait
servir de référent aux croyances, aux rites et pratiques de ceux qui leur
ont succédés. En effet, dans I'esprit du salafisme, la lecture interprétative
du corpus islamique de méme que le recours a la raison humaine en vue
d’accéder a l'intelligibilité du texte coranique sont totalement rejetés
(Hellmich, 2011 : 74). Relevant du sacré, la parole divine que le Coran
incarne ne peut s'appréter a l'interprétation (ta‘wil, ijtihdd), ni étre
accordée non plus aux réalités profanes. Elle ne peut étre éclairée qu’a
I'aide d’une grille particuliére de lecture fournie ou inspirée de fagon
exclusive par la sunna (compilation a posteriori des dits, faits et gestes
du prophéte Muhammad), considérée comme |'unique «voie» tracée, dés
I'origine, pour guider les générations futures (a/-Khalaf) dans la gestion
des différents aspects (culturel, socio-économique, politique, juridique,
religieux, etc.) de leur vie quotidienne.

Limportance considérable accordée a la tradition prophétique que Bernard
Rougier pergoit comme étant «l’'un des principaux marqueurs du salafisme»
(Rougier, 2008: 4) n’est pourtant pas une exclusivité des adeptes de cette
mouvance. Elle est partagée de facon relativement similaire, d’un coin a
I'autre du monde musulman, par I'ensemble des croyants qui voient dans le
prophéte Muhammad non seulement le dernier envoyé de Dieu et porteur
de son ultime message a I’humanité tout entiére, mais le modeéle par
excellence que I'on gagne a suivre également. Il est, autrement dit, source
d’imitation et d’inspiration, tout a la fois, pour tout musulman en quéte de
salut divin dans l'ici-bas comme dans l'au-dela.

Chez les salafistes, en revanche, elle prend une dimension somme toute
idéologique et se situe a la base de leur «volonté de purger la pratique
religieuse de ses particularités locales et des “innovations” (al-bida’) qui
auraient altéré l'islam organisé au fil des siécles» (Amghar, 2011: 12) et
entrainé ses nombreuses divisions. Pour eux, lI'islam ne peut étre a la fois
un et multiple, universel et pluriel, divisé et communautaire, tel qu’il se
présente aujourd’hui a I'échelle de la planéte, et sa «communauté des
croyants» ne peut se permettre non plus de se comporter comme une
entité hétérogéne avec toutes ses diversités politiques, sociales, culturelles,
linguistiques ethniques et géographiques®3. Dans leur perspective, tout

95



96

éveil ou renaissance (Nahda) du monde musulman, qui subit les effets
néfastes de la modernité, doit obligatoirement procéder d'un ressourcement
dans son histoire — «une histoire revisitée bien évidemment, et largement
mythifiée», comme le remarquait Aberrahim Lamchichi - en se concentrant
tout particuliérement sur le contenu du texte coranique, les données
fournies par I'épopée prophétique (as-Sira an-Nabawiya) et les éléments
historiques dont on dispose au sujet de I'exemplarité des Califes Bien
guidés (al-Khulafd’ ar-R4chidin) qui ont régné tour a tour, au VII® siécle,
sur le Dar-al-Islam naissant: Abu Bakr as-Siddiq (573-634), ‘Umar Ibn
al-Khattab (584-644), ‘Uthman Ibn Affan (576-656) et ‘Ali Ibn Abi Talib

(v. 600-661) (Lamchichi, 2001 : 25).

Cette obsession de vouloir imiter le modeéle prophétique ou marcher

sur les pas des «Anciens» et d’effectuer un «retour» a la pureté de
Iislam primitif, érigé en idéal a réaliser dans I'immédiat, se traduit chez
les partisans du salafisme par «une démarche de purification (appelant
I'ensemble de leurs coreligionnaires) a rompre (définitivement) avec

les superstitions et les croyances de l'islam populaire...» (Amghar,

2011: 13), autrement dit: social et vécu qui, intrinsequement lié aux
différentes sociétés, régions et cultures, se caractérise trés souvent par
des syncrétismes olU se mélent traditions locales, traits culturels antiques
hérités du passé antéislamique et éléments appartenant en propre a

la religion musulmane (Lamchichi, 2001 : 14-15). Le soufisme, a titre
d’exemple, est séverement condamné: il n‘est a leurs yeux qu’une hérésie
(zandaqa) ayant largement contribué a la prolifération de confréries
pratiquant le charlatanisme et cultivant le culte des saints parmi les
population524. Ils rejettent, par ailleurs, comme le rappelait Olivier Roy,
«toute référence a une culture qui se développerait a coté ou au-dela de
ce qui est strictement religieux, (@ commencer par) les arts plastiques
(et dramatiques), la musique, la philosophie, la littérature, les coutumes
nationales, sans parler des emprunts aux autres civilisations?®... ».

De la méme facgon, leur tendance a vouloir tracer une nette ligne de
démarcation entre ce qui appartient strictement a la religion (ad-Din)

et ce qui reléeve des domaines du profane et de l'impiété (al-Kufr), les
conduit, a l'instar des autres fondamentalistes d‘ailleurs, jusqu’a élaborer
et imposer aux autres musulmans un «code du licite et de l'illicite» (du
«yajuz» et du «/4 yajuz») susceptible de gérer leur fagon de vivre et de
se comporter, jusqu’aux détails les plus triviaux telle que la maniére de se
vétir, de se voiler pour les femmes, de s’asseoir, de manger et dormir, de



97

se tailler la barbe, de se brosser les dents, etc. En outre, leur volonté de
restaurer la religion dans sa version «authentique» les améne également
a nier l'existence de toute pluralité de doctrines théologiques en islam

et a délégitimer, par conséquent, I'ensemble des écoles juridiques et
mouvements qui tentent de s’affirmer par leurs propres voies (manahij).

Enfin, bien que le salafisme contemporain se présente sous les traits d’un
courant religieux dont la genése peut paraitre de facture trés récente, il
n‘en demeure pas moins que ses origines remontent loin dans |'histoire

du monde musulman. Par ailleurs, méme si la majorité de ses adeptes se
réclame souvent des penseurs hanbalites et wahhabites, il est néanmoins
certain qu’il n‘est pas apparu dans la Péninsule arabique et ne doit pas
étre assimilé de facon trés |égére non plus au wahhabisme saoudien. Il

a émergé sous d’autres cieux (Egypte, Syrie, Irak et Inde), vers la fin

du XVIII® siécle, et mis au moins deux cents ans a se mettre en place

et élaborer les principaux éléments de son credo. Tous les auteurs sont
unanimes sur cette question. Cependant, si certains |'associent volontiers
aux mouvements islamiques réformistes qui se sont formés a travers
I’étendue de I'empire Ottoman alors en pleine décomposition politique

au début de la seconde moitié du XIX® siécle, d’autres en revanche font
remonter ses racines beaucoup plus loin dans le temps et le rattachent
davantage aux idées rigoristes et puritaines formulées, a chaque fois que le
monde musulman était confronté a des crises culturelle, politique ou socio-
économique, par des théologiens conservateurs, tels que Ahmad Ibn Hanbal
(780-855), Ahmad Ibn Taymiyya (1263-1328), ses deux disciples Ibn al-
Qayyim al-Jawziyya (1292-1350) et Ismail Ibn Kathir (1300-1373), puis
Muhammad Ibn ‘Abd al-Wahhab (1703-1792).

Devant ces deux «généalogies», qui peuvent paraitre a priori incompatibles
et contradictoires, certains aspects liés a la geneése proprement dite de
cette mouvance et sa diffusion aussi bien dans le monde musulman qu’au-
dela de ses frontiéres méritent d’étre éclaircis ici: a quel moment et dans
quelles circonstances a-t-elle émergé? D’ol tient-elle ses sources et quels
sont ses influences et ses «mythes» fondateurs? De quelle maniére a-t-
elle pu se répandre dans les quatre coins du monde? Comment a-t-elle
évolué pour se présenter sous l’'expression, voire les multiples formes
d’expressions que nous lui connaissons aujourd’hui? Et pourquoi, aprés
avoir damé le pion au mouvement des Fréres musulmans, est-elle devenue,
ces derniéres années, la principale voix de l'islamisme?



98

LE SALAFISME, UN COURANT DONT LES ORIGINES RESTENT
FLOUES...

Dés que lI'on s’interroge sur la genése du salafisme, deux théses
s’entremélent et tentent chacune de remonter le fil du temps a la recherche
d’éléments historiques et généalogiques susceptibles d’éclairer ses
véritables origines et ses diverses influences. Elles attribuent, comme le
souligne Rachid ID Yassine?®, «le renouveau du salafisme contemporain

a Muhammad Ibn ‘Abd al-Wahhab (et, par ricochet, a Ibn Hanbal et Ibn
Taymiyya) ou a Jamal ad-Din al-Afghéani (1838-1897)» Devant le déclin

de I'empire Ottoman, le premier a passé un pacte avec la tribu arabe des
Sa'ld en vue de rénover d’un point de vue politique le berceau de l'islam
et, par la méme occasion, purifier ce dernier des croyances et des rites qui
lui sont étrangers. Sur ce plan, «le wahhabisme (tel qu’il s’est développé et
répandu par la suite) n‘a fait qu’exacerber le formalisme et le littéralisme
qui caractérisent la Salafiyya et que I'on assimile trop souvent a la seule
pensée salafiste...?” ». Le second, en revanche, a su insuffler une autre
dynamique «a un salafisme, ajoute ID Yassine, dont I'approche est moins
littérale et plus contextuelle, et que son disciple Muhammad ‘Abduh (1849-
1905) a pu traduire par des positions (et une série de réformes de facture)
moderniste que d’aucuns qualifient de progressistes ou de rationalistes®®. »

DE LA « SALAFIYYA REFORMISTE » AU SALAFISME ACTUEL

La premiére thése, soutenue par plusieurs auteurs, comme Itzchak
Weismannzg, Olivier Roy3°, Reza Aslan31, Abderrahim Lamchichi32,

Peter R. Demant® et John L. Esposito®* - pour ne citer ici que ceux-1a -,
I'associe a la «Salafiyya» réformiste de la fin du XIX® siécle, dont les
figures emblématiques les plus illustres, au Moyen-Orient, comptaient

dans leur rang les fondateurs du modernisme islamique®, tels que I’Afghan
Jamal al-Din al-Afghéani, I'Egyptien Muhammad ‘Abduh, le Syrien Rashid
Rida (1865-1935) et son compatriote Abd ar-Rahman al-Kawakibi (1849-
1905). Au Maghreb central, ce courant évoque les noms de personnalités
non moins célebres également, dont les idées réformatrices ont largement
contribué a I'éveil des consciences nationales au sein de populations
soumises, depuis au moins un siécle, a un ordre colonial implacable. Parmi
eux, on compte des hommes de valeur comme le Marocain Muhammad ‘Allal
al-Fassi (1906-1974), fondateur du parti nationaliste al-Istiglal, I’Algérien
Abd al-Hamid Ibn Badis (1889-1940), chef de file du mouvement réformiste



99

musulman en Algérie et fondateur de I'Association des ‘ulémas algériens,
et le Tunisien Muhammad At-T&hir Ibn ‘Ash(rr (1879-1973) suivi de son fils
Muhammad al-Fadil (1909-1970).

Dans son Taste of Modernity. Sufism, Salafiyya, and Arabism in Late
Ottoman Damascus (2001), I'historien Itzchak Weismann, du Jewish-

Arab Center de I'Université de Haifa, situe I'émergence du salafisme
précisément & Damas, dés le début de la seconde moitié du XIX® siécle

et soutient I'idée - qui peut paraitre trés étrange - selon laquelle il serait
né, dés 1880, suite a lI'introduction de certaines idées d'Ibn Taymiyya

dans les enseignements de certains réformistes issus des milieux soufis
damascénes. Devenue, a cette époque, «un important centre réformiste
prémoderne en matiere d”érudition ('i/m) et de mysticisme (tasawwuf),
Damas, écrit-il, a joué un role central dans la formulation et la diffusion des
idées salafistes.» (Weismann, 2001: 5). Selon lui, tous les mouvements
islamiques modernes, qui ont émergé durant cette période, adhéraient a
Iidéal d’un retour sur les traces laissées par les pieux ancétres, «idéal (qui)
est devenu, précise-t-il, la marque de fabrique par excellence de toutes les
réformes religieuses entreprises, vers la fin du XIX® siécle, a I'échelle de
I'empire Ottoman» (Weismann, 2001: 1).

A cette époque, Damas en a connu, en effet, trois vagues successives

dont la seconde, celle qui coincidait avec I'exil, en 1855, de I’Emir Abd
al-Qadir al-Jazairi (1808-1883), fut déterminante. Dés son arrivée en

ville, celui-ci s’est mis a animer un cercle d’étude et de diffusion des

idées mystiques d’Ibn ‘Arabi et s’est entouré de nombreux adeptes.

Parmi ces derniers, deux éléments, Abd al-Razzéaq al-Bitar (1837-1917)

et Tahir al-Jazairi (1852-1920), ont émergé tout particulierement du lot.
Considérés comme les fondateurs de la tendance «salafiste moderne »

a Damas, dont I'influence s’est vite répandue ailleurs dans le monde
musulman, notamment en Egypte et en Irak, ces deux réformistes ont
progressivement épousé les idées d’Ibn Taymiyya et les ont introduits dans
leurs enseignements respectifs en réaction aux politiques de modernisation
de la société ottomane adoptées aussi bien a I’époque des tanzimat (1839-
1878) que sous le régne du sultan Abdulhamid II (1878-1908). Au moment
de l'effondrement de I'empire Ottoman (1908-1923), certaines de leurs
principales idées ont été intégrées a la pensée du réformiste syrien Rashid
Rida et ses contemporains puis repris en partie, et de fagon beaucoup plus
radicale, sous l'inspiration des écrits de Sayyid Qltb (1906-1960), par
certains courants sectaires se réclamant du salafisme aujourd’hui.



100

Sans s’en tenir intégralement a cette version des origines du salafisme,
Olivier Roy, dans un de ses ouvrages, intitulé: The Failure of Political Islam
(1994), rattache son émergence aussi bien aux changements géopolitiques
survenus dans le monde du début du XIX® siécle qu’au contexte socio-
économique et politique dans lequel vivait alors les sociétés musulmanes.
Selon lui, a cette époque, pour la premiére fois de son histoire,

I'Islam «s’est structurellement mis sur la défensive face a une Europe
techniqguement avancée et de plus en plus agressive et conquérante »
(Roy, 1994 : 31). La disparition de «la symétrie, ajoute-t-il, qui existait,
depuis des siecles, entre musulmans et chrétiens croisés, entre les forces
ottomanes et les armées impériales», a donné lieu a un «recul constant
de I'Empire Ottoman» qui s’est manifesté a travers certains événements
traumatisants pour les populations musulmanes, tels que la colonisation
francaise de I’Algérie (1830), la disparition de I'Empire moghol en Inde
(1857), les incursions russes dans le Caucase (1857) et I’Asie centrale,
I'invasion de la Régence de Tripoli (1911), les protectorats frangais en
Tunisie (1881) et au Maroc (1912)...

Face a cette situation, «deux formes de résistance, rappelle-t-il, se

sont organisées au cours du XIX® siécle: la premiére d’origine rurale et
religieuse; la seconde plutét urbaine et nationaliste» (Roy, 1994: 32).
D’une part, des leaders charismatiques, généralement des ‘ulémas ou des
dirigeants des ordres religieux, lancérent des appels au djihad, imposérent
I'application de la shari‘a a leurs compatriotes en réaction aux lois des
envahisseurs européens et réussirent a allier ensemble certaines tribus
pour résister a la colonisation (Emir Abd al-Q&dir en Algérie, Muhammad al-
Mahdi au Soudan, imam Shamil dans le Caucase, la dynastie des al-San(ssi
en Libye et au Chad, Mullah-i Lang en Afghanistan, Akhund Abdul Ghaff(r
Sayed Baba de Swat en Inde et, plus tard, Abd al-Karim al-Khattabi au
Maroc).

D’autre part, au cours de la seconde moitié du XIX® siécle, généralement
dans les milieux urbains, un courant de pensée réformiste, prénant a la
fois le «retour aux sources» et la modernisation des sociétés musulmanes,
s’est constitué autour de Jamal al-Din al-Afghani, Muhammad ‘Abduh

et Rashid Rida, marquant ainsi la naissance de la «salafiyya», au sens
strict du terme. Animé d’une intense volonté de réforme (isléh) du monde
musulman alors en pleine mutation, ce courant tentait d’adapter la
théologie islamique aux défis de la modernité. Pour ses initiateurs, il n’y

a point d’'incompatibilité entre I'islam et les aspirations modernes de ses



101

fidéles. Ces derniers pouvaient donc se moderniser sans sacrifier pour
autant leur propre identité culturelle islamique. Dans leurs démarches, dont
la finalité consiste «a réactualiser la foi des Anciens (as-Salaf), en rejetant
le poids des superstitions», les effets néfastes de certaines traditions (a/-
‘ddét, al-urf, maraboutisme) et le rapprochement avec les autres religions
qui dénaturent, a leurs yeux, le message divin (Lamchichi, 2001: 25;

Roy, 1994 : 32), ils ouvraient grande la porte, contrairement aux salafistes
d’aujourd’hui, a l'interprétation des références essentielles de l'islam (le
texte coranique et la tradition prophétique). Par ailleurs, jugeant nécessaire
d’adapter le contenu de ce corpus aux impératifs des temps modernes, «ils
rejetaient la tradition des ‘ulémas (commentaire textuel, at-Tafsir, suivi a

la lettre, at-Taglid), ainsi que le corps des ajouts et des extensions, qu’ils
soient liés a la systématisation de la religion (al-Madhéhib - les quatre
écoles juridiques), la culture (philosophie), la théologie (soufisme) ou des
institutions (le clergé).» (Roy, 1994 : 33). IIs revendiqua ient, en revanche,
«le droit a l'interprétation individuelle (ijtihdd) des textes fondateurs sans
tenir compte des commentaires de leurs prédécesseurs, (marquant ainsi)
une rupture significative avec dix siecles d’orthodoxie» (Roy, 1994 : 33).

Mettant en garde contre l'utilisation trés abusive du vocable d’'«as-
Salafiyya» dont font aujourd’hui plusieurs milieux islamistes radicaux et
néo-fondamentalistes en s’en réclamant ouvertement, comme les groupes
appartenant a la mouvance des Afghans, ou encore certains mouvements
extrémistes en Algérie, tel que le Groupe salafiste pour la prédication et
le combat (GSPC), qui n‘ont rien a partager avec le salafisme réformiste
du début du siécle, Abderrahim Lamchichi abonde dans le méme sens
qu’Olivier Roy. Dans sa contribution sur «I’islamisme politique» (2001), il
précise que «rapidement, (ce dernier) donna naissance a deux tendances
contradictoires»: d’'un c6té, celle des « modernistes» qui sont demeurés
fidéles a la pensée et aux idées de leurs prédécesseurs; de l'autre, celle
des «conservateurs» qui rejetaient certaines réformes en les percevant
comme des tentatives d’«occidentalisation» des sociétés musulmanes
(Lamchichi, 2001 : 26). Tournant définitivement le dos a ces derniéres,

les idéologues de cette seconde branche se sont réfugiés dans un passé
mythifié et ont intégré quelques principes de la «salafiyya» originale a
leur agenda en en faisant une référence doctrinale de base susceptible de
justifier enfin leur glissement vers le fondamentalisme et le radicalisme.

Aujourd’hui, force est de constater que le salafisme désigne désormais,
comme le précisait Abderrahim Lamchichi (2001 : 35) dans le cas de



102

I'islamisme, une nouvelle génération de prédicateurs, d’activistes et de
militants dont le cheminement spirituel,, le recrutement, I'approche des
problémes sociaux, culturels, économiques et politiques auxquels sont
confrontés leurs pays respectifs, le projet de société auquel ils aspirent et
le systéme de gouvernance qu’ils cherchent a imposer - parfois de fagon
violente en recourant au terrorisme et au tyrannicide - différent nettement
de ceux des grands mouvements réformistes qui ont essaimé dans le
monde musulman depuis le début du XX® siécle.

Cette nouvelle génération agit en groupes assez disparates qui partagent
néanmoins un dénominateur commun: rétablir le «Califat» (al-khiléfa)
des premiers moments de l'islam ou réaliser, tout au moins, I'« Etat
islamique» (al-Dawla al-IslAmiya) dans toutes ses dimensions, en portant
leur action aussi bien sur le terrain socioculturel (assainissement des
moeurs, imposition de codes rituel et juridique, etc.) que sur celui de la
politique (prise du pouvoir, imposition d’un Etat théocratique, application
de la Shari‘a, etc.). Car, comme le précise Rachid ID Yassine, dans leur
esprit, «l'ordre de la nature et I'ordre social sont politiquement liés dans
et par l'institution califale, (du moins dans sa forme primitive, telle que les
premiers successeurs du prophéte I'avaient congue, organisée et mise en
place), comme projet de libération politique de I’humanité (représentant)
non pas la volonté ou les aspirations des peuples, mais la volonté du
Créateur de toute chose®®».

DES ORIGINES MEDIEVALES AUX INFLUENCES WAHHABITES

La deuxiéme these fait remonter le salafisme tantot a I'’époque médiévale
tantot au wahhabisme saoudien. Partagée, a quelques détails prés, par
plusieurs auteurs, tels que Devin R. Springer et ses collaborateurs®’, Anne-
Clémentine Larroque®®, Samir Amghar®®, Bernard Rougier et son équipe*’,
elle soutient que I'élaboration et I’évolution de sa base doctrinale se sont
étalées sur presque deux siécles: du XIX® aux années 1990. Aprés qu’elle
soit «née, en effet, d’'une réflexion moderne, la doctrine salafiste a mué
vers un fondamentalisme puritain, se confondant avec le wahhabisme »
(Larroque, 2014 : 13) mais dont le credo fut, cependant, constitué en
puisant ses principes et ses fondements d’'un ensemble d’idées rigoristes
qui proviennent - du moins, pour les plus anciennes - d’aussi loin que
Bagdad du IX® siécle, de Damas & une époque marquée par des conflits



103

interminables entre Mamelouks et Mongols et d’Arabie en plein milieu du
XVIII® point.

a. L'influence doctrinale d’'Ibn Hanbal

Au début du IX® siécle, le monde musulman, sous la dynastie des
Abbassides, était en proie a une série de crises qui ont ébranlé son
unité. Sur le plan politique, plusieurs événements secouérent le califat
au lendemain de la mort de Har{n ar-Rachid: guerre de succession entre
ses deux fils Al-Amin et Al-Ma’'min (813), révolte des Khurramites sous la
houlette de Béabak Khurramdin et tentative d’indépendance du territoire
azéri entre I'Iran et I’Azerbaidjan actuels (816), insurrection d’Ibrahim Ibn
al-Mahdi, frére ainé du défunt calife, contre l'intronisation de son neveu
Al-Ma’'m(in (817), révolte d'un groupe de kharidjites dans le Sawad (817),
dissidence de Tahir, gouverneur du Khorasan, et tentative d’instauration
d’un Etat Tahiride indépendant en Iran (& partir de 821), autonomie

des Aghlabides qui régnaient alors sur une bonne partie de I'Ifrigiya (le
Maghreb actuel), etc.

Sur le plan religieux, le calife Al-Ma’m{n (786-833) s’est entouré d’hommes
appartenant au mutazilisme (al-Mu‘tazila)*, la premiére école de pensée
théologique musulmane réellement spéculative, fondée au VIII® siécle
(vers la fin du régne des Omeyyades) et profondément influencée par le
rationalisme et la logique inspirés de la philosophie grecque. Tout au long
de son régne (813-833) et, méme au-dela, sous ses deux successeurs (Al-
Mu'tasim, 833-842 et Al-Wathiq, 842-847), le mutazilisme, qui admettait
I'existence de vérités rationnelles et de nécessités d’essence que la raison
peut découvrir par elle-méme en dehors de toute révélation, devient la
doctrine officielle de I'empire. Une sorte d’«islam éclairé» venait ainsi
d’étre imposé de force par le pouvoir califal a ses sujets. En outre, dans le
but d’assurer et de maintenir la cohésion de la 'Oumma, Al-Ma’'m(n a créé,
des I'an 828, un tribunal inquisitorial chargé de faire respecter I'orthodoxie
religieuse mise en place et sanctionner toute personne qui aurait été tenté
de la contester ou de s’en écarter. Cette situation, qualifiée de «mihna»
(litt.: «épreuve»), a perduré jusqu’en 848, quand le troisiéme de ses
successeurs, Jafar al-Mutawakkil (847-861), a décidé de rompre avec la
politique de ses prédécesseurs et revenir a la tradition. Elle a provoqué le
courroux des ‘ulémas de tendance beaucoup plus fondamentaliste et suscité
la réaction d’'un bon nombre d’entre eux. C’est a cette période d’ailleurs



104

que les quatre grandes écoles juridiques de l'islam sunnite (al-Madhé&hib) se
sont réellement affirmées...

Parmi les ‘ulémas qui se sont ouvertement opposés a cette politique
religieuse, Ahmad Ibn Hanbal*?, docteur en droit musulman, fut le plus
radical. Il contesta non seulement la pensée des mutazilites auxquels il
reprocha lI'importance qu’ils accordaient a la raison individuelle dans leur
interprétation du corpus islamique, mais protesta aussi contre le pouvoir
en place qui a imposé leur doctrine a toute la population musulmane

de I'empire. Il fonda sa propre école juridique (al-Madhhab al-Hanbalr),
sans doute la plus conservatrice, voire méme la plus dogmatique et la
plus puriste de I'islam sunnite, dont la doctrine est attachée au strict
respect du texte coranique et de la tradition prophétique. Pronant l'origine
divine du droit musulman, Ibn Hanbal et ses disciples rejetaient I'opinion
personnelle (ar-Ra’y), le raisonnement par analogie (a/-Qiyas) et le dogme
proprement dit du mutazilisme. Pour eux, la légitimité religieuse repose
exclusivement sur le Coran et la Sunna qui en sont, a leurs yeux, les
sources uniques. Etant incréé et éternel, le texte coranique doit donc étre
recu tel quel, comme tel, sans susciter de questionnement, ni se préter a
I'interprétation non plus. Seule sa lecture littérale et stricte permettrait
de saisir I'essence du message divin qu’il véhicule. La raison humaine et la
spéculation, étant limitées par nature, ne peuvent en comprendre le sens
et ne font qu’introduire des innovations pécheresses (al-Bid'a) en ouvrant
grande la porte a toutes sortes de déviations. C’est pour cette raison

que le hanbalisme privilégie d’ailleurs la lettre par rapport a I’'esprit des
textes et ne tolére qu’une interprétation trés codifiée reposant sur trois
critéres fondamentaux: l'auteur de l'interprétation doit étre un savant
(‘uléma) ; la situation interprétée ne doit avoir été abordée d'aucune
facon dans le Coran et la Sunna - auquel cas, aucune interprétation n’est
nécessaire -; et, enfin, la solution préconisée doit avoir fait l'unanimité
parmi les contemporains du prophéte (Larroque, 2014 : 9), d’ou le recours
systématique aux paroles et commentaires des «Anciens ».

A défaut de constituer une premiére forme de salafisme, élaborée dans le
monde musulman a I'’époque médiévale, ce «scripturalisme théologique »,
comme le qualifie Olivier Roy*3, a servi de «socle» doctrinal au salafisme
contemporain. En effet, ce dernier ne se contente pas simplement de s’en
réclamer, il en a puisé les piéces maitresses nécessaires a la stabilité

du «solage>» idéologique sur lequel il a peu a peu bati I'ensemble de son
credo, que les idées radicales d’Ibn Taymiyya et de Muhammad Ibn ‘Abd



105

al-Wahhab sont venues parachever par la suite et consolider a quelques
siécles d’intervalle seulement.

b. L'héritage rigoriste d’Ibn Taymiyya

La volonté chez les salafistes contemporains de s'imprégner de l'islam
primitif et leur appel incessant a un retour a la pureté religieuse des
origines, de méme que leur incitation a I'obéissance absolue a la Shari’a,
a la maniére des premiéres générations, sont marquée d’un formalisme
poussé a lI'extréme et doublé d’un ritualisme formaliste déroutant pour
bien du monde, y compris pour la majorité musulmane qui ne partagent
pas entierement cette vision des choses. En réduisant la compréhension
de la religion (figh ad-Din) strictement a la pratique religieuse et le

culte essentiellement a ses aspects formels ou rituels, comme le fait
remarquer Rachid ID Yassine*?, les adeptes du salafisme tombent dans
des exagérations que l'on retrouve souvent exprimées sous une forme ou
une autre dans le littéralisme de la pensée hanbalite et les ceuvres de ses
promoteurs les plus influents, tel que le célébre juriste damascene Taqi ad-
Din Ahmad Ibn Taymiyya.

Considéré comme «un inquiétant précurseur de I'islam radical*®», ce
grand théologien et jurisconsulte musulman du XIII® siécle est aujourd’hui
autant cité que contesté. Son exégeése, qui a été trés déterminante dans
I'’émergence et la montée du courant wahhabite au XVIII®, a repris de
Iinfluence ces derniéres années. Elle alimente, aujourd’hui, les idées
religieuses et politico-religieuses en vogue chez les militants du salafisme
contemporain. Elle est devenu, en d’autres termes, la source d’inspiration
par excellence, tant pour ses adeptes non politisés et opposés au

recours a la violence que pour ses éléments «djihadistes» qui cherchent
a justifier sur le plan idéologique leurs violentes actions. Marquée par

une époque tumultueuse ou le monde musulman était secoué par des
crises répétées aussi bien a l'intérieur qu’a I'extérieur de ses frontieres
(instabilité du pouvoir mamelouke, guerres et conflits, raids incessants

et invasion mongols, prolifération de divers courants religieux rivaux et
contradictoires, etc.), la pensée religieuse d’Ibn Taymiyya comportait

un volet trés polémiste qui le poussait a multiplier ses attaques contre
tous ceux qu'il jugeait étre en dehors du «standard islamique» dont il a
dessiné au préalable les contours. Il a appelé au djihad contre les Mongols
Ilkhanides qu’il accusait de mécréance et dont il doutait de leur conversion



106

a l'islam. Il était trés critique a I'’égard des philosophes, tels qu’Ab(i Nasr
Muhammad al-Farabi (Alpharabius, 872-950), Ibn Sina (Avicenne, 980-
1037), Muhammad Ibn Sab’in (1216-1271), et condamnait leur recours a
la logique inspirée, a ses yeux, de I'impiété hellénistique. Dans son traité,
intitulé : «La réfutation des partisans de la logique» (Kitdb ar-Radd ‘ala
al-Mantigiyyin), il s'en prend a leurs doctrines qu’il qualifie d’hérétiques
et porte sa critique sur leur recours a la logique en tant que méthode
infaillible pour atteindre la vérité. On rapporte, par ailleurs, qu’il s’est
dressé également contre I'islam chiite*® dont il condamnait sévérement la
théologie représentative et I'imamat a laquelle il ne reconnaissait d‘ailleurs
aucune autorité spirituelle, ni aucune inspiration divine (al-Ilhdm) non
plus. Il s’est opposé, en outre, non seulement aux adeptes de certains
courants religieux de son époque, tels que les mutazilites et les acharites
(al-Ash’ariyya), mais aux partisans aussi des autres écoles juridiques,
notamment les malékites et les chaféites. Il aurait, enfin, condamné les
confréries soufies et les démarches mystiques d’Ab( Hamid al-Ghazali
(1058-1111) et Muhei ad-Din Ibn 'Arabi (1165-1240) auxquels il reprochait
d’avoir introduit de nombreuses innovations dans leur pratique religieuse.

Doté d’un savoir religieux encyclopédique et maitrisant aussi bien les

écrits de ses prédécesseurs que les ceuvres de ses contemporains sur

le dogme musulman, le «cheikh al-Islam», comme on le désignait déja

en son temps, a eu une production intellectuelle imposante qui a fait sa
renommée en son temps et qui impressionne grandement ceux qui s’en
réclament aujourd’hui. Comme son prédécesseur Ibn Hanbal, il adoptait,

lui aussi, des positions intransigeantes sur de nombreuses questions, tels
que I'impératif retour aux pratiques religieuses des «Anciens» et leur
compréhension de l'islam, I"épuration des rites de toute innovation et sa
préservation contre les déviations, I'appui exclusif sur le Coran et le hadith,
leur interprétation littéraliste,... Il s’agit la d’autant de sujets versés, au

gré des époques, au vaste répertoire doctrinal qui refléte, aux yeux des
salafistes contemporains, le vrai visage de l'islam «authentique» dont ils

se pensent les héritiers légaux, sur lesquels est censée reposer d‘ailleurs
toute la responsabilité liée a sa préservation contre d’éventuelles tentatives
d’altération (at-Tahrif) et a sa transmission — dans sa version originale bien
entendu - aux générations a venir. Il s'agit l1a également d’autant d’idées
formulées dans des contextes différents et a des moments particuliers dans
I’histoire de I'Islam, et cumulées graduellement a l'intérieur d’un vaste
«fourre-tout» idéologique dans lequel les plus violents d’entre eux viennent
puiser les fondements nécessaires pour légitimer leur «barbarie» contre les



«meécréants », fussent-ils musulmans comme eux ou occidentaux de toute
autre confession. Mais, le fait qu’aujourd’hui, les salafistes se réclament
de ces idées et considérent celles d’'Ibn Taymiyya, tout particulierement,
comme étant leur principale source d’inspiration, fait-il de ce dernier pour
autant le précurseur de leur mouvance?

Cette question, qui souléeve le probleme posé par les «limites d’une lecture
‘idéologisante’ (croyant) trouver dans des textes anciens les racines de
phénomenes de violence politique contemporaine», comme |'a mentionné
Laurent Bonnefoy dans une contribution intitulée: «Ibn Taymiyya, mauvais
génie des djihadistes?»107, mérite que |I'on s’arréte un instant dessus.

Elle a fait I'objet de plusieurs travaux, notamment ceux d’Henri Laoust*®
qui, a l'instar d’autres spécialistes de I'ceuvre de «cheikh al-islam »,
soutient que ce dernier est souvent trés mal 1u*® et compris. Sur ses
présumées condamnations des soufis, cet orientaliste arabisant auquel

le milieu scientifique doit des travaux fondamentaux sur le courant de
pensée hanbalite et sur les schismes dans l'islam, fut parmi les premiers
académiciens a avoir pergu une portée mystique dans I'ceuvre de ce savant
du XIII® siécle et souligné ses affinités avec le soufisme (Laoust, 1939:
89-93). Il n‘a également noté chez lui aucun écrit dans lequel il condamnait
de fagon formelle la voie soufie®®. La seule mystique contre laquelle il aurait
ouvertement affiché son opposition est le monisme existentiel, appelé alors
I'«ittihadiyya» (Laoust, 1939: 91). Des études postérieures sont venues
confirmer cette thése®! et laissent entendre qu’il aurait méme appartenu
la confrérie d’Al-Qadiriyya’?.

Il en est de méme pour I'image de rigoriste qu’on lui préte alors que, tout
au long de sa carriére de jurisconsulte, Ibn Taymiyya semble avoir ceuvré
a I’élaboration d’«une doctrine de synthése ou de conciliation, de “juste
milieu” (wasat) », si I'on se fie aux conclusions de Laoust. Hormis certaines
opinions53 qui contredisaient, en effet, les avis exprimés de fagon unanime
par la majorité des ‘ulémas, ses positions sur certains sujets étaient
relativement plus nuancées, voire davantage plus souples, dans certains
cas, et plus indulgentes qu’on ne le croit®, comme en témoigne d’ailleurs
cet adage qui lui est attribué et que les salafistes pacifiques citent a chaque
fois pour justifier leur loyauté au pouvoir en place et leur rejet de toute
dissidence politique : « mieux vaut, aurait-il dit, soixante années de regne
d’un dirigeant (imam) oppresseur qu’une nuit sans imam®> ».

107



108

c. L'inspiration puritaine de Muhammad Ibn ‘Abd al-Wahhab

Moins de cinqg siécles plus tard, un prédicateur de la tribu des Banu Tamim
surgit du fin fond de son Arabie natale. Lui aussi se met a proner un retour
a ce qu’il estimait étre I'islam originel. Ses supporteurs font de lui I'un des
principaux réformateurs du XVIII® siécle qui a largement contribué a la
revivification de la religion musulmane dans sa version authentique®®. Ses
détracteurs, en revanche, le percoivent comme le fondateur d’une doctrine
rigoriste et puritaine, appelée le «wahhabisme», dont l'influence s’est vite
répandue au-dela de la Péninsule arabique.

Issu d’une famille de juristes originaires de la région du Nadjd, il s’inscrit
dans le sillage du courant hanbalite qu’Ibn Taymiyya a tenté de revitaliser,
avant lui, vers la fin du XIII® siécle. Durant sa quéte du savoir religieux
auprés de nombreux ‘ulémas dans les célébres mosquées-universités des
cités d’Arabie, d’Egypte, de Perse et de Syrie (Médine, Bassora, Bagdad,
Ispahan, Qom, Damas et Le Caire), Ibn ‘Abd al-Wahhéb fit un constat qui
donnera le ton a ses écrits et ses prédications dés son retour dans son
pays d’origine. Dans ces contrées, l'islam lui paraissait grandement avili
au sein des milieux aristocratiques et parmi les populations sédentaires
dont la religiosité semblait avoir intégré un certain nombre de superstitions
et de pratiques qu'il jugeait idolatres et non-conformes aux principes de
la religion musulmane et de ses rituels (ahkdm). Inspiré en partie des
idées d'Ibn Taymiyya et de son disciple, I'éminent juriste, Ibn al-Qayyim,
et s'appuyant sur sa propre lecture du Coran et de la Sunna, il se mit a
précher le retour a la pureté doctrinale de l'islam telle que I'avait énoncée
I'imam Ibn Hanbal un peu moins d’un millénaire auparavant. Dans son
«Traité sur I’'Unicité de Dieu» (Kitdb at-Tawhid)®’, il insiste & la fois sur
cette exigence du retour au strict respect du message révélé au prophéte
Muhammad - message qui a forgé ce qu’il estimait étre I'authentique
culte de I'Arabie prophétique - et sur I'absolue soumission des croyants
au Dieu Un. Dans ce traité, il s'éleve aussi contre le chiisme dont il remet
en question les fondements et met en garde ses coreligionnaires contre

le culte des saints qui s’est introduit peu a peu dans leurs pratiques
religieuses. Percue comme I'un des pires actes d’idolatrie (al-shirk bil
Allah), cette innovation pécheresse qui constitue, a ses yeux, une forme
renouvelée du polythéisme antéislamique (al-jéhiliyya), dénature le
monothéisme préché par le prophéte dés le début de son apostolat et
respecté, apreés lui, de facon scrupuleuse par ses propres compagnons et
les premiéres générations de musulmans qui ont suivi.



109

Ses constantes références au texte coranique lui ont permis de réunir
autour de lui de nombreux partisans qui se sont mis a répandre sa parole
et ses idées parmi les tribus nomades les moins nanties de la région. En
moins d’'une demie décennie de prédication, il est parvenu a sceller un
pacte de fidélité avec I’émir Muhammad Ibn Sa'lid en vue de faire triompher
- parfois a coups de sabre - la parole de Dieu et reconstituer I'unité tribale
qui prévalait en Arabie sous le regne des Califes bien guidés. Cette alliance,
qui illustre combien son mouvement n’est pas uniquement doctrinal, mais
revét également une dimension politique, servait les intéréts de I'un comme
de l'autre. Elle a permis a Ibn ‘Abd al-Wahhéab de précher librement sa
doctrine et de I'imposer parfois de force a I’échelle de toute la péninsule
(prohibition des cérémonies d’exaltation mystique, interdiction des visites
des mausolées des saints, destruction des marabouts, profanation des
sépultures vénérées, etc.). Pour la dynastie des Sa’(id, elle a été tout aussi
rentable: en transformant leur pouvoir tribal en une mission théocratique,
elle lui a offert I'opportunité d’étendre son hégémonie au-dela des
frontiéres de leur oasis d’origine (Darlya, au nord de Riyad) et de fonder

un royaumesg, animé par la doctrine wahhabite, qu’elle dirige sans partage
jusqu’a nos jours. Enrichie par une énorme manne pétroliére, elle continue
de s’appuyer dessus pour justifier son autorité et faire sa promotion
partout dans le monde.

Moins virulent qu'il ne I’était a son début, le wahhabisme continue tout de
méme a exercer son influence sur la plupart des mouvements appartenant
3 I'islamisme radical. A partir du début des années 1970, ce « mouvement
a la fois religieux et politique, arabe et musulman, comme le définissait
Henri Laoust®®, (qui) s’est assigné essentiellement pour but (...) de
construire un Etat sunnite (...) étendu (...) & I'ensemble des pays arabes (et)
de restaurer I'Islam dans sa pureté premiére (...)», s’est engagé dans un
prosélytisme mondial sans précédent, encouragé par les pétrodollars et la
monarchie saoudienne qui sentait son autorité dangereusement menacée
par l'islamisme politique, le nationalisme arabe et, a partir de 1979, par

le triomphe de la révolution islamique d’Iran. Ses partisans, qui préférent
se faire désigner par I'expression d'«Ahl at-Tawhid» (litt.: «Gens de
I’Unicité de Dieu») plutot que par l'adjectif « wahhabite», ont investi toutes
les institutions saoudiennes et mis en place des régles intransigeantes
(limitation des droits et libertés, notamment ceux des femmes, contrdle
des bonnes meeurs, interdiction des autres cultes, etc.) auxquelles sont
soumis I'ensemble des habitants du royaume. Leur rencontre avec des
salafistes, au XIX® siécle, a permis a leur doctrine de se répandre en



110

dehors des frontieres de I’Arabie et d’inspirer de nombreux mouvements
islamistes divergents dans leurs objectifs et dans leurs formes, a I'image
des salafistes qui, tout en s’en réclamant, du moins pendant un certain
temps, affichent, aujourd’hui, des différences notables, eux aussi. Dans
son essai chronologique de I’évolution de la mouvance salafiste, Anne-
Clémentine Larroque fait remonter cette rencontre d’ordre idéologique a
une époque charniére entre ce qu’elle appelle les «deuxiéme et troisieme
ages» du salafisme. Selon elle, déja, a partir des années 1950, ce dernier
était partagé entre, d’'un c6té, un repli sur les théses wahhabites (les
plus puritaines dont il a intégré I'essentiel a son credo au moment de la
révolution islamique iranienne) et, de I'lautre, une radicalisation influencée
par les idées de Sayyid Q0tb®® (Larroque, 2014 : 16).

UN SALAFISME OU DES SALAFISMES?

Si tous les salafistes sont animés par les mémes mythes: «exaltation d’un
Age d’or», «nostalgie d'une Oumma unifiée », «logiques conspirationnistes»
se traduisant par lI'idée d’un «ennemi de I'extérieur et de l'intérieur>,

tels que les a définis Samir Amghar (2011: 71-91), leur mouvance, en
revanche, est caractérisée par des différences donnant lieu chacune a une
expression particuliére, si bien qu‘on est tenté d'évoquer I'existence non
pas d’un seul salafisme, mais de plusieurs salafismes. En outre, méme si
I'objectif de «retour aux sources» constitue un dénominateur commun qui
les unit tous sous une méme banniére, le courant dont ils se réclament,
rassemble néanmoins de trés nombreuses tendances. Plusieurs auteurs
ont tenté d’en esquisser les contours en dressant chacun une typologie qui
en distingue grosso modo trois formes différentes. Dans son analyse des
caractéristiques des milieux salafistes, Bernard Rougier (2008: 15-19) les
a classés en trois catégories: les «littéralistes», les «réformistes» et les
«djihadistes »).

Les premiers incitent, selon lui, les croyants «a I'immersion dans 'univers
des textes religieux». Farouchement opposés a l'islamisme politique,

ils récusent toute forme de participation au pouvoir et recommandent
I'obéissance inconditionnelle au régime en place dans leurs pays respectifs.
Ils rejettent, par ailleurs, le recours a la violence, y compris en terre non-
musulmane, pour faire avancer leur agenda prédicatif et réaliser leurs
objectifs. Les salafistes réformistes affichent généralement leur obédience
au courant de la «Sahwa al-Isldmiyya» (litt.: «réveil islamique») qui a



111

émergé en Arabie Saoudite vers la fin des années 1980. A la maniére

du mouvement islamiste des Fréres musulmans, ils ont une vision tres
conservatrice des sociétés musulmanes et font une lecture politique du
monde qui les entoure. Ils n'hésitent pas a démontrer leur réprobation a
I’égard de l'influence culturelle étrangére, de la politique des puissances
occidentales au Moyen-Orient (invasion de I'Irak, guerre d’Afghanistan,
conflit israélo-palestinien, etc.) et de la complicité manifeste de leurs
dirigeants.

Enfin, les salafistes djihadistes placent le djihad au centre de leur croyance
religieuse. A I'instar des réformistes, ils se subdivisent, eux aussi, en
plusieurs branches qui se distinguent les unes des autres essentiellement
sur le plan stratégique. Le djihad est, a leurs yeux, un devoir que tout
musulman devrait accomplir s’il juge que ses dirigeants s’écartent des
préceptes de l'islam et n‘appliquent pas la loi coranique dans la gestion

de leur société. «Le principal clivage au sein de cette mouvance porte

sur I’échelle du djihad - son caractére global ou local» (Rougier, 2008:
18). Ainsi, les groupes djihadistes dits «internationaux», dans lesquels
sont inclus des organisations terroristes comme Al-Qaida et le Daech,
pronent des actions violentes a I’échelle mondiale. Ils livrent une guerre
systématique contre les puissances occidentales «infideles» et s’en
prennent a leurs intéréts respectifs dans les pays musulmans. A I'opposé
de cette branche qui ne cesse de défrayer les manchettes aujourd’hui,
«les djihadistes ‘locaux’ refusent d’élargir leur domaine de la lutte au-
dela du seul ennemi a combattre sur un front national - en Tchétchénie,
en Palestine ou en Irak» (Rougier, 2008: 18) Leur violence est dirigée
essentiellement contre les régimes des pays musulmans qu’ils jugent
défaillants et qu’ils qualifient de « T4gh(t» (de la racine arabe «tughiyén»,
signifiant «transgression» ou «dépassement des limites» divines, mais pris
ici dans le sens de «soumission a une autre autorité que celle de Dieu»).

Pour sa part, Anne-Clémentine Larroque ne déroge pas a cette tierce
classification des milieux salafistes contemporains. Comme Bernard
Rougier, elle départage, elle aussi, ces dernies en trois branches
relativement distinctes: d’un cété, il y aurait les partisans d’une tendance
qu’elle qualifie d’«originelle, littéraliste et missionnaire»; de l'autre, on
trouverait des groupes se réclamant du «réformisme» suivis, enfin, d’'une
minorité «djihadiste» (2014 : 17) tres violente. Les premiers sont a la fois
apolitiques et pacifiques, et pronent, selon elle, «une transmission directe
du message coranique a I'ensemble des musulmans. » Les adeptes de la



112

seconde tendance sont qualifiés de réformistes parce que leur agenda et
leur stratégie dépassent le cadre strictement missionnaire et prédicateur
dans lequel se cantonnent les premiers. Ils cherchent a diffuser leur vision
de l'islam a une échelle beaucoup plus vaste et se permettent de recourir,
au besoin et selon les exigences des contextes, a un jjtih4dd relativement
«raisonnable» pour interpréter certains aspects de leur vie religieuse

et profane. Sur le plan politique, ils sont trés critiques a I'égard des
dirigeants de leurs propres pays et adoptent généralement des positions
trés conservatrices qui appellent leurs dirigeants a assujettir le pouvoir
temporel aux préceptes du religieux et a condamner l'influence culturelle
occidentale et I'ingérence des puissances étrangeres dans leurs affaires
intérieures. Enfin, peu nombreux et tres divisés, en ce sens qu’ils ne
forment pas un bloc homogéne, les salafistes djihadistes sont fragmentés
en plusieurs mouvements sectaires trés fermés et repliés sur eux-mémes.
Qu'ils soient «internationaux» ou «nationaux», ils font du terrorisme leur
principale expression et placent, au cceur de leurs stratégies respectives,
le devoir du «djihad», pris dans son sens le plus radical, c’est-a-dire de
«belligérance», de «guerre sainte» ou de «guerre totale» menée de
fagon systématique contre les «croisés» occidentaux et tous leurs alliés
«infidéles» (Lamchichi, 2006: 11).

Dans son étude sur les salafistes en Occident®, Samir Amghar offre une
vision plus détaillée et compléte des différentes expressions que I'on peut
identifier au sein du salafisme. Il en distingue, Iui aussi, trois principales
formes avec chacune ses propres ramifications: on y trouve, selon lui, des
éléments que l'on peut qualifier de «quiétistes», des militants «politiques »
et des groupes «révolutionnaires» (Amghar, 2011 : 35-70). Attachée a la
nécessité de revenir a la pureté des croyances et pratiques religieuses des
musulmans, la premiére tendance, écrit-il, est fermement «convaincue
gue la seule solution aux problémes de ces derniers réside dans ce qu’elle
nomme “at-Tasfiyya wat-Tarbiyya”, la purification et I’éducation». Ses
adeptes se sentent investis, en d’autres termes, d’'une mission morale qui
consiste a «insuffler (a tous les membres de I'Oumma) une conscience
islamique par un retour a une pratique religieuse délivrée de tout ajout
postérieur a la révélation et a I'apostolat prophétique». Concrétement,

ils cherchent, par le truchement de la seule prédication (ad-Da‘wa)
pacifique d’épurer, d’'une part, les rituels religieux actuels des innovations
entachant les préceptes et les dogmes de l'islam pour revenir a sa version
authentique telle qu’elle fut transmise par le Prophéte et d’éduquer, de
l'autre, les croyants pour qu’ils délaissent leurs mauvaises coutumes et



habitudes et se conforment aux strictes régles fixées a l'origine. C’est pour
cette raison d’ailleurs, qu’ils rejettent tout engagement politique percgu
comme une voie menant droit a la discorde (al/-fitna) et la partisannerie
(al-hizbiyya) qui desservent, a leurs yeux, les objectifs poursuivis

et mettent en danger aussi bien 'unité tant recherchée de I'Oumma

que la cohésion nécessaire entre tous ses membres. En raison de ce
désintéressement affiché a I'égard du politique, ces salafistes «quiétistes »
sont souvent tolérés par certains régimes arabes (Maroc, Algérie, Tunisie,
Egypte, Jordanie, Yémen, etc.) qui, confrontés a la montée sans cesse
menagante de l'islamisme politique contestataire, parfois trés violent
comme c’était le cas en Algérie dans les années 1990, autorisent leurs
prédications afin d’endiguer les revendications politiques et satisfaire, par
conséquent, les aspirations religieuses de leurs populations respectives.

Les deuxiéme forme de salafisme défend, selon Amghar (2011: 48),

«une vision militante de l'islam» incarnée par «deux voies idéologiques
différentes: d’une part, le salafisme politique dit “protestataire”; et
d’autre part, le salafisme politique qualifié de “gestionnaire”.» De ce point
de vue, ses adeptes, quelles qu’en soient les stratégies, se sentent plus
proches des Fréres musulmans avec lesquels ils ne partagent toutefois pas
leur lecture plus littéraliste et plus orthodoxe de l'islam. Partisans d’une
approche a mouture plutét salafiste de la politique, qu’ils considérent
«comme un outil moderne (au méme titre que les médias) au service de
la propagation du message coranique», ils acceptent I'idée de création
d’associations communautaires et de partis, et autorisent également
I'infiltration des différents syndicats et des autres organisations de masse
qu’ils pergoivent comme des structures permettant un accés progressif et
pacifique au pouvoir. Si la forme protestataire de ce salafisme se distingue
par son opposition aux régimes arabes et aux sociétés occidentales, a
Iinstar d’ailleurs des autres mouvements a revendications politiques au
sein de la grande nébuleuse islamiste, son expression dite «gestionnaire»
est davantage encline a vouloir représenter les musulmans d’Occident

et défendre leurs intéréts. Par ailleurs, si la premiére prone a la fois

la réislamisation des sociétés musulmanes, dont la majeure partie des
membres est issuesz, et l'instauration d’un Etat islamique dans leurs

pays d’origine, la seconde appelle uniguement a la mobilisation de I'Islam
occidental. Regroupant aussi bien des convertis que des musulmans de
naissance, immigrants ou nés en Occident, cette tendance milite, via des
actions légalistes (manifestations, pétitions, lobbying aupres des élus, etc.)
pour leur intégration au paysage politique, économique et social local.

113



114

Enfin, les adeptes du salafisme révolutionnaire rejettent les actions

des autres courants et leurs diverses stratégies qu’ils jugent a la fois
insuffisantes, inadéquates et improductives. Ils adoptent une position
beaucoup plus radicale et «pronent le djihad (as-Salafiyya al-Jihddiyya),
dans sa dimension de lutte armée», comme le notait Samir Amghar

(2011 : 61). Minoritaires au sein du salafisme contemporain, ses partisans
ne cessent de faire couler beaucoup d’encre®, surtout depuis l'irruption
d’organisations trés violentes, tels que les Groupes islamiques armés (GIA)
en Algérie et leurs divers groupuscules terroristes affiliés (1992-2002),
Al-Qaida en Afghanistan et au Yémen (depuis 1987) et, plus récemment,
I’Etat islamique en Irak et en Syrie (2006 et 2014). Hostiles 4 la stratégie de
prédication (ad-Da‘wa) pacifique, ils placent I'action armée au cceur de leur
credo et en font méme une obligation religieuse. La plupart des attentats
islamistes perpétrés, ces vingt derniéres années, aussi bien dans les pays
musulmans qu’en Occident, portaient leur signature. Leurs auteurs ne s’en
cachaient pas et clamaient ouvertement leur appartenance a ce courant du
salafisme. Par ailleurs, au lendemain de ce qui est convenu d’appeler «le
printemps arabe» (2010), plusieurs groupes armés se réclamant également
de cette mouvance sont passés a l'action violente et multiplient des actes
terroristes contre des biens publics et des institutions de I'Etat, contre les
touristes étrangers, voire contre méme leurs propres concitoyens, dans
plusieurs pays musulmans (Tunisie, Libye, Egypte, Yémen). Préférant I’action
directe, ils tiennent un discours radical mélant a la fois religion et politique
et cherchent a réaliser leur objectif ultime de restauration du califat d’antan
le plus rapidement possible. Leur compréhension du pouvoir, de I’Etat et de
I'autorité découlent essentiellement d’une lecture littéraliste d’'un nombre
pour le moins limité de passages coraniques a connotation politique et
n‘ont de significations a leurs yeux que dans une perspective strictement
islamique (Amghar, 2011: 62).

A l'instar des partisans du salafisme politique, ces salafistes
révolutionnaires® se subdivisent, eux aussi, en trois tendances. La
premiére réunit sous la forme de groupuscules des éléments salafistes
qui se sont radicalisés suite a la répression subie dans leurs pays
d’origine ou au constat d’échec des stratégies légalistes et électoralistes
adoptées par l'islamisme politique. IIs optent pour la lutte armée en vue
de conquérir le pouvoir et établir un Etat islamique. «Au nom d’un retour
& un ordre politique antérieur idéalisé, ils prénent l'islamisation de I'Etat
par la force» (Amghar, 2011: 61). On compte dans cette catégorie de
nombreuses organisations terroristes qui ont essaimé dans plusieurs pays



115

musulmans, tels que les GIA et les groupes issus d’Al-Hijra wat-Takfir
(litt. : «Exil et Anathéme») qui ont mené une guerre sanglante contre

le régime algérien et terrorisé sa population dans les années 1990, le
Groupe salafiste pour la prédication et le combat (GSPC) toujours actif

au Maghreb, les talibans d’Afghanistan et du Pakistan, le groupe d’Al-
Shabab en Somalie, Boko Haram au Nigéria, etc. La seconde tendance

au sein du salafisme révolutionnaire regroupe des salafistes radicaux

dont la lutte et le combat sont orientés contre ce qu’ils estiment étre

les «ennemis» de I'Oumma musulmane. Leur «registre de mobilisation»
dépasse le cadre local ou national dans lequel agissaient les adeptes de la
premiére tendance et s’inscrit désormais dans une logique internationaliste
(Amghar, 2011: 65). Avec cette tendance, on assiste a une sorte de
déterritorialisation du terrorisme islamiste et sa prise en charge par des
réseaux transnationaux qui visent non seulement les régimes de certains
Etats musulmans, mais le nouvel ordre mondial incarné par les Etats-Unis
et les autres puissances occidentales alliées. On compte dans ses rangs,
des organisations transnationales comme I’Etat islamique en Syrie et en
Irak, Al-Qaida et certains groupes locaux qui leur ont fait allégeance,
pour des raisons d’ordre stratégique, dans plusieurs pays arabes, tels

que le GSPC rebaptisé AQMI (Al-Qaida au Maghreb islamique) dés qu’il a
étendu ses actions a presque tous les pays de la région. Enfin, la troisiéme
tendance du salafisme djihadiste est incarnée par une nouvelle génération
de salafistes entierement désintéressée des idées liées a la restauration
du califat primitif ou I’établissement d’un quelconque Etat islamique. Ses
adeptes pronent un djihad plutét défensif visant a soutenir les populations
musulmanes jugées menacées dans leur intégrité physique, territoriale,
politique et religieuse par des puissances étrangéres (Amghar, 2011: 67).
Elle regroupe des militants islamistes profondément animés par le principe
de solidarité transnationale et islamique qui nourrit chez eux la volonté de
défendre la cohésion de la grande communauté des croyants et protéger
ce qu'ils estiment étre les frontieres de son territoire |égal (dar al-Islam)
menacé par des ennemis venus de l'extérieur. C’est cette vision qui est a
I'origine de la radicalisation et de la mobilité enregistrées ces dernieres
années chez les jeunes voyageant en direction des zones de conflits

ol s‘'opposent musulmans et non-musulmans® (Bosnie, Tchétchénie,

Cachemire, Afghanistan, Libye, Mali, Irak, etc.).



116

DE LA NOSTALGIE DU « CALIFAT » AU DJIHAD

Cela dit, si ces différents essais typologiques se caractérisent par la clarté
et la pertinence des distinctions qu’ils opérent au sein d’'une mouvance
religieuse, qui reste tout de méme complexe, floue et insaisissable, et
offrent une vision moins embrouillée de ses multiples ramifications, il

n‘en demeure pas moins qu’ils posent dans la pratique un certain nombre
de difficultés. En effet, les différentes formes de salafisme identifiées se
heurtent généralement au caractére hybride dont elles sont profondément
marquées, notamment sur le plan idéologique et stratégique et du point de
vue des logiques qui régissent leurs fonctionnements internes respectifs.
Une autre difficulté tient au caractere évolutif qui marque également le
salafisme contemporain. Au gré de la fluidité des événements géopolitiques,
politiques et socio-économiques et en fonction de la différence des
contextes dans lesquels s’expriment ses diverses tendances, celui-ci obéit
a une dynamique incertaine et en constant changement qui conduit ses
différents adeptes a glisser d’une tendance a l'autre ou permet, le cas
échéant, I'’émergence, par scission ou dissidence, de nouvelles formes
d’expression dont il devient difficile d'intégrer a la classification ou d’en
dessiner exactement les contours.

Par ailleurs, le degré de finesse, qui a permis d’identifier tous ces
courants logés sous I’enseigne d'une méme mouvance, présente, lui aussi,
certaines limites. La décomposition plus fine a laquelle sont parvenus ses
essais typologiques apporte certes un nouvel éclairage sur le salafisme
contemporain et révéle un certain nombre de ses traits caractéristiques
qui seraient autrement restés méconnus, mais elle risque, dans le méme
temps, de le diluer - plus qu’il n‘en faut - dans les spécificités de ses
propres courants a tel point qu’il devient difficilement intelligible. II

en est de méme pour la pertinence des critéres de distinction utilisés
pour aboutir a I'identification de toutes ses ramifications. Qu’ils aient
considéré, en effet, un seul aspect, jugé le plus significatif de tous, ou
croisé plusieurs dimensions interagissant ensemble (objectifs, idéologies,
stratégies, configurations, organigrammes, terrains d’actions, etc.), les
différentes formes de salafisme définies alors risquent d’étre variables
dans le temps et selon les contextes puisqu’elles dépendent largement de
la nature tout aussi changeante des dimensions sous lesquelles elles ont
été examinées. Cette difficulté est particulierement manifeste dans le cas
de la configuration de chacun de ses courants qui résulte trés souvent de
Iarticulation des alliances passées a l'intérieur méme de chacun d’eux ou



117

a l'extérieur entre les uns avec les autres. Le cas du GSPC algérien issu a
I'origine d’une dissidence des Groupes islamiques armés (GIA) et devenu,
dés la fin de janvier 2007, AQMI est significatif: du salafisme djihadiste
local, il a muté vers un djihadiste régional aprés avoir fait allégeance a Al-
Qaida. Si ses racines se trouvent en territoire algérien, sa zone d’opération
actuelle s’étend désormais a la région du Sahel qui borde, au sud, le désert
du Sahara, dans ses parties mauritanienne, malienne et nigérienne. Il en
est de méme pour le Groupe sunnite pour la prédication et le djihad, connu
également sous l'appellation de Boko Haram. Ce mouvement a l'origine
«insurrectionnel» d’idéologie salafiste djihadiste, fondé au nord-est du
Nigeria en vue d’instaurer un califat dans la région et d'y faire appliquer

la Shari‘a, s’est donné des allures régionales, au gré des changements
géopolitiques survenus depuis sa création, et a étendu son terrain d’actions
a toutes les régions du Nigéria et au Cameroun voisin. Il a revendiqué,
d’abord, une affiliation aux talibans afghans, avant de s’associer aux

théses djihadistes d’Al-Qaida puis, récemment, a celles du Daech. Depuis
mars 2015, il a abandonné son ancien nom pour constituer désormais une
province de I'Etat islamique sous une nouvelle appellation: «Wildyat al-
Sadan al-Gharbi» (litt.: «Province de I’Afrique de I'Ouest» ou du «Soudan
occidental »).

Ainsi, en raison de toutes ces difficultés, il me semble plus judicieux et
beaucoup moins complexe de distinguer, au sein des milieux salafistes
d’aujourd’hui, deux principales tendances relativement différentes, mais
non hermétiques I'une a l'autre: d’une part, les adeptes d’un salafisme
modéré, missionnaire et apolitique (salafisme «soft»); et, d’autre part,

les partisans d’une version plutét radicale, contestataire, militante et
révolutionnaire (salafisme «hard»). Les premiers vivent comme un groupe
social communautaire et pronent une pratique religieuse épurée de

tout apport qui s’y est greffé postérieurement a la révélation coranique

et a la tradition prophétique. Privilégiant la voie de la prédication et
récusant le recours a toute autre stratégie qu’elle soit d’ordre politique

ou révolutionnaire, ils agissent comme des missionnaires chargés de
transmettre leur idéal aux autres musulmans (aux membres de leur famille
d’abord, dans leur entourage ensuite, et a tous les croyants enfin) qu’ils
exhortent de délaisser les coutumes et les habitudes anciennes considérées
contraires ou non-conformes aux préceptes de l'islam originel tel qu’il fut
pratiqué du vivant du Prophéte et transmis par ses pieux successeurs. A
leurs yeux, seule la prédication est susceptible de créer un mouvement
social facilitant un retour collectif a la pureté de la religion musulmane et la



118

reconstruction du «califat», largement mythifié, du temps des «Anciens».
Formant des groupes sociaux régis par des «logiques sectaires» (Amghar,
2011: 21), ils s'Taménagent trés souvent des lieux de vie qui ne soient

pas «pollués» par les effets pervers de la modernité et I'influence de

la culture dominante occidentale car, dans leur croyance, seul l'islam et
ses principes doivent réguler I'ensemble de leurs comportements autant
sacrés que profanes. Enfin, persuadés qu’ils marchent sur les pas des
«Anciens vertueux» et qu’ils soient I'incarnation méme de I'orthodoxie
religieuse, ils ont une approche littéraliste du corpus islamique et pensent
que le texte coranique doit étre compris et appliqué a la lettre. Du point
de vue référentiel, ils ne jurent somme toute que par les hadith compilés
dans le Musnad d’Ibn Hanbal et les Sahih d’Al-Bukhari et de Muslim, et ne
s’appuient presque exclusivement que sur les écrits et les enseignements
de quelques ‘ulémas, tels qu’Ibn Hazm (994-1064), Ibn Taymiyya,

Ibn al-Qayyim, mais surtout Muhammad Ibn ‘Abd al-Wahhéb et Nésir ad-Din
al-Albani (1914-1999).

Les salafistes dits «révolutionnaires» sont représentés, quant a eux,

par une pléthore de mouvements néo-fondamentalistes hétéroclites qui
attirent souvent dans leurs rangs une jeunesse musulmane désceuvrée

ou déterritorialisée en quéte de sens. Cherchant a imposer la Shari‘a
comme seule et unique norme destinée a régir tous les comportements
humains et sociaux, ils ne |ésinent pas sur les moyens a déployer pour
réaliser cet objectif. Certains d’entre eux, que I'on peut désigner par
I'expression de «salafistes militants», optent pour la voie du militantisme
politique et n’hésitent pas a s’investir dans des partis, a I'image des
Fréres musulmans, ou s’'impliquer dans des organisations de masse pour
faire avancer leur agenda: accéder au pouvoir de fagon légale et réaliser
I’Etat islamique (ad-Dawla Isldmiyya), considérée comme l'unique garant
d’une stricte application de la loi coranique. En Occident, on compte dans
ce courant une minorité qui ceuvre davantage dans la mobilisation au

sein de leurs communautés, leur représentation et la défense de leurs
intéréts. Pour les plus radicaux d’entre eux, le «djihad», pris dans le sens
de «guerre sainte», revét une importance capitale. Contrairement aux
salafistes «missionnaires» parfaitement apolitiques et |égalistes, comme
ceux qui gravitent régulierement autour de la Jama‘a at-Tabligh (litt. :
«Foi et Pratique»), ces derniers tiennent un discours trés inquiétant et
préférent passer directement a la lutte armée pour réaliser au plus vite
leurs objectifs: instaurer un Etat ou des Etats islamiques sur les ruines des
Etats musulmans actuels dont les régimes sont pergus comme des apostats



complices des puissances étrangeres «infideles». Ils exaltent aujourd’hui
dans le sang et la violence, dans plusieurs régions du monde (Irak, Syrie,
Yémen, Afghanistan, Pakistan, Mali, Nigeria, Somalie, etc.), la nostalgie
d’un califat théocratique ou seraient en vigueur les bonnes pratiques des
croyants. On distingue dans leurs rangs, des salafistes «internationalistes»
engagés dans une «guerre totale» contre I’Occident et ses alliés (Al-Qaida,
Daech, etc.) et des salafistes «nationalistes» qui ménent, quant a eux,
dans leurs pays d’origine, une lutte d’usure contre les régimes en place.

CONCLUSION

En guise de conclusion, il convient de s’arréter un bref instant sur la
signification de deux notions couramment évoquées dés qu’il est question
de salafisme et d’islam radical. D'abord, le référent «salafiste», que I’'on
utilise pour caractériser des groupes religieux parmi les plus hermétiques
qui soient, est I'un des termes arabes dont les nombreuses acceptions
prétent le plus a confusion. Il s’agit d'un néologisme dont l'origine est le
nom d’action «salaf» qui signifie: «passé», «révolu», «ancien» et est,
dans l'usage, tout le temps associé a l'adjectif «sdlih» qui renvoie a la
«piété» et la «vertu». A lui seul, ce référent polysémique, ne saurait
suffire a rendre compte de maniére la plus adéquate possible d’'une
mouvance aussi complexe qui ne cesse de surprendre par la pluralité

des tendances dont elle se compose. De la méme fagon, ce vocable,

qui renvoie notamment a l'idée d’un retour a I'authenticité du message
islamique et la pureté de ses sources par la stricte imitation des pratiques
et comportements des «Anciens» (en référence aux trois premiéres
générations «garn»®® en langue arabe), ne saurait fournir également une
«grille de lecture» relativement fiable qui permet de distinguer aisément
ce courant des autres formes que revét lI'islamisme en général. Ceci est
d’autant plus vrai que tous les salafistes ne se ressemblent pas et différent
les uns des autres a plusieurs égards, voire jusque dans les détails les

plus triviaux relevant de la vie quotidienne. Tous se réclament, cependant,
d’une seule et unique mouvance «cristallisant aujourd’hui un champ
d’expression éclaté en de trés nombreuses tendances» (Rougier, 2008: 13)
qui demeurent tout de méme difficiles a cerner dans leurs moindres détails,
tellement elles sont fluides et variables selon les différents contextes

dans lesquels elles se sont constituées et au gré des événements qui
justifient aussi leur existence et |égitiment leur idéologie et leurs stratégies
respectives.

119



120

L'autre concept, le plus débattu, mais aussi le plus instrumentalisé
aujourd’hui, est celui de «djihad», un mot trés galvaudé qui parait
effervescent pour les uns, redoutable et inquiétant pour les autres.
Extrémement vaste et polysémique, ce terme tiré d’une racine arabe,
évoquant la notion d'«effort» et associé a celle de «difficulté», pour
exprimer l'idée d'«un effort d’une intensité inhabituelle que I’étre humain
devrait s'imposer a soi-méme - dans n’importe quel domaine - s’il veut

aboutir & un résultat»®’

, he cesse d’étre brandi par de nombreux courants
islamistes, notamment parmi les partisans les plus radicaux et les non
moins violents du salafisme contemporain, pour justifier leur discours

et |égitimer leurs actions. Pourtant, si I'on revient, comme |'a préconisé

A. Lamchichi, «aux conditions originelles et aux sources d’élaboration
conceptuelle de cette notion, depuis le moment de la prédication
prophétique jusqu’aux lectures les plus récentes» (Lamchichi, 2006: 9),
on se rendrait vite compte qu’elle recouvre, en réalité, une pluralité de
sens que l'on ne peut ignorer. A I’'origine, son utilisation n’était nullement
associée a la «guerre sainte», «notion alors inconnue, selon Jacqueline
Chabbi, dans la société musulmane au temps du Prophéte, mais (était
plutot liée au respect de) la regle tribale qui veut que tout engagement
dans une action collective (peu importe sa nature, fut-elle guerriére

ou non) soit basée sur le volontariat®®». Cette acception du djihad a
longtemps prévalu au sein de la société musulmane primitive. Elle n’a

été élargie pour englober d’autres sens que deux a trois siécles suivant
I'apostolat du Prophéte. Ce n’est qu’a partir du IX® siécle que «le djihad,
par extrapolation et avec un sens totalement déconnecté du substrat social
initial, est devenu une représentation idéologique “musulmane”, sinon dans
I’'action réelle, du moins dans I'imaginaire collectif et la représentation

du passé® ». Cette premiére transformation du sens est révélatrice de
I'intensité des débats et des controverses que cette notion a suscitées dans
le passé, qu’elle continue d’alimenter de nos jours, et sans doute méme
dans l'avenir, aussi bien chez les musulmans qu’en Occident, sur sa portée
symbolique, ses lectures, ses significations et son instrumentalisation.

NOTES

1 | Dans son Introduction a l'islamisme politique (Paris, L’Harmattan, 2001, p. 8-9),
Abderrahim Lamchichi, définit sommairement chacun de ces courants. Si
les traditionnalistes se préoccupent, écrit-il, des questions relevant de fagon
quasi-exclusive de la « morale religieuse » et tentent de «faire pression sur la
société en vue de combattre les attitudes et les comportements (qu’ils jugent)
‘déviants’» (c’est-a-dire non conformes aux fondements mémes de l’islam), les
fondamentalistes, eux, cherchent a «imposer une véritable “réforme sociale”



10|

11

12|

121

sans laquelle, estiment-ils, le monde arabo-musulman (serait condamné) a
(vivre continuellement) |’état de 'décadence’ dans laquelle il se trouve...». Sans
chercher a délégitimer pour autant les régimes en place, ils espérent faire
renouer les populations musulmanes avec non seulement «le riche héritage

de leur passé, mais «les sources originelles de leur religion» aussi. Les néo-
fondamentalistes, en revanche, qui recourent généralement au militantisme
politique et, parfois méme, a l'action violente, et dont la stratégie dépasse
largement le cadre des Etats-nations dans lesquels ils ont émergé, exigent que
la société musulmane tout entiére soit soumise a la seule loi coranique.

Olivier Roy, «Les trois 4ges de la révolution islamiste » in L'Histoire, n° 281,
novembre 2003, [p. 33-40], p. 33.

Quelques dossiers, les plus importants, qui ont été publiés les deux derniéres
années dans ces périodiques, sont cités dans la bibliographie en fin de ce
chapitre.

Bernard Rougier (dir.), Qu’est-ce que la salafisme, Coll. Proche-Orient, Paris,
Presses universitaires de France, 2008, 271 p.

Samir Amghar, Le Salafisme d’aujourd’hui. Mouvements sectaires en Occident,
Paris, Michalon, 2011, 284 p.

Muhammad-Ali Adraoui, Du golfe aux banlieues. Le salafisme mondialisé, Paris,
Presses universitaires de France, 2013, 248 p.

Pour plus de détails sur le travail de M.-A. Adraoui, lire la recension
de son ouvrage rédigée et publiée par Amel Boubekeur dans: Politique
étrangere, 2, 2014 : http://politique-etrangere.com/2014/10/16/
du-golfe-aux-banlieues-le-salafisme-mondialise/.

Rauf Ceylan, Michael Kiefer, Salafismus. Fundamentalistische Strémungen und
Radikalisierungs prdvention (Litt. : Le salafisme. Les courants fondamentalistes et
la prévention de la radicalisation), Springer Fachmedien Wiesbaden, 2013, 180 p.

Annika Lindow, Salafismus in Deutschland (litt. : Le salafisme en Allemagne),
Verlag Traugott Bautz, 2014, 123 p.; Rauf Ceylan, Benjamin Jokisch (dir.),
Salafismus in Deutschland. Entstehung, Radikalisierung und Pravention (/itt. :

Le salafisme en Allemagne. Origines, radicalisation et prévention), Frankfurt,
Peter Lang, 2014, 268 p.,; Thorsten Gerald Schneiders (dir.), Salafismus in
Deutschland: Urspriinge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen
Bewegung (litt. : Le salafisme en Allemagne: origines et dangers d’un
mouvement fondamentaliste islamique), Bielefeld, Transcript Verlag, 2014, 463 p.

Roel MEIJER (ed.), Global Salafism. Islam’s New Religious Movement, London:
Hurst & Co. Publishers, 2009, 463 p. Pour plus de détails sur le contenu de cette
ambitieuse contribution au champ a la fois de I’islamologie et de I'anthropologie
des religions, lire le compte-rendu de Cédric Baylocq Sassoubre, Roel MEIJER,
(ed.), «Global Salafism. Islam’s New Religious Movement», in Archives de
sciences sociales des religions, n° 152, octobre-décembre 2010, document 152-
86, en ligne depuis le 31 décembre 2010, consulté le 10 juin 2015 a l'adresse
Internet suivante: http://assr.revues.org/22533.

Frazer Egerton, Djihad in the West: The Rise of Militant Salafism, New York:
Cambridge University Press, 2011, 229 p.

Vincenzo Oliveti, Terror’s Source. The Ideology of Wahhabi-Salafism and Its
Consequences, Birmingham: Amadeus Books, 2002, 112 p.



122

13]

14|

15]

16|

17]

18]

19|

Chris Heffelfinger, Radical Islam in America: Salafism’s Journey from Arabia to
the West, Lincoln NE: Potomac Books, University of Nebraska Press, 2011, 182 p.

Henri Lauziére, The Making of Salafism. Islamic Reform in the Twentieth
Century, Series: Religion, Culture and Public Life, New York: Columbia University
Press, 2015, 336 p.

Francesco Cavatorta, Fabio Merone (dir.), Salafism after the Arab Awakening:
Contending with People’s Power, Oxford University Press, 2015, 352 p.

A titre indicatif, je ne signale ici que quelques titres du lot d’ouvrages auxquels
référent généralement les adeptes du salafisme : Abdullah Ibn 'Abd ar-Rahim
al-Bukhéri, Ma Hiya as-Salafiyya, (litt.: Qu’est-ce le Salafisme?), Dar al-
Istigama; Muhammad Muhib al-Din Abu Zayd, Jamharat Agaid Aimmat as-
Salaf. 50 Risala fi Agidat Ahl as-Salaf (Les Imams du Salafisme. 50 épitres

des pieux prédécesseurs), éd. Dar ach-Chuhadé’; Hassan al-’Iraqi, Al-Durar
al-Dhahabiya fi Ussul al-Da’wa as-Salafiyya (Les fondements de la prédication
salafiste), éd. Dar al-Imam Ahmed; Abdessalam Ibn Barjas, Ussul al-Da’wa as-
Salafiyya (Les Fondements de la prédication salafiste), éd. Dar al-Imam Ahmed;
Abdessalam Ibn Barjas, As-Sunna wal-Bid’a wa Atharuhuma fil-Umma (La Sunna
et I'innovation et leurs effets sur la communauté des croyants), éd. Dar al-
Imam Ahmed,; Abu Abdessalam Hasan ibn Qasim al-Hasani al-Rimi, Al-Tuhfatu
al-Mahdiyah li Man Saala ‘an Ma’na as-Salafiyya (Signification du salafisme),

éd. Dar al-Imam Ahmed; Cheikh al-Ubaylan, Lumiere sur la voie des pieux
prédécesseurs, commentaire de Salih al-Fawzan, éd. Gheras...

En tapant le terme «as-Salafiyya» sur la barre de recherche de Youtube,

une liste de vidéos s’affiche. Elle compte des centaines d’interventions de
prédicateurs sur la question. L’expression «Al-Minhadj as-Salafi» (litt.: la
méthodologie ou la voie salafiste), a elle seule, renvoie a une centaine de vidéos,
voire méme davantage, ou l'on peut écouter s’exprimer de nombreux religieux,
tels que Cheikh As-Souhaymi (« Sois salafi comme il se doit»), Cheikh Ahmad
ibn Yahyé& an-Nadjmi (« Qu’est-ce que la Salafiyya?»), Cheikh Muhammad Ibn
Hady Al-Madkhaly («As-Salafiyya: réfutation de certaines ambiguités»), Cheikh
‘Ubayd Al-Jabiri («La compréhension de la Salafiyya»), etc., sur le salafisme,
ses significations, son idéologie ou sa doctrine, ses origines et son histoire, ses
objectifs et ses influences.

Parmi ces études, on peut citer ici quelques-unes: 'Abd al-Hakim al-Luz, Al-
Haraka as-Salafiyya fi-I-Maghrib (litt. : Le mouvement salafiste au Maghreb),
Markaz Dirassat al-Wahdat al-’Arabiya; Bashir Nafae et al. (dir.), Le Phénoméne
Salafiste: Politiques et Pluralité Organisationnelle, Beyrouth, Arab Scientific
Publishers, 2014 ; Buthaina al-’Issa, A’'isha Tanzilu ila al-’Alam as-Salafi (/itt. :
Aicha descend dans le monde salafiste), Beyrouth, Arab Scientific Publishers,
2015, 230 p.,; Ra’ed as-Samhuri, Naqd al-Khitab as-Salafi: Ibn Taymiyya
Namudhajiyyan (litt. : Critique du discours salafiste...), éd. Tuwa Media, 2010,
556 p.; Haytham Manna, As-Salafiyya wal-Ikhwan al-Muslimin wa Huqlq
al-Insan (litt. : Le salafisme, les Freres musulmans et les droits de ’homme),
Scandinavian Institute for Human Rights, 2014, 281 p.

L’'une des études qui remet profondément en question la doctrine du salafisme,
au point de susciter de virulentes réactions chez les fervents défenseurs de
cette mouvance, est celle publiée par le Syrien Muhammad Said Ramadéan Al-
B(iti sous le titre évocateur de: As-Salafiyya Marhala Zamaniyya Mubéaraka L&
Madhhabun Islami (/itt. : La 'Salafiyya’ une période historique bénie et non une
doctrine islamique). Ce théologien de renom (23° des 500 plus influents ulémas



20|
21|

22|

23|

24|

123

du monde musulman), assassiné en mars 2013 dans un attentat a Damas,
réfute totalement la these selon laquelle les «salafs» (c’est-a-dire les «pieux
prédécesseurs ») auraient forgé une doctrine (madhhab) qui les distinguait des
autres et élaboré une voie (manhaj) que les musulmans successifs sont sensés
connaitre et suivre a la lettre aussi bien dans leur vie quotidienne que dans leur
pratique religieuse. Dans sa pensée, pergue sous cet angle (c’est-a-dire en tant
que doctrine), as-Salafiyya reléverait alors de I'innovation (bid’a).

Olivier Roy, op. cit., p. 39.

C’est en ces termes qu’Abderrahmane Moussaoui a qualifié les adeptes

du salafisme lors d’une conférence organisée par l’Institut d’études de
stratégie globale (Inseg) & Alger sur cette mouvance au Maghreb. Pour plus

de détails sur le contenu de l’intervention de cet anthropologue, lire: Amel
Blidi, «Qu’est-ce que le salafisme?», in El Watan, 12 mars 2015, p. Hebdo-
Magazine, en ligne depuis le 12 mars 2015, consulté le 13 mars 2015 a
l'adresse Internet: http://www.elwatan.com/hebdo/magazine/qu-est-ce-que-le-
salafisme-12-03-2015-289584_265.php.

Comme le veut les définitions lexicographiques et étymologiques du Trésor de la
langue frangaise (Centre national de ressources textuelles et lexicales), le mot
«islam», écrit avec un «I» majuscule, est employé dans ce texte pour désigner
aussi bien I'ensemble des peuples musulmans et leur territoire que la civilisation
qu’ils ont développée au fil du temps avec tous ses «traits matériels, culturels
et sociaux durables et identifiables», comme |'a précisé Pascal Buresi dans son
Géo-histoire de I'Islam (Coll. Belin sup Histoire, Paris, Belin, 2005, [335 p.],

p. 4). En revanche, l'islam, rédigé avec un «i» minuscule, renvoie a la religion
(ses rites et pratiques, ses préceptes et ses références).

Faut-il rappeler ici que la religion musulmane, qui compte plus d’un milliard

de fidéles répartis sur les cinqg continents et formant une formidable mosaique
humaine, est une réalité culturelle reposant sur une pluralité d’expressions
doctrinales et juridiques. Divisée en trois grands courants théologiques
(sunnisme, chiisme et kharijisme), elle présente également des différences
notables qui distinguent ses divers courants dogmatiques du soufisme et de ses
nombreuses voies mystiques. De la méme fagon, la religiosité musulmane se
manifeste sous différentes formes: 1.) islam normatif (officiel et formel élaboré
par les 'ulémas et fixant les régles de I'orthodoxie musulmane); 2.) islam vécu
(islam populaire lié a la diversité des contextes socioculturels et géographiques
ou il s’exprime); 3.) islam idéologisé (celui que prénent généralement les
différents mouvements islamistes). Pour plus de détails sur cette extraordinaire
diversité qui caractérise l'islam, lire le chapitre premier: Généalogie et définition
de l'islamisme, d’Abderrahim Lamchichi, op. cit., p. 12-43.

Les démolitions répétées des mausolées de saints musulmans (wali en arabe)
auxquelles nous avons assistées, notamment dans plusieurs régions d’Algérie
durant les années 1980-1990 et, plus récemment en 2012, a Tombouctou au
Mali, s’inscrivent dans cette volonté de purge des pratiques religieuses qui
anime tant les salafistes et illustrent I’'un des principes fondamentaux de leur
credo. Inaugurées au XVIII® siécle par les wahhabites en Arabie Saoudite qui
ne laissérent intact aucun tombeau et mausolée anciens, ces profanations se
sont hélas étendues aujourd’hui a I'ensemble du patrimoine culturel (démolition
des statues de Bamiyan en Afghanistan, destruction des sites archéologiques
de Palmyre en Syrie et de Nemrod en Irak, autodafé des manuscrits de
Tombouctou, etc.). De toutes les fagons, ce phénomeéne n’est pas inédit. Face
au patrimoine culturel que I’humanité peine a conserver, le salafisme, comme



124

25|
26|

27|
28|
29|

30|

31]

32|
33|

34

35|

tout intégrisme religieux, adopte généralement deux attitudes extrémes: soit,

il interdit de fagon systématique des fouilles archéologiques aux abords de
certains lieux qu’il a condamnés a la forclusion du tabou; soit, il autorise le plus
normalement du monde la destruction des biens culturels a la fois témoins du
génie créateur de I’'homme et legs impérissable des civilisations qui nous ont
précédés. Dans le premier cas, des monuments ou ce qui en reste du moins,
des quartiers, voire méme des citées entieres deviennent inlassablement des
lieux ot, d’une part, I'archaisme des esprits régne en maitre et, d’autre part,

la curiosité et l'intelligence sont interdites de séjour. La, ol le moindre espace
est sanctifié a grand renfort de mythes, «la volonté de savoir (est désormais)
assimilée a I'antique crime prométhéen (et) I'archéologie (n’est percue que)
sous les traits honnis du blasphéme », pour reprendre ici une expression
employée par Jacqueline Genot-Bismuth dans son Jérusalem ressuscitée...
(Paris, F.X. de Guilbert, Albin Michel, 1992, 278 p.). Dans le second cas, la
présumée «idolétrie » qu’évoquerait certains éléments culturels matériels dont
la production remonte aux civilisations anciennes, paiennes ou polythéistes, sert
de prétexte a des opérations de «tabula rasa» pergues par les intégristes, non
comme un inqualifiable acte de barbarie, mais comme une action de purification
cultuelle salutaire sur le plan spirituel dans le mesure ou elle vise a restaurer le
monothéisme dans son expression la plus absolue.

Olivier Roy, op. cit., p. 40.

Rachid ID Yassine, «Salafisme(s) et formalisme, ou l'ordre naturel des choses »,
in Les cahiers de I'islam (Revue d’études sur I'Islam et le monde musulman

- ver. numérique), mis en ligne le 19 mai 2013, consulté le 20 janvier 2015,
disponible a: http://www.lescahiersdelislam.fr/Salafisme-s-et-formalisme-ou-I-
ordre-naturel-des-choses_a310.html.

Ibid.
Ibid.

Itzchak Weismann, Taste of Modernity. Sufism, Salafiyya, and Arabism in Late
Ottoman Damascus, Leiden, Boston, Koln, Brill, 2001, p. 5.

Olivier Roy, The Failure of Political Islam, (translated by: Carol Volk), Cambridge,
Cambridge University Press, 1994, p. 31-35.

Reza Aslan, No god but God. The Origins, Evolution, and Future of Islam, New
York, Random House, 2008, p. 173-175, 199.

Abderrahim Lamchichi, op. cit., p. 25-26.

Peter Demant, Islam vs. Islamism. The Dilemma of the Muslim World, Westport,
London, Praeger, 2006, p. 22-25.

John L. Esposito, Unholy War. Terror in the Name of Islam, New York, Oxford
University Press, 2002, p. 76-79.

Pour plus d’informations sur les idées véhiculées par les premiers mouvements
islamiques modernes qui ont émergé a cette époque, consulter entre autres:
Hamilton Alexander Rosskeen Gibb, Modern Trends in Islam (Chicago, The
University of Chicago Press, 1947, 141 p.) dont une version électronique est
disponible a I'adresse web de I’American Council of Learned Societies (ACLS):
http://quod.lib.umich.edu/cgi/t/text/text-idx?c=acls;idno=heb00886 ; Nikki

R. Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings
of Sayyid Jamé&l ad-Din “al-Afgh&ni”, Series: Near Eastern Center — UCLA, N° 21,



36|
37|

38|

39|

40|

41|

42|

125

Berkeley, University of California Press, 1% Printing ed., 1983, 238 p.); Malcolm
Kerr, Islamic Reform: The Political and Legal Theories of Muhammad ‘Abduh
and Rashid Rida (Berkeley, University of California Press, 1% Printing ed., 1966,
249 p.),; Wilfred Cantwell Smith, Islam in Modern History (Princeton, Princeton
University Press, 1977, 332 p.); Albert H. Hourani, Arabic Thought in the Liberal
Age, 1798-1939 (Cambridge, Cambridge University Press, 1°t Printing ed., 1983,
420 p.).

Rachid Id Yassine, op. cit.

Devin R. Springer, James Regens, David N. Edger, Islamic Radicalism and Global
Djihad, Washigton DC, Georgetown University Press, 2009, p. 27-29.

Anne-Clémentine Larroque, Géopolitique des islamismes, Coll. Que sais-je?,
Paris, Presses universitaires de France, 2014, p. 14-18 (ver. électronique).

Samir Amghar, 2011, op. cit., p. 18-21; voir aussi le collectif en anglais dont il
dirigea la publication avec Amel Boubekeur et Michael Emerson, European Islam.
Challenges for Public Policy and Society, Brussels, Centre for European Policy
Studies, 2007, p. 38-51.

Bernard Rougier, op. cit., p. 7-14. Lire également la premiére partie de ce
collectif, consacrée aux «trajectoires du salafisme: du désert d’Arabie au cyber-
espace», p. 25-101.

Considérés comme les rationalistes de l'islam des débuts, les « mutazilites» (de
l'arabe «i‘tazala», signifiant «se séparer» ou «se retirer») appartiennent a ce
que les historiens considérent comme la premiére école de théologie spéculative
et de philosophie apparue dans le monde musulman : le « mutazilisme ». Ils
étaient connus également sous le nom de «Ahl al-’Adl wa at-Tawhid » (litt. :
«Peuple de la justice et du monothéisme»). On rapporte que cette école fut
fondée quand deux disciples (Wé&sil Ibn 'Ata’ et 'Amr Ibn ‘Ubayd) de I'un des
plus importants savants de I"4ge classique islamique, le Médinois Abu Sa'id
al-Hassan al-Basri, se sont séparés de leur maitre, sous le régne du calife
Omeyyade Hishdm (724-743), suite a un profond désaccord sur la définition de
certains concepts, notamment celui de «fasiq» (c’est-a-dire celui qui a commis
une faute grave). Parmi les nombreuses questions soulevées par les mutazilites,
les historiens rappellent souvent celles-ci: le Coran était-il créé ou incréé? Le
mal pouvait-il étre I'ceuvre de Dieu au méme titre que le bien? Quelles relations
pouvait-il y avoir entre la prédestination et le libre arbitre? Les attributs de Dieu
cités dans le texte coranique devraient-ils étre interprétés de facon allégorique
ou littérale?... Pour plus de détails, consulter: Roger Arnaldez, « Mu’tazilisme »,
in Encyclopaedia Universalis, e-ver.: 14.00, Paris, 2009, A. Galland, Essai sur
les Mo'tazilites, Paris, 1906, A. Nader, Le Systéme philosophique des mu'tazila,
Beyrouth, 1936, H. Nyberg, «Mu'tazila», in Encyclopédie de I'Islam, t. III,
Leyde/Paris, Brill/G. P. Maisonneuve & Larose, 1956.

Né a Bagdad en 780 et mort en 855, Ahmad Ibn Hanbal est théologien
jurisconsulte et traditionaliste musulman, fondateur de I'une des quatre
principales écoles juridiques de l'islam sunnite: le « hanbalime », considéré
comme le socle par excellence du traditionalisme islamique. Il est a l'origine
également d’une école théologique, qualifiée d’«atharite» (athariyya ou
«textualiste ») et fondée sur al-Athar (textualité) qui consiste & prendre a la
lettre le texte coranique dans la formulation des avis religieux. Aprés avoir
étudié al-figh et la science du hadith, Ibn Hanbal s’est préoccupé de la collecte,
la narration et l'interprétation des paroles et gestes attribués au prophéte. Sa
démarche consistait a dégager de ces derniers les régles a la fois implicites et



126

43|

44|
45|

46|

47|

48|

49|

explicites, susceptibles de répondre aux questions que se posaient alors ses
contemporains en rapport avec leur pratique religieuse de tous les jours. Dans
sa pensée, toute énonciation d’avis devrait obéir a certains critéres et suivre
une méthodologie dont il a précisé les étapes: 1.) s’en tenir a la lettre du texte
coranique considéré comme la source premiéere qui prime en toute circonstance;
2.) se référer a la tradition prophétique en sa qualité de deuxieme source
fondamentale de l'islam; 3.) respecter I’«ijma’» (consensus) en vertu duquel
les opinions exprimées de fagon unanime par les compagnons du prophéte

ont préséance sur les autres; 4.) se référer aux hadiths selon leurs degrés
d’authenticité [de sahih (parfaite) a hassan (bonne) et da’if (faible)] et accorder
le primat au dernier sur la déduction personnelle dans les situations auxquelles
les précédentes étapes ne pourraient apporter de réponse; 5.) ne recourir au
«qiyas» (raisonnement par analogie) qu’en derniére instance. On lui doit, a

ce sujet, un recueil de traditions, le célébre «al-Musnad» dans lequel plus de
30 000 hadiths, assortis d’opinions attribuées aux compagnons du prophéte,
sont compilés et classés suivant les chaines de transmetteurs, remontant a
I’époque prophétique, et de leur authenticité. On lui doit aussi des ceuvres sur la
tradition islamique, les questions de droit et des principes moraux, ainsi que des
éloges des Califes Bien guidés.

Dans son ouvrage, L'Islam mondialisé (Paris, Seuil, 2002, p. 138), Olivier

Roy définit le salafisme par deux traits trés significatifs: «scripturalisme
théologique » et «anti-occidentalisme ». Les groupes ou mouvements

islamistes qui s’en réclament engloberaient, selon lui: la mouvance wahhabite,
des mouvements de prédication comme la Jama‘at at-tabligh, les talibans
d’Afghanistan, les Groupes islamistes armés (GIA) qui étaient trés actifs en
Algérie dans les années 1990, le Groupe salafiste pour la prédication et le
combat (GSPC) dont les ramifications s’étendent jusqu’en Afrique subsaharienne,
Boko Haram du Nigéria, Al-Shabab de Somalie, les mouvements égyptiens
imprégnés des idées de Sayyid Qutb...

Rachid Id Yassine, op. cit.

C’est en ces termes que Khaled Ghazal a intitulé une de ses contributions

sur l'islam radical : «Un inquiétant précurseur de l’islam radical. La pensée
religieuse d’Ibn Taymiyya» in Orient XXI, décembre 2014, mis en ligne le

3 décembre 2014, consulté le 15 janvier 2015 a: http://orientxxi.info/magazine/
un-inquietant-precurseur-de-1,0759.

Caterina Bori, « Théologie politique et Islam a propos d’Ibn Taymiyya

(m. 728/1328) et du sultanat mamelouk», in Revue de |'histoire des religions,
n° 1, 2007, p. 15. Cité dans «Ibn Taymiyya», in Wikipédia & l'adresse Internet:
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ibn_Taymiyya#cite_note-21.

Laurent Bonnefoy, «Ibn Taymiyya, mauvais génie des djihadistes?», in
Orient XXI, avril 2015, mis en ligne le 16 avril 2014, consulté le 20 avril 2015 :
http://orientxxi.info/magazine/ibn-taymiyya-mauvais-genie-des,0872.

Henri Laoust, Essai sur les doctrines sociales et politiques de Taki-d-Din Ahmad
b. Taimiyah: Canoniste hanbalite né a Harran en 661/1262, mort a Damas en
728/1328, Le Caire, IFAO, 1939.

Ce constat a également été fait par M. Jarman qui tente de démontrer «que rien
de tout ce que préconisent les wahhabites n’est vrai, que cette image austére
qu’ils donnent de I'Islam et ce rigorisme dont ils affublent le Prophéte ne sont
en rien conformes a la religion musulmane ». Et, pour étayer sa critique, il a
«choisi de les confronter a leurs propres arguments, en (rappelant les) hadiths



50|

51|

52|

53|

54|

55
56 |

57|

58|

59|

rapportés par al-Bukhéari et Muslim - leurs références privilégiées - ainsi que

les commentaires des plus éminents savants musulmans, en particulier ceux
d’Ibn Taymiyya, auxquels ils prétendent se référer, alors que ses théses sont en
totale contradiction avec les leurs.» (M. Jarman, La Vérité sur les salafistes. De
Muhammad Ibn ‘Abd al-Wahhab a Nasir ad-Din al-Albéani, Paris, Conseil islamique
de France, s. d., [122 p.]. p. 5).

Henri Laoust, «Le réformisme d’Ibn Taymiya», in Islamic Studies I, n°® 3, 1962,
p. 32-34. Cité dans «Ibn Taymiyya», in Wikipédia [https://fr.wikipedia.org/wiki/
Ibn_Taymiyya#cite_note-21].

George Makdisi, L'Islam hanbalisant, P. Geuthner, 1983, [77 p.], p. 54.
Cité dans «Ibn Taymiyya», in Wikipédia [https://fr.wikipedia.org/wiki/
Ibn_Taymiyya#cite_note-21].

George Makdisi, «Ibn Taimiya: A SUfi of the Q&diriya Order», in American
Journal of Arabic Studies, n°® 1, 1973, p. 118-129. Cité dans «Ibn Taymiyya»,
in Wikipédia https://fr.wikipedia.org/wiki/IbnTaymiyya#cite note-21].

On pense, a titre d’exemple, & son avis sur la visite du tombeau du Messager

de Dieu qu’il jugeait tout simplement illicite et dangereuse puisqu’elle pourrait
dégénérer en culte du Prophéte et donc en paganisme, alors qu’elle a toujours
été considérée comme un acte méritoire par la quasi-totalité des ‘ulémas dans la
mesure ou elle participe a la revivification de la foi des croyants. Pour en savoir
davantage sur ses principales opinions controversées, voir: «L'Imam Taqi Ad-Din
Ahmad Ibn Taymiyah », in Islamophile, mis en ligne le 4 mai 2009 et disponible
a: http://www.islamophile.org/spip/L-Imam-Taqi-Ad-Din-Ahmad-Ibn.html.

Ses positions en matiére de divorce, par exemple, illustre cette souplesse que
I’'on ne retrouvait pas chez les autres 'ulémas de son temps. Dans un souci de
préservation de la structure familiale, Ibn Taymiyya que l'on a accusé d’avoir
incité les couples divorcés a cohabiter illégalement, rétrécissait le nombre de
cas ol le divorce devenait effectif. Il en est de méme pour ses positions qui font
preuve d’indulgence a I'égard de l'ivresse et I’extase spirituelle des soufis...

Cité par Laurent Bonnefoy, op. cit.

Pour plus de détails sur les perceptions qu’ont les uns et les autres de
Muhammad Ibn 'Abd al-Wahhéb et de sa doctrine, lire: Ahmad Ibn Hajar Ab{d
Téamy, Al-Imam Muhammad Ibn ‘Abd al-Wahhéab. Salafiyyatuhu wa Da’watuhu
al-Islahiyya, trad. fr.: Khadim M’Backe, L'Imam Muhammad Ibn ‘Abd al-Wahhab.
Ses croyances et ses réformes, 2° éd., Agence des affaires des imprimés et de
la publication, Riyad, ministére des Affaires islamiques, des wagqfs, de l'appel et
de l‘orientation, 2001, 213 p.

On lui doit aussi d’autres écrits qui font aujourd’hui référence auprés des
militants de l'islamisme radical. Les plus importants d’entre eux: Al-Ussdl al-
Thalatha (Les trois principes fondamentaux), Kashf ash-Shubuhat fit-Tawhid
(L’élucidation des équivoques concernant I’Unicité); Arba’a Qawa’id fit-Tawhid
(Les quatre régles de I’Unicité), Us(l al-'Iman (Les fondements de la foi) et
Massa'il al-Jahiliyya (Les questions relatives aux pratiques antéislamiques)...

Faut-il rappeler ici que, depuis sa proclamation en 1932, |’Arabie Saoudite a pour
seule Constitution le Coran et pour loi la Shari‘a. Le wahhabisme demeure la
doctrine officielle du royaume.

Cité par Dominique Chevalier, «Le wahhabisme», in Encyclopaedia Universalis,
e-ver.: 14.00, Paris, 2009.

127



128

60|

61|

62|

63|

64|

«Avec (les idées de Sayyid QUtb), écrit-elle, l'intransigeance salafiste émerge :
les soufis sont considérés comme hérétiques car ils se livrent au culte des
saints; les chrétiens et les juifs - les “gens du Livre” (qui ont) toujours (été)
respectés dans la tradition musulmane - sont traités de mécréants... (Elle
atteint, toutefois, son paroxysme, particulierement avec: 1. celles qui prénent
un islamisme radical (appelant au) djihad en terre mécréante mais aussi en
territoire musulman quand celui-ci est menacé par des idées contraires a la

Loi islamique, c’est-a-dire d’influence occidentale; 2. celles qui opposent “vrais
musulmans” et "apostats”; 3. celles qui imposent a tout bon musulman le devoir
de takfir, c’est-a-dire de dénoncer toute personne non musulmane...» (Larroque,
2014 : 16-17).

Samir Amghar, Le Salafisme aujourd’hui, op. cit. Toutefois, pour davantage
de détails sur sa typologie des différentes tendances au sein du salafisme
en France, consulter: Samir Amghar, «Les salafistes francais: une nouvelle
aristocratie religieuse ?» in Maghreb-Machrek, n° 185, 2005.

Faut-il préciser ici que I"’émergence de cette tendance protestataire au sein

du salafisme en Occident résulte généralement de l'activisme de nombreux
réfugiés politiques ayant fui la répression dans leurs pays d’origine, tels que
les responsables et les militants du Front islamique du salut (FIS) aprés l'arrét
du processus électoral par I'armée algérienne au début des années 1990, et de
l'engagement d’étudiants venus poursuivre leurs études dans les universités
occidentales, particuliérement vers la fin des années 1980.

Elle a fait I'objet de plusieurs ouvrages, notamment ceux de: Bruno Etienne,
L'Islamisme radical, Paris, Hachette, 1989, Farhad Khosrokhavar, Quand Al-
Qaida parle, Paris, Grasset, 1989, Gille Kepel (dir.), Al-Qaida dans le texte,
Paris, Presses universitaires de France, 2005; Francois Burgat, L'Islamisme a
I'heure d’al-Qaida, Paris, La Découverte, 2005; Olivier Roy, L'Islam mondialisé,
op. cit.; Jean-Pierre Filiu, Les Frontieres du djihad, Paris, Fayard, 2006, Jean-
Pierre Filiu, Les Neuf vies d'al-Qaida, Paris, Fayard, 2009; Gary R. Brunt,
iMuslims: Rewiring the House of Islam, Chapel Hill, The University of North
Carolina Press, 2009, Gary R. Brunt, Islam in the Digital Age. E-Djihad, Online
Fatwas and Cyber Islamic Environments, London, Sterling, Virginia, Pluto
Press, 2003 ; Jason Burke, Al-Qaeda: The True Story of Radical Islam, 3 Ed.,
London, Penguin Books, 2007, Frazer Egerton, Djihad in the West, op. cit.;
John L. Espoisito, Unholy War, op. cit.; Rohan Gunaratna, Inside Al-Qaeda:
Global Network of Terror, New York, Columbia University Press, 2002 ; Chris
Heffelfinger, Radical Islam in America: Salafism’s Journey from Arabia to the
West, Lincoln NE, Potomac Books, University of Nebraska Press, 2011, Christina
Helmich, Al-Qaeda..., op. cit. Pour plus de références sur la tendance djihadiste
au sein du salafisme contemporain, voir notre liste bibliographique en fin de ce
chapitre.

Sur cette tendance du salafisme, lire également: Samir Amghar, «La France
face au terrorisme islamique : une typologie du salafisme djihadiste», in Bernard
Rougier, Qu’est-ce que le salafisme?, op. cit., p. 243-255. Lire également la
contribution d’Amel Boubekeur, "Political Islam in Europe”, in Samir Amghar,
Amel Boubekeur, Michael Emerson (eds.), European Islam. Challenges for Public
Policy and Society, Brussels, Centre for European Policy Studies, 2007, [233

p.], p. 14-37. Consulter également: Gilles Kepel, Jihad, Expansion et déclin de
I'islamisme, Paris, Gallimard/Folio, p. 341-342, (éd. originale, Paris, Gallimard,
2000), 2003; Gilles Kepel, Fitna. Guerre au coeur de |'Islam, Paris, Le seuil,
2004, Gilles Kepel (dir.), Al-Qaida dans le texte, Paris, Presses universitaires de



129

France, 2005, Bernard Rougier (2004), «L’Islam face au retour de l'islam », in
Vingtiéme siécle, n° 82, avril-juin, 2004, p. 111.

65| Sur cette question, lire: Farhad Khosrokhavar, L'Islam des jeunes, Paris,
Flammarion, 1997, Samir Amghar, "Salafism and Radicalisation of Young
European Muslims”, in Samir Amghar, Amel Boubekeur, Michael Emerson (eds.),
European Islam..., op. cit., p. 38-51.

66| Conformément a un hadith considéré «authentique » (sahih), rapporté par Al-
Bukhéri et attribué au Prophéte dans lequel il aurait dit: «Les meilleurs d’entre
vous sont ceux de ma génération [qarni, en arabe] (les compagnons), puis
ceux qui leur succéderont (les disciples), puis ceux qui leur succéderont (les
éleves de ces disciples). » La signification exacte du terme «garni» (litt.: «ma
génération »), employé ici, a fait 'objet de nombreuses spéculations. Selon Ibn
Taymiyya, il renvoie a la période qui s’achéve en l'an 132 de I’Hégire (749-750 de
I’ére chrétienne qui coincide avec la fin du régne de la dynastie des Omeyyades).
Pour d‘autres, il couvre une période beaucoup moins longue: une centaine
d’années, tout au plus (c’est-a-dire au plus tard vers l'an 722 environ). Enfin,
certains pensent qu’il renvoie a tous les musulmans nés, au plus tard, avant la
fin du III° siécle de I’Hégire (912-913 environ du calendrier grégorien). Seuls
ces derniers peuvent prétendre, en effet, au titre de «prédécesseurs» (as-
Salaf). Tous ceux qui sont nés, en revanche, apres cette date, font partie des
«successeurs» (al-khalaf).

67| Jacqueline Chabbi, «La vraie histoire du djihad», in Le Point - Référence,
Dossier: «L’islam. Faits et mythes», n° 44, mars-avril 2013, [p. 34-37], p. 34.

68| Ibid.
69| Ibid.
BIBLIOGRAPHIE

Abou Diab Khattar, Roy Olivier, Sfeir Antoine et al. (2002), (dir.),
Dictionnaire mondial de l'islamisme, Paris, Plon, Coll. Les cahiers de
I’Orient.

Adraoui Mohamed-Ali (2013), Du golfe aux banlieues. Le salafisme
mondialisé, Paris, Presses universitaires de France.

Akbarzadeh Shahram, Mansouri Fethi (2010), (eds.), Islam and Political
Violence. Muslim Diaspora and Radicalism in the West, New York, Tauris
Academic Studies.

Amghar Samir, Boubekeur Amel, Emerson Michael (2007), (eds.), European
Islam. Challenges for Public Policy and Society, Brussels, Centre for
European Policy Studies.

Amghar Samir (2011), Le Salafisme d’aujourd’hui. Mouvements sectaires en
Occident, Paris, Michalon éditions.



130

Anonymous (2004), Imperial Hubris: Why the West Is Losing the War on
Terror, Washington DC: Brassey'’s.

Aslan Reza (2008), No god but God. The Origins, Evolution, and Future of
Islam, New York, Random House.

as-Samhuri Ra’ed (2010), Naqgd al-Khitab as-Salafi: Ibn Taymiyya
Namudhajiyyan, éd. Tuwa Media.

Bonney Richard (2004), Jihdd. From Qur’an to Bin Laden, New York,
Palagrave MacMillan.

Brunt Gary R. (2009), iMuslims: Rewiring the House of Islam, Chapel Hill,
The University of North Carolina Press.

Brunt Gary R. (2003) Islam in the Digital Age. E-Djihad, Online Fatwas and
Cyber Islamic Environments, London, Sterling, Virginia, Pluto Press.

Burgat Francois (1994), «Une volonté de ‘retour au passé’?>», in Addi
Lahouari, Botiveau Bernard et al. (dir.), L'Islamisme, Paris,
La Découverte.

Burke Jason (2007), Al-Qaeda: The True Story of Radical Islam, 3 Ed.,
London, Penguin Books.

Carré Olivier, Dumont Paul (dir.) (1986), Radicalismes islamiques, 2 vol.,
Paris, L'Harmattan, vol. I: Iran, Liban, Turquie, 1988; vol. II: Maroc,
Pakistan, Inde, Yougoslavie, Mali.

Carré Olivier (2004), Mystique et politique. Le Coran des islamistes. Lecture
révolutionnaire du Coran par Sayyid Qutb, frere musulman radical
(1906-1966), Paris, du Cerf, Presses de la Fondation nationale des
sciences politiques, 1984, 2° éd., Coll. Patrimoines - Islam.

Cavatorta Francesco, Merone Fabio (2015), (eds.), Salafism after the Arab
Awakening: Contending with People’s Power, Oxford University Press.

Ceylan Rauf, Jokisch Benjamin (2014), (eds.), Salafismus in Deutschland.
Entstehung, Radikalisierung und Prdvention, Frankfurt, Peter Lang.

Ceylan Rauf, Kiefer Michael (2013), Salafismus. Fundamentalistische
Strémungen und Radikalisierungs prdvention, Wiesbaden, Springer
Fachmedien.



131

Chagnollaud Jean-Paul, kodmani-Darwich Bessma, Lamchichi Abderrahim
(1994) (dir.), Géopolitique des mouvements islamistes, Confluences
Méditerranée, n°® 12, Paris, L'Harmattan.

Clark Janine A. (2004), Islam, Charity, and Activism: Middle-Class Networks
and Social Welfare in Egypt, Jordan, and Yemen, Bloomington &
Indianapolis, Indiana University Press.

Delong-Bas Natana J. (2004), Wahhabi Islam: From Revival and Reform to
Global Djihad, Oxford New York, University Press, 1t Ed.

Demant Peter R. (2006), Islam vs. Islamism. The Dilemma of the Muslim
World, Westport, London, Praeger.

Egerton Frazer (2011), Djihad in the West: The Rise of Militant Salafism,
New York, Cambridge University Press.

Esposito John L. (2002), Unholy War. Terror in the Name of Islam, New
York, Oxford University Press.

Feldman Noah (2008), The Fall and Rise of the Islamic State, A Council on
Foreign Relations Book, Princeton, Oxford, Princeton University Press.

Filiu Jean-Pierre (2006), Les Frontieres du djihad, Paris, Fayard, Coll.
Littérature générale.

Gibb Hamilton Alexander Rosskeen Gibb (1947), Modern Trends in Islam,
Chicago, The University of Chicago Press.

Gunaratna Rohan (2002), Inside Al-Qaeda: Global Network of Terror, New
York, Columbia University Press.

Habib-Zahmani Mohamed (2013), The end of Islamism, Bandung, Al-Mizan
Publishing House.

Heffelfinger Chris (2011), Radical Islam in America: Salafism’s Journey from
Arabia to the West, Lincoln NE, Potomac Books, University of Nebraska
Press.

Hegghammer Thomas (2010), Djihad in Saudi Arabia. Violence and Pan-
Islamism since 1979, Cambridge, New York, Cambridge University Press.

Hellmich Christina (2011), Al-Qaeda: From Global Network to Local
Franchise, Halifax & Winnipeg, Fernwood Publishing, London & New York,
Zed Books.



132

Hourani Albert H. (1983), Arabic Thought in the Liberal Age, 1798-1939,
Cambridge, Cambridge University Press, 1 Printing éd.

Jacquard Roland, Tazaghart Atmane (2004), Ben Laden, la destruction
programmée de I’Occident: révélations sur le nouvel arsenal d’Al-Qaida,
Paris, Res Publica, Jean Picollec Editeur.

Jarman M., La Vérité sur les salafistes. De Muhammad Ibn 'Abd al-Wahhéb a
Nésir ad-Din al-Albani, Paris, Conseil islamique de France, s. d.

Keddie Nikki R. (1983), An Islamic Response to Imperialism: Political and
Religious Writings of Sayyid Jamé&l ad-Din “al-Afgh&ni”, Series: Near
Eastern Center — UCLA, n° 21, Berkeley, University of California Press,

1°* Printing éd.

kepel Gilles (2007), Fitna. Guerre au cceur de l’islam, 2004, n. éd. de
poche, Paris, Folio, Coll. Folio Actuel.

Kepel Gilles (2003), Djihad. Expansion et déclin de l’islamisme, Paris,
Gallimard, 2000, n. éd. de poche, réf. et mise a jour, Paris, Folio, Coll.
Folio Actuel.

Kerr Malcolm (1966), Islamic Reform: The Political and Legal Theories of
Muhammad 'Abduh and Rashid Rida, Berkeley, University of California
Press, 1% Printing ed.

Lamchichi Abderrahim (2001), Géopolitique de l'islamisme, Paris,
L'Harmattan, Coll. Histoire et perspectives méditerranéennes.

Lamchichi Abderrahim (1989), Islam et contestation au Maghreb, Paris,
L'Harmattan, Coll. Histoire et perspectives méditerranéennes.

Lamchichi Abderrahim (1994), Islam, islamisme et modernité, Paris,
L'Harmattan, Coll. Histoire et perspectives méditerranéennes.

Lamchichi Abderrahim (2006), Jihdd : un concept polysémique, Paris,
L'Harmattan, Coll. Histoire et perspectives méditerranéennes.

Lamchichi Abderrahim (1998), L'Islamisme en question(s), Paris,
L'Harmattan, Coll. Histoire et perspectives méditerranéennes.

Lamchichi Abderrahim (2001), L’Islamisme politique, Paris, L'Harmattan,
Coll. Pour comprendre.



133

Lamchichi Abderrahim (1998), Le Maghreb face a l’islamisme, Paris,
L'Harmattan, Coll. Histoire et perspectives méditerranéennes.

Larroque Anne-C. (2014), Géopolitique des islamismes, Paris, Presses
universitaires de France, Coll. Que sais-je?.

Lauziere Henri (2015), The Making of Salafism: Islamic Reform in the
Twentieth Century, Series: Religion, Culture & Public Life, New York,
Columbia University Press.

Lindow Annika (2014), Salafismus in Deutschland, Verlag Traugott Bautz.

Manna Haytham (2014), As-Salafiyya wal-Ikhwan al-Muslimin wa Huqdq al-
Insén, Scandinavian Institute for Human Rights.

Meijer Roel (2009), (ed.), Global Salafism. Islam’s New Religious Movement,
London, Hurst & Co. Publishers.

Milton-Edwards Beverley (2005), Islamic Fundamentalism since 1945, New
York, Routledge.

Nafae Bashir et al. (2014), (dir.), Le Phénoméne Salafiste : politiques et
Pluralité Organisationnelle, Beyrouth, Arab Scientific Publishers.

Napoleoni Loretta (2014), The Islamist Phoenix: The Islamic State and the
Redrawing of the Middle East, New York, Oakland, Seven Stories Press.

Oliveti Vincenzo (2002), Terror’s Source. The Ideology of Wahhabi-Salafism
and Its Consequences, Birmingham, Amadeus Books.

Otayek René (1993), (dir.), Le Radicalisme islamique au sud du Sahara.
Da’wa, arabisation et critique de I'Occident, Paris, Karthala.

Patlagean Evelyne, LE Boulluec Alain (1993), (dir.), Les Retours aux
Ecritures. Fondamentalismes présents et passés, Paris, Louvain,
Peeters, Bibliothéque de I’'Ecole des hautes études, section Sciences
religieuses, vol. XCIX.

Pecastaing Camille (2011), Djihad in the Arabian Sea, Hoover Institution
Press Publication, n® 612, Stanford CA: Leland Stanford Junior
University.

Phares Walid (2005), Future Djihad. Terrorist Strategies against America,
New York, Palgrave MacMillan.



134

Phares Walid (2001), The War of Ideas. Djihadism against Democracy,
New York, Palgrave MacMillan.

Ranstorp Magnus (2010), (ed.), Understanding Violent Radicalisation.
Terrorist and Djihadist Movements in Europe, Series: Political Violence,
London, New York, Routledge.

Roshandel Jalil, Chadha Sharon (2006), Djihad and International Security,
New York, Palgrave MacMillan.

Rougier Bernard (2008), (dir.), Qu’est-ce que la salafisme ?, Paris, Presses
universitaires de France, Coll. Proche-Orient.

Roy Olivier (2003), «Les trois ages de la révolution islamiste», in L’Histoire,
n° 281, novembre.

Roy Olivier (2011), «Les “Trente Glorieuses” de l'islamisme», in L'Histoire -
Les collections, n° 52, juillet-septembre.

Roy Olivier (2011), Généalogie de l'islamisme, Paris, Fayard, Coll. Pluriel.

Roy Olivier (2013), Holy Ignorance. When Religion and Culture Part Ways,
(translated by: Ros Schwartz), Oxford, New York, Oxford University
Press.

Roy Olivier (1992), L’Echec de I'Islam politique, Paris, Le Seuil.
Roy Olivier (2013), Le Croissant et le chaos, Paris, Fayard, Coll. Essais.

Roy Olivier (2007), Secularism Confronts Islam, (trad. ang.: George
Holoch), New York, Columbia University Press.

Roy Olivier (2002), L'Islam mondialisé, Paris, Le Seuil, Coll.La couleur des
idées.
Roy Olivier (1994), The Failure of Political Islam, (trad. ang.: Carol Volk),

Cambridge, Cambridge University Press.

Roy Olivier (2008), The Politics of Chaos in the Middle East, (trad. ang.: Ros
Schwartz), New York, Columbia University Press.

Ryan Michael W. S. (2013), Decoding Al-Qaeda’s Strategy. The Deep Battle
against America, Series: Columbia Studies in Terrorism and Irregular
Warfare, New York, Columbia University Press.



Schneiders Thorsten G. (2014), (ed.), Salafismus in Deutschland: Urspriinge
und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung, Bielefeld,
Transcript Verlag.

Smith Wilfred Cantwell (1977), Islam in Modern History, Princeton,
Princeton University Press.

Springer Devin R., Regens James L., Edger David N. (2009), Islamic
Radicalism and Global Djihad, Washigton DC, Georgetown University
Press.

Stemann Juan José Escobar (2006), «Middle East Salafism’s Influence and
Radicalization of Muslim Communities in Europe», in Middle East Review
of International Affairs, vol. 10, n°® 3, 7 September.

Storm Morten Cruickshank, Paul Lister Tim (2014), Agent Storm. My Life
inside Al-Qaeda and the CIA, New York, Atlantic Monthly Press.

Voll John O. (2004), «Salafiyya», in Martin Richard C. (ed.), Encyclopedia
of Islam and the Muslim World, New York, McMillan Reference, Thomson
Gale, Vol. II.

Weismann Itzchak (2001), Taste of Modernity. Sufism, Salafiyya, and
Arabism in Late Ottoman Damascus, Leiden, Boston, Koln, Brill.

135






137

Lislamisme et l'islamisation des sociétés

My Rachid Mrani

Quelle que soit la tendance des mouvements islamistes, I'un des objectifs
les plus importants, si ce n'est pas le plus important, qui anime leur action
est I'islamisation de la société. Certains pensent que cette tache, qui
consiste a banaliser I'Islam et a investir bon nombre de pratiques sociales,
est I’étape indispensable pour arriver au pouvoir. D’autres sont convaincus
que cette islamisation ne sera possible qu‘une fois le pouvoir politique est
conquis par un une tendance islamiste déterminée a mettre en place le
modeéle sociétal conforme aux textes religieux.

Si I'on croit le discours islamiste, toute tendance confondue, on peut
conclure que la multiplicité des manifestations et des expressions de
I'Islam est considérée comme un renouveau (sahwa) dans les sociétés
musulmanes. L'abondance des chaines télévisées dédiées au discours
islamiste, la multiplicité des sites internet islamistes, du port du voile, des
barbes, des mosquées, des tenues islamiques, des banques islamiques,

de la musique halal et méme de couleurs halal, confirme effectivement un
retour des sociétés a ce qu’on leur propose comme pratiques religieuses de
I’Islam mais pas nécessairement leur islamisation.

Il faut reconnaitre que les mouvements islamistes ont réussi leur challenge
social grace a ce développement extraordinaire des expressions extérieures
de la religion. Néanmoins, ce changement des sociétés est produit plus au
niveau des apparences qu’au niveau de la substance. Il est évident qu’on
est en présence d’une islamisation orientée vers ce qui n‘intéresse pas
justement le vrai Message de I'Islam. Le Message des Textes insiste, sans
cesse, sur I'importance du fond, et sur le travail de la foi pour la promotion
de la vie sociale. Ce Message a énormément de difficulté a s’installer dans
les sociétés qui mettent en valeur les apparences religieuses sans se poser
les questions fondamentales de la pauvreté, de la liberté, de la justice,

de la dignité, du droit au travail, des droits des femmes et des enfants,
etc. Réduire le modéle de la société islamique a une société composée
exclusivement de barbus, de femmes et de filles voilées, ou les chatiments
corporels s'appliquent sur les places publiques est dangereux et anti
islamique.



138

Parler des islamistes aujourd’hui sans s’arréter sur I'ambiguité de la
terminologie du mot islamiste ou islamisme nous conduit indéniablement

a des erreurs d’analyse et de compréhension de la question du rapport
entre I'Islam et la politique. Il est dangereux de mettre dans le méme
panier les islamistes au pouvoir au Maroc ou en Turquie et ceux de

I’Etat islamique en Irak et en Syrie ou des talibans. Sans entrer dans

la polémique que suscite cette thermologie, nous allons parler dans cet
article de deux types d’islamistes: les radicaux qui prénent la violence
pour s’emparer du pouvoir, et les modérés qui participent au jeu politique
de facon démocratique. Si ces derniers orientent leurs programmes vers
une islamisation par le bas et une propagation de la religion, telle qu’ils la
congoivent, au plus grand nombre de la société pour faire pression sur le
haut de la pyramide. Les premiers refusent toute sorte de compromis avec
le pouvoir politique (kafir), et envisagent une islamisation de la société par
la force aprés conquéte du pouvoir. Islamiser la société se réalise dans la
pensée islamiste, avec des degrés différents, a deux niveaux: appliquer la
chari‘a dans toutes les institutions de I’Etat, et contréler l'islamité de toute
personne résidant sur son territoire.

Lorsqu’on parle de l'islamisation de la société on ne peut faire I’économie
de parler de la culture occidentale et de la mondialisation. Depuis les
colonisations, le projet d’islamisation des sociétés a pris la forme d’une
réaction a la rencontre entre la culture musulmane et celle du monde
occidental. Si cette prise de position avait un sens a cette époque, il na
pas évolué au méme rythme des sociétés musulmanes d’aujourd’hui. Les
islamistes continuent a se définir par opposition a la culture occidentale.
Partant du postulat que depuis I'époque coloniale les sociétés musulmanes
ont perdu leur identité islamique au profit de la culture occidentale athée
et séculiére, la majorité des mouvements islamistes appellent sans cesse
a la protection des sociétés musulmanes de I’"hégémonie de I’Occident
anti-islamique par définition. Ce complexe de du monde occidental s’est
méme intégré dans nombre de définitions de l'islamisme: «Lislamisme
est un mouvement social d’acteurs (islamistes) consistant a puiser dans
les ressources symboliques (narratives, sémantiques et interprétatives)
de I'Islam, les moyens de construire un Etat et une société alternatifs au
modéle occidental, en appliquant en public et en privé les dogmes religieux,
a des degrés divers.» (Seniguer, 2013). Ainsi, le discours islamiste est
développé sur la base d'un programme d’islamisation des sociétés qui
appelle au retour aux valeurs fondatrices de I'Islam incarnées par la
premiére communauté musulmane a Médine. Le modéle de Médine et de



sa petite société musulmane est présenté dans cet esprit comme un idéal
de la société musulmane d’aujourd’hui. Partant, le retour a ce modéle est
la solution miracle a toutes les crises politiques, économiques, sociales,
culturelles, identitaires actuelles des musulmans.

Les questions fondamentales que pose ce travail et auxquelles il essaye de
répondre sont les suivantes: est-il religieusement légitime et politiquement
Iégal de vouloir islamiser les sociétés musulmanes? Le retour aux
expressions extérieures de I'Islam fait-il partie des finalités suprémes

de la religion ou bien s’agit-il d'une question d’ordre politique? Comment

le changement et I'ouverture des sociétés musulmanes aménent-ils les
acteurs islamistes a reformuler et repenser leur projet d’islamisation?

A. L'ISLAMISME RADICAL ET L'ISLAMISATION DE LA SOCIETE

Pour islamiser la société, il ne suffit pas pour cette tendance d’appliquer

la charia a la lettre, mais de contrdler aussi les rapports que les individus
peuvent avoir avec Dieu. Les exemples des talibans et, plus récemment,
de I’Etat islamique en Irak et en Syrie, sont révélateurs. Ils représentent
par excellence le programme de soumission des sociétés, par le haut et
de facon radicale, a une version de I'Islam qui n‘est reconnu a l'unanimité
que par le mouvement lui-méme sans aucun consensus de la société.
D’ailleurs, aucun mouvement de ce genre n’est arrivé au pouvoir a partir
d’un processus électoral libre. La conquéte du pouvoir politique par la force
explique en grande partie la violence de la démarche d’islamisation de la
société qui se fait dans la contrainte et le chatiment. Ainsi, toute personne
qui ne répond pas a I'appel a la priére, qui ne laisse pas pousser sa barbe
(pour les hommes), qui ne met pas le nigab (pour les femmes), qui fume,
qui critique le pouvoir et ses méthodes, est sanctionnée en public de
maniere rigide et brutale.

Islamiser la société dans cette perspective c’est représenter la volonté,

la loi et le chatiment de Dieu sur terre. La notion de I’Etat est réduite

au contrdle de la religiosité des citoyens. A l'inverse, la gestion de ses
affaires économiques et politiques se fait, de fagon simpliste, par le retour
a des pratiques qui datent des premiéres années de I'Islam: le jihad et la
distribution des butins, la vente des otages... Le cas du théologien égyptien
Al-Houwayni est symptomatique. Il propose, dans un préche diffusé sur
You tube, que pour régler la crise économique du pays il suffisait tout

139



140

simplement de partir au jihad et de revenir avec des otages de guerre
qu’on peut vendre au besoin. Ce type de discours produit naturellement ce
type de pouvoir politique. Oliver Roy explique clairement cette attitude de
présenter le passé comme le modeéle idéal pour nos sociétés qui ne peuvent
étre islamisées que lorsqu’elles assimilent la réalité actuelle a celle de la
premiére génération de I'Islam. «IIs tiennent a une grande généalogie,
expliquant que la Constitution modéle de I'Islam est celle de Médine, au
temps du prophéte Mohammed. IIs se considerent comme le noyau dur de
I’Islam et sont dans une logique verticale du pouvoir et du savoir, affirmant
que I'Islam est la solution et qu’ils savent comment mettre celle-ci en
ceuvre.» (Roy, 2014). Cependant, en politique, I'Islam n’est pas le probleme
et il n’est pas la solution non plus. Cette conception de la société est
utopique, et cette fagon de concevoir I'Islam manque d’effort intellectuel
d’adaptation du texte au contexte et propose, a l'inverse, un effort de
résistance a la réalité actuelle. Ainsi, pour avoir plus de facilités a appliquer
les textes a la lettre, sans devoir faire d’énormes réflexions sur les
guestions économiques, politiques et sociales, I'Islamisme radical essaye de
reproduire la méme réalité de la période de la Révélation sans prendre en
compte les changements spatiotemporels. Comme le souligne l'intellectuel
libanais Radwan al-Said, «les difficultés rencontrées par de nombreux

pays qui prétendent mettre en ceuvre la charia ne résultent pas tant de
I'existence d’obstacles externes, mais sont provoquées par la conception
faussée qu’ils se font eux-mémes de la charia» (Rougier, 2004).

Dans ce sens, reproduire une réalité similaire a celle de Médine au 7° siécle,
et bouleverser l'ordre social de notre époque, parait plus réalisable pour
Iislamisme radical que de relire les textes sacrés et les adapter a la
réalité actuelle. Islamiser la société entre ainsi dans cette perspective

et vise a imposer aux musulmans et aux non-musulmans un style de vie
complétement décalé de leur époque. Cette pratique politique de I'Islam
exprime énormément de difficultés a faire la différence entre les fins et
les moyens, et considére que la création d’un Etat islamique, ol les lois
religieuses sont applicables a la lettre, est la finalité supréme du message
de I'Islam. Puisque la société n’est pas assez islamique qu’il le faut, le
mouvement islamiste, plus proche de Dieu que le reste de la société et
mandaté par lui, se charge de rétablir les liens entre le transcendant et
I’humain. Cette attitude est religieusement dangereuse puisqu’elle se
permet de juger ce que seule la transcendance en détient le secret: la
foi. De la sorte, en se mettant a la place de Dieu, on confond la gestion
des affaires des citoyens, qui est une responsabilité politique confiée



141

aux hommes, avec le jugement des croyances et des cceurs qui est une
tache exclusivement divine. La question religieuse en Islam est purement
individuelle et verticale entre Dieu et ’lhomme. Ce situer a mi-chemin dans
cette relation, et vouloir contréler I'islamité des actions des gens dans un
sens, et I'acceptation ou non de Dieu dans l'autre sens est complétement
anti religieux.

La pauvreté de la réflexion sur les questions politiques et économiques de
cette tendance explique en partie ce choix a la fois radical et simpliste.
Combien de fois on entend cette phrase magique: «l'Islam est la solution»
a tous les problemes de nos sociétés. Puisque le Texte religieux est la
Révélation qui dit la Vérité, il suffit de I'appliquer telle quelle pour établir la
justice et I’épanouissement dans tous les aspects de la vie. Cependant, la
vérité se déplace et le réle des musulmans aujourd’hui est d’actualiser le
texte par la participation du raisonnement a la compréhension des finalités
au lieu de la consommation des prescriptions religieuses a la lettre. De

ce fait, la vérité du texte ne peut exister que sous forme de production
intellectuelle de I'hnomme. Elle est soumise au jugement du réel et de la
science qui sont deux produits de I'homme, et qui sont en évolution de plus
en plus accélérée. Lire le texte sans tenir compte du réle incontournable
que doit jouer le raisonnement intellectuel dans son interprétation, c’est
I'isoler du réel et I'opposer a la science et donc le condamner a la mort.
Mohammad Abdou ira jusqu’a affirmer a juste titre que «si la religion peut
nous révéler certaines choses qui dépassent notre compréhension, elle

ne peut nous enseigner aucune qui soit en contradiction avec la raison ».
(Abdou 1984, p 143). La vérité du texte est donc intimement liée a la
réflexion humaine et a sa capacité a garder la parole de la transcendance
vivante a travers les siécles. Sans transcendance, I’lhomme n’aura pas
d’existence, et sans raisonnement humain la transcendance ne sera pas
une Vérité.

Lorsque la tradition prophétique affirme que «Dieu enverra a cette
communauté, chaque cent ans, qui renouvellera pour les gens la question
de la religion», elle affirme par la méme occasion qu’il y a un renouveau
qui doit s’opérer au niveau de la compréhension des textes puisqu’aprés
chaque cent ans, toutes les sociétés connaissent de nouvelles générations,
de nouvelles visions du monde, de nouveaux tissus sociaux. Le changement
des sociétés a travers |'histoire est un processus naturel que les Textes ne
peuvent pas interrompre. Cependant, les Textes ne peuvent pas changer
sans l'intervention intelligente des hommes et des femmes en vue de leur



142

donner un sens dans les différentes réalités. C'est exactement ce que
disait la tradition prophétique qui insistait sur le renouveau des Textes et
non sur la reproduction du passé. En outre, plus on s’éloigne de I’'époque
de la Révélation, plus la réflexion effectuée au niveau des Textes est
sérieuse et exigeante. On comprend rapidement de cette tradition que

le statu quo ou la lecture de I'Islam avec les mémes outils du 7e siécle

de notre ére ne participera pas au renouvellement, mais plutot a la mort
du message de I'Islam. «La shari’a ne peut donc étre appliquée sans un
effort humain de transposition du général vers le particulier, du nécessaire
vers le contingent, qui signale la naissance d’une science particuliére, le
figh... ce travail n’est pas uniforme; les solutions proposées par le fagih (le
«juriste-théologien») varient avec le temps, I’évolution des sociétés et des
hommes. » (Rougier, 2004).

Autrement dit, ce type d’islamisation forcée de la société peine a faire la
distinction entre le Message et la forme linguistique, culturelle et politique
dans laquelle ce message a été enveloppé. Le texte coranique met en

place une regle claire qui sépare ces deux dimensions: «Et Nous n‘avons
envoyé de Messager qu’avec la langue de son peuple, afin de clarifier pour
eux (le Message)» (14-4). En d’autres termes, le Message a été formulé de
facon a respecter le langage, les codes culturels, les symboles, les régles
de la cohérence qui gerent la culture du peuple qui I'a recu. Transgresser
ses regles, méme par Dieu, est contreproductif est dangereux. Ce verset
est d’'une importance capitale dans la mesure ou il parle des deux niveaux
fondamentaux du message de I'Islam: le langage du peuple et toutes ses
composantes (cultuelles, ethniques, politiques, sociales, etc.), et le Message
qui est au-dessus de la langue qui le porte. Le langage du Message se
présente ainsi comme un moyen pour réaliser le Message. Néanmoins, ce
moyen ne peut pas étre universel puisqu’il n‘est confortable que pour les
personnes qui parlent ce langage, et qui partagent ses subtilités culturelles,
alors que pour les autres, un langage différent leur procure souvent un
sentiment d’insécurité et d’inquiétude puisqu’ils ne partagent pas ses codes
et ses symboles.

La femme, premiére cible du programme d’islamisation

Une bonne partie de l'islamisation de la société concerne la question de
la femme. Selon la pensée extrémiste, plus la société est composée de
femmes voilées (de préférence avec un voile intégral), de femmes au foyer



143

pour qui I'accés a I'école et au travail est limité, plus elle est islamisée.
Cette lecture littéralité des textes attribue aux femmes du 21 siécle le
méme statut, les mémes droits et les mémes devoirs que ceux de femmes
des Compagnons. De cette maniére, I'inégalité des sexes est installée sur
une base religieuse sans prendre la peine de lire les textes sacrés a la
lumiére des différents contextes.

Il est vrai que si on aborde cette question a partir des avancées modernes
au niveau des libertés, de I'égalité et des droits de la femme, on peut dire
que I'Islam exprime une certaine inégalité des sexes, et ne donne pas

aux femmes les mémes droits que les hommes (la part de la femme en
héritage est la moitié de celle de 'homme, son témoignage vaut la moitié
de I'homme). Cependant, si on se met dans le contexte de la Révélation, on
se rend compte que dans la société arabe de cette époque, la femme non
seulement n’avait pas le droit d’hériter, mais elle est considérée comme un
bien et faisait partie de I’héritage. Plus grave encore, chez certaines tribus,
elle n'avait méme pas le droit de vivre et on I'enterrait vivante dés sa
naissance. Il était inconcevable pour cette société de considérer le rble de
la femme dans les affaires économiques et sociales de la société. Lorsque
la Révélation a donné aux femmes le droit d’hériter et de participer, par

la crédibilité, méme incompléte, de son témoignage, aux affaires de la
cité, elle a bouleversé la culture sexiste des tribus arabes de I'’époque, et
a donné a la femme un statut privilégié par rapport au précédent. «C'est
dans |'esprit du Coran que de corriger ce qui est perfectible. Il nous dit
sans cesse d’aller plus loin. La société doit Iégiférer pour plus de justice en
matiére de droit de I'homme et de la femme. La loi doit étre constamment
adaptée a chaque époque. Ce qui est bon aujourd’hui ne le sera pas
forcément demain. » (Talbi, 2014).

Limportance de l'idée des finalités dans ce processus, c’est qu'elle
considéere que le message n’est pas fini, et que la Révélation a montré
aux musulmans la voie qu’il faut suivre, a savoir la promotion de la
condition des femmes et des hommes au fur et a mesure que les sociétés
et les contextes changent. «Ainsi, une approche des magdsid prend

les questions juridiques a un terrain philosophique plus élevé, et donc
surmonte les divergences historiques au-dessus des politiques entre

les écoles islamiques du droit» (‘Awda, 2008, p 258). On revient ici a la
notion du renouveau dans la tradition prophétique et a la nécessité, pour
les musulmans, de se situer dans la vie intellectuelle et dans la structure
sociohistorique de leur siecle.



144

A linverse, dans la pensée littéraliste, ce changement positif dans la
condition de la femme que la Révélation a produit dans la société arabe
est figé, et par conséquent, elle doit vivre dans ce statut malgré les
changements du temps et des espaces. Islamiser la société passe ainsi et
principalement par le contrbéle des femmes, de leurs tenues vestimentaires,
de leurs éducations, de leurs possibilités de travail, de leur présence en
public. C’est tout simplement reproduire le langage de quelques tribus

de la I’Arabie du 7° siécle aujourd’hui et partout. C’est aussi confondre

les fins avec les moyens et faire de certains aspects du langage, et donc
du réel de I’époque de la Révélation, un élément du Message puis une
vérité religieuse. Le travail des juristes actuels consiste non seulement

a distinguer les principes religieux des coutumes, mais d’étre capable

(en certaines circonstances) d’étre critique vis-a-vis de sa propre

culture (Ramadan, 2008). Autrement dit, ce que l'islamiste radical n‘arrive
pas a proposer aux musulmans, lorsque le langage éprouve de la difficulté
a s’adapter au contexte, c’est la possibilité de pouvoir chercher dans la
nouvelle réalité les moyens qui leur permettent de parler un langage
compréhensible et commun qui réalise les finalités du Message sans

bouleverser les impératifs du réel.

Cela revient a dire aussi que le respect a la lettre du référentiel peut aller a
I’encontre de sa finalité, et qu’entre le référentiel et la finalité, la Révélation
impose un travail de raisonnement humain d’adaptation. Vouloir imposer

le modele de Médine dans nos sociétés contemporaines sans respecter les
facteurs temps, espace et culture, est aujourd’hui une trahison du message
de I'Islam et une expression de la pauvreté intellectuelle des courants
islamistes extrémistes qui ont du mal a répondre aux véritables questions
politiques, économiques et sociales de notre ére. De surcroit, Ce type
d’islamisation va a I'encontre d’un principe fondamental du Message de
I'Islam qui est celui de la liberté de conscience. Forcer les gens a pratiquer
I'Islam c’est mettre en place une société frustrée ol I’hypocrisie est partie
intégrante de la religiosité. La transcendance n’a pas besoin de musulmans
qui se prosternent devant I’épée, mais de femmes et d’hommes qui se
mettent debout devant le despotisme pour pratiquer leur spiritualité en

toute liberté.



145

B. 'ISLAMISME MODERE ET L'ISLAMISATION DE LA SOCIETE

Dans les sociétés ol les régimes ne sont pas exclusivistes, et ou
Iislamisation ne s’impose pas par la force, les citoyens participent a
I’élaboration d’un modeéle d’islamisation plus varié et plus ouvert. A la
différence des mouvements islamistes extrémistes, la tendance modérée
de l'islamisme, a I'image des parties au pouvoir en Turquie ou au Maroc,
exerce un changement permanent au niveau de sa posture et au niveau de
son rapport a la société. Ce rapport prend la forme non d’une islamisation
de la société dans le sens ou I'on applique la charia et I'on impose un
modéle religieux particulier, mais sous forme de promotion des conditions
économiques, politiques et sociales en conformité avec les valeurs de
I’Islam: la justice, I"’éducation, la mobilisation contre la pauvreté, etc.
Ainsi I'objectif de I'islamisation de la société, qui est un objectif flou et
impossible a mesurer sinon avec des expressions extérieures souvent
trompeuses, se transforme dans le moule du contexte actuel du pays, en
programme économique et politique a méme de répondre aux attentes
qguotidiennes et pressantes de la société, et dont les résultats sont objectifs
et mesurable: le taux de chémage, le produit interne brute, les taux
d’alphabétisation...

Cependant, malgré I’évolution des mouvements islamistes qui participent
pacifiquement au jeu politique, I'islamisation de la société reste toujours un
moyen de propagande qui pourrait faciliter le passage au pouvoir politique,
et une finalité leur permettant de mettre en place une société islamique
non forcément identique a celle de I'époque de la Révélation, mais qui s’en
inspire.

Force de constater que l'arrivée au pouvoir de l'islamisme modéré n’est pas
nécessairement un signe de l'islamisation de la société, mais plutot une
volonté de mettre fin a la corruption longtemps pratiquée par les pouvoirs
politiques précédant et par la méme occasion, de voir les valeurs de I'Islam
s'appliquer au champ et a la classe politiques. Ce type d’islamisme parle
moins ou jamais de l'islamisation de la société puisqu’il est bien conscient
que les citoyens vont les juger sur des programmes politiques et non ou
trés peu sur les questions spirituelles. Aujourd’hui, les musulmans sont
plus intéressés par ce que I'islamisme pourrait apporter & I’Etat au niveau
de la compétence et des résultats: seule la performance économique

et politique intéresse les citoyens qui ne se posent pas la question de
comment les islamistes vont développer la religiosité des gens, mais



146

comment vont-ils les sortir des crises économiques et sociales de chaque
jour. On ne vote pas islamiste pour voir le nombre de personnes qui vont
a la mosquée augmentée, ni pour voir des mains coupées sur les places
publiques, mais plutét pour pouvoir juger le pouvoir politique islamiste par
ses propres valeurs. Les musulmans ne s’attendent pas a ce qu’on leur
impose l'application de la religion, mais a ce que le gouvernement islamiste
lui-méme travaille sous le contrdle des valeurs de I'Islam qu’il fait siennes.
En Turquie «les mairies islamistes ont été appréciées, surtout dans leurs
premiéres années d’exercice, pour étre moins corrompu et meilleures
gestionnaires que certaines municipalités sociales-démocrates sortantes
qui s'étaient illustrées par des malversations retentissantes» (Massicard,
2009).

Cette évolution dans les mentalités des sociétés musulmanes est
étroitement liée a la mondialisation et a I'ouverture au monde occidental.
Ainsi, ce n'est plus l'islamisme qui se positionne en protecteur des sociétés
musulmanes contre l'influence occidentale, mais plutét I'interaction

des sociétés musulmanes avec I'Occident qui impose a l'islamisme une
redéfinition de son rapport au politique et a la société. Actuellement,

ces sociétés connaissent un changement et une ouverture surprenante

au monde extérieur qui dépasse souvent la plupart des mouvements
islamistes, lesquels sont aujourd’hui questionnés sur ce qu’ils peuvent
apporter de nouveau et d’utile a I'action politique. Certes, ils ont réussi a
mobiliser, de fagon plus insistante, et plus religieuse que les autres partis,
le registre de I’honnéteté et de la moralité, néanmoins, ils n‘ont en pas
certainement I'exclusivité. Notre réalité mondialisée exige des islamistes
modérés un travail profond sur de nouvelles visions de l'action politique qui
dépassent la vertu et la piété pour une réflexion réaliste et intelligente a
méme de reconsidérer la place de I'Islam en politique, et de protéger les
sociétés musulmanes des éventuelles instrumentalisations de la spiritualité
par certains politiciens. Olivier Roy développe bien les difficultés des
islamistes a proposer une nouvelle vision de I'action politique, il considére
qgue la discussion islamiste sur les institutions «passe tout de suite a la
détermination des vertus et qualités personnelles des personnes aptes a
occuper les différentes fonctions, ce qui empéche une réelle réflexion au
sujet des institutions. Le modele politique islamiste ne peut étre réalisé que
dans I’'homme et non dans les institutions: c’est une quéte impossible de la
vertu. En fait, les institutions n‘ont qu’une valeur pédagogique; I’Etat lui-
méme a un réle pédagogique, ce qui signifie que son succes est sa propre
fin». (Roy, 2012).



147

Promouvoir les valeurs de I'Islam pour arriver au pouvoir sans faire un
travail de réflexion sur un nouveau modéle de I’Etat qui ne soit pas une
reproduction des anciens gouvernements avec moins de corruption,

met en péril I'islamisme et peut lui faire perdre toute la crédibilité qu’il

a pu cumuler aupres d’une partie de citoyens musulmans. Bien que les
transformations qui se produisent au niveau mondial et dans tous les
domaines sont extraordinaires, tout porte a croire que «les courants
islamistes, comme les Fréres musulmans et toutes les tendances |égalistes
et réformistes, n‘ont pas pris la mesure des bouleversements mondiaux
historiques, des transformations dans les rapports internationaux

de pouvoir, et plus fondamentalement du nouveau paradigme de la
globalisation» (Ramadan, 2013). Dans cet univers, I"évolution des sociétés
musulmanes tend principalement vers une religiosité libre et affranchie, de
plus en plus, des versions de |'islam institutionnel ou parental. Aujourd’hui,
les musulmans construisent des versions de I'Islam individuelles qui
tiennent en compte la complexité et la pluralité des courants de pensée

et des écoles juridiques. Nos sociétés représentent une mosaique de
religiosité entrainée par la mondialisation, I'amplification de moyens de
communication, les réseaux sociaux, les chaines télévisées qui diffusent
en boucle des préches et des conférences religieuses. Dans une méme
société, on peut trouver de toutes les couleurs religieuses ou areligieuses:
sunnisme, chiisme, wahhabisme, soufisme, kharidjisme, athéisme, Islam
sans pratique, etc. «Le flot de I'information religieuse (sous forme de
préches, de legons ou de talk-shows) constitue une offre de religion qui
induit des comportements et des valeurs individualistes (abondance,
consommation, hédonisme), rendant ainsi inéluctable la rupture de
I'individu avec I'Islam institutionnel (ou avec la vision institutionnelle de

la religion).» (Tammam, 2010). On ne se trompe pas si on affirme que la
religiosité moderne est en grande partie une religiosité de consommation
ou le musulman a la possibilité de choisir librement ses penchants religieux.

Le principe de liberté religieuse s’'impose aujourd’hui comme la regle
fondamentale et la finalité supréme de la loi religieuse dans notre contexte
de modernité et de diversité. L'islamisation des sociétés c’est d'abord et
avant tout la consolidation de la liberté de conscience, d’expression et

de différence (droits des minorités) chez les musulmans qui, aujourd’hui,
contribuent vigoureusement a la production du discours religieux et

aux nouvelles formes de spiritualités individuelles. On assiste ainsi a un
changement extraordinaire dans la définition du principe de l'islamisation
des sociétés chez les mouvements islamistes modérés, et dans la mission



148

de I'Islam politique du point de vue des sociétés. Les premiers deviennent
de plus en plus conscients que l'intervention du politique dans la spiritualité
des citoyens est un suicide politique, et les seconds considérent que
Iislamisme au pouvoir permet aux citoyens de controler I'islamité des
politiques et non le contraire. On va vers une sécularisation de la scéne
politique - le contréle du religieux sera I'apanage des dictateurs! —, ce qui
ne veut pas dire que les sociétés cesseront d’étre religieuses. L'évolution ne
se fera pas sur le modeéle philosophique occidental. Il y aura, au moins dans
un premier temps, unanimité pour dire que la religion est importante, mais
compétition entre les identités culturelles. (Roy, 2014). Dans cet esprit,
I'islamisation de la société n’a plus le méme sens que celle des années de la
colonisation ou des indépendances. Contrairement aux sociétés controlées
par l'islamisme radical ou les citoyens sont dans 'obligation de s’adapter a
la lettre aux textes religieux en reproduisant une société a I'image de cette
du 7¢ siécle de I'Islam, les sociétés qui choisissent librement ses islamistes
permet aux citoyens de se substituent aux oulémas dans la production de
la religiosité grace au nouveau phénomeéne de l'individualisation de la foi et
des pratiques.

Il est important, pour conclure, d’insister sur le fait que le projet
d’islamisation des sociétés musulmanes a perdu de sens dans le contexte
actuel de mondialisation et de développement de la religiosité individuelle.
Lislamisation dont on a besoin aujourd’hui doit étre moins superficielle

et plus profonde. Au lieu d’insister sur le type de chatiment corporel a
appliquer, qui est un moyen pour réaliser la justice dans un contexte
particulier, nous avons besoin de mettre en place les mécanismes
nécessaires pour promouvoir la justice comme finalité et valeur supérieur.
Au lieu d’insister uniquement sur une tenue vestimentaire qu‘on qualifie
de religieuse, aussi bien pour les hommes que pour les femmes, pour
prouver l'islamité d’une société, il serait plus utile d'investir davantage
dans les valeurs du respect et d’humilité. Lorsque les moyens sont mis en
valeur au détriment des finalités, le message de I'Islam perd son sens et
sa force. Une vraie islamisation de la société c’est plutot faire la promotion
de la culture du halal et du haram dans le domaine des valeurs religieuses
et pas uniquement dans les pratiques religieuses. Nous avons beaucoup
de mal a accepter les erreurs et les manquements a certains pratiques

et rites religieux, mais nous n’éprouvons pas beaucoup de colére envers
les corruptions et les injustices. Dans le message de I'Islam Le haram

des valeurs est plus dangereux que le haram des pratiques puisque les



149

pratiques sont mises en place pour développer et élargir le champ des
valeurs dans les sociétés.

BIBLIOGRAPHIE

‘Awda J. (2008), Magasid al-Shari‘a as philosophy of islamiclaw : A systems
approach, The International Institute of Islamic Thought, Herndon, USA.

‘Awda J. (2008), Magasid al-shariah An introductory guide, published by The
International Institute of Islamic Thought.

Arkoun M. 2010, La Question éthique et juridique dans la pensée islamique,
Vrin, Paris.

Babés L et Oubrou T. 2002, Loi d’Allah, loi des hommes, Albin Michel, Paris.

Burgat F, 2008, L'Islamisme au Maghreb, La voix du Sud, Paris, Petite
bibliotheque Payot.

Chebel M. (2004), Manifeste pour un Islam des Lumiéres, Hachette
Littérature, Paris.

Hallag W.B. (1997), A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to
Sunni Usul al-Figh, Cambridge, Cambridge University Press.

Ibn Ashur T. (2006), Ibn Ashur: Treatise on Magasid al-Shariah, trans.
Mahamed El-Tahir EI-Mesawi, Herndon, VA: The International Institute of
Islamic Thought.

Jasser Auda (2011), Magasid Al-Shariah A Beginner’s Guide, International
Institute of Islamic Thought.

Jedwab J. (2006), «Entretien avec Jack Jedwab», dans Québécois et
musulmans main dans la main pour la paix, sous la direction de Marie-
Eve Martel, Lanco6t éditeur, Montréal.

Massicard E. (2009), «Lislamisme turc & I’épreuve du pouvoir municipal »,
Critique internationale 1/2009 (n° 42).

Roy (2012), L’Echec de I’Islam politique, Service de presse - Société -
Publication date: vendredi 2 mars 2012. http://www.clio-cr.clionautes.
org/l-echec-de-I-Islam-politique.html.



150

Paillé P. (2006), «Qui suis-je pour interpréter?», dans La Méthodologie
qualitative. Postures de recherche et travail de terrain, sous la direction
de Pierre Paillé, Paris, Armand Colin, p. 99-123.

Ramadan T. (2008), La Réforme radicale, éthique et libération, Presses du
Chéatelet, Paris.

Ramadan T. (2013), «Dépasser l'islamisme>», http://tarigramadan.com/
blog/2013/08/05/depasser-lislamisme/

Ramadan T. (2003), Les Musulmans de l‘occident et I'avenir de I'Islam,
Sindbad, Paris.

Rougier B. (2004), «Lislamisme face au retour de I'Islam?», Vingtiéme
Siecle, Revue d’'histoire 2/2004 (n° 82), p. 103-118. URL: www.cairn.
info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2004-2-page-103.htm).

Roy O. (2014), Il n’y a plus d’Islam politique, mais de I’Islam en politique,
La Croix, 2-01-2014,http://www.la-croix.com/Actualite/Monde/
Olivier-Roy-Il-n-y-a-plus-d-Islam-politique-mais-de-I-Islam-en-
politique-2014-01-02-1083710.

Seniguer H. (2013), Genése et transformations de l’islamisme marocain a
travers les noms. Le cas du Parti de la justice et du développement,
Mots. Les langages du politique 3/ 2013 (n° 103), p. 111-120. URL:
www.cairn.info/revue-mots-2013-3-page-111.htm

Talbi M. (2014), «L'Islam est né laic», Jeune Afrique, n° 28, 07/2014, http://
www.jeuneafrique.com/Article/JA2793p034.xml0 /

Tammam H. (2015), «Le salafisme, une voie pour dépasser le
postmodernisme: étude de cas: la chaine de télévision salafiste an-
Nas», in Médias et islamisme [en ligne], Beyrouth, Presses de I'Ifpo,
2010 (généré le 21 janvier 2015).

URL:www.cairn.info/revue-critique-internationale-2009-1-page-21.htm.



La justice dans le discours islamiste
actuel : analyse rawlsienne des difficultés
a fonder une société juste dans l'espace
arabo-musulman

Mohamed Ourya

Un des constats retenus concernant l'islamisme actuel est son échec a
créer un climat de conciliation entre la religion musulmane et la démocratie
occidentale®. I était plus préoccupé par l'islamisation de la société et les
discours eschatologiques, préparant l'individu et la société au salut de l'au-
dela. Le respect des exigences de la démocratie comme I'élargissement

de la participation aux décisions politiques, les libertés individuelles ou
communautaires, ne seraient guére a l'ordre du jour. Dans la foulée des
événements du «printemps arabe», I'islamisme s’est vu contraint de
renégocier le pacte social avec d’autres courants d’idéologies différentes.
En fait, on pourrait avancer qu’en tant que protagonistes politiques et
sociaux, les différents mouvements de tout bord ne partagent pas la méme
conception politique de la société et méme de la justice.

Ce qui a constitué un défi difficile a surmonter pour tous ces courants et
non seulement pour le courant islamiste, dans un systéme voulu comme
démocratique et fondé sur un processus électoral libre. D'ailleurs, celui-ci
pourrait facilement, et de la maniére la plus démocratique, favoriser un
groupe ou un parti, qui au nom de la majorité pourrait bafouer les droits
humains les plus élémentaires. Ce qui serait en fait un retour a la dictature
au nom de la démocratie méme.

Le partage d’'une méme conception de la justice est un postulat de base
pour définir une «société bien ordonnée», qui est «une société ol chacun
accepte et sait que les autres acceptent les mémes principes de la justice
et ou les institutions sociales de base respectent - et sont connues pour
respecter - ces principes?». Ce concept de «société bien ordonnée» pour
John Rawls (1921-2002) engendre sa propre stabilité a partir du moment
ou des forces endogénes en son sein convergent vers la fortification de ses
institutions justes>.

151



152

L'objectif est de montrer qu’un des points d'achoppement - sinon le
principal - de I'islamisme, comme les autres courants idéologiques, est
justement I'absence d’une vision commune de la justice. De toute évidence,
il appert assez clairement que les mouvements islamistes ont fait de cette
notion leur cheval de bataille?, sans une théorisation du concept et sans
pour autant chercher a l'identifier dans un ordre négocié auquel doivent
impérativement prendre part les autres composantes de la société. Dans
cet empressement pour le changement, le terme, fortement utilisé pour des
fins électorales, est considéré comme une notion métaphysique a laquelle
la société doit aspirer. A titre d’exemple, le prédicateur égypto-qatari
Youssef al-Qaradawi fait découler la notion de la justice de I'application

des dispositions de la Shari’a, qu’il considére d’ailleurs comme un besoin
fondamental pour I’'homme®. Ce qui apparait en opposition diamétrale avec
la conception de la justice prénée par I’'un des penseurs de la modernité
politique, John Rawls.

C’est en fait cette contradiction qui pourrait nous servir afin d’essayer de
poser une problématique dans cette intervention et qu’on pourrait formuler
ainsi: la justice dans le discours islamiste en faveur de la démocratie, dans
sa forme numérique pourrait-elle fonder une société juste a I'image d’une
société rawlsienne®?

Pour essayer de mener une réflexion sur une telle problématique, il serait
adéquat de faire un détour par deux ouvrages qui ont marqué |’histoire
de la philosophie politique occidentale. Il s'agit du «Fédéraliste » et de la
«Théorie de la justice»8.

En effet, dans le célébre papier n° 10 du «Fédéraliste»® paru au Etats-Unis
dans les années 1787-1788, James Madison (1751-1836)'° a avancé que
«les décisions politiques sont trop souvent prises, non en conformité avec
les regles de justice et les droits du parti minoritaire, mais par la force
supérieure d’une majorité intéressée et autoritaire!'». Le 4° président des
Etats-Unis d’Amérique était préoccupé par ce qu'il a appelé «faction »'?
dans son texte. Dans le contexte actuel post-printemps arabe qui nous
concerne dans les lignes qui suivent, ces factions pourraient prendre la
forme de groupes sociaux ou politiques qui dominent la scéne politique,
voire méme I’Etat, et travaillent pour leurs propres intéréts, sans égard
aux regles de la justice qui seraient, le cas échéant, largement violés.
C’est ainsi qu’apparaissent les limites du systéme démocratique basé

sur les élections et seulement sur celles-ci, susceptibles de favoriser un



groupe - notamment le courant islamiste - au détriment des autres, ou au
détriment de la société méme. Ceci fera I'objet d’une réflexion dans une
premiére partie.

C’est pourquoi, d’'un c6té, un compromis s’avere difficile car il n‘est pas
recherché de bonne volonté, ni de bonne foi, par les protagonistes, et de
I'autre, le systéme électoral devient le tremplin pour imposer sa vision
éthique de la société et court-circuiter les autres. C’est pourquoi, dans une
seconde partie, on sera amené a montrer qu’une des difficultés du courant
islamiste, c’est justement son incapacité a s’ouvrir aux autres courants
pour |'élaboration d’une vision commune de la justice, comme le veut la
conception rawlsienne de la société juste.

1. DES MEFAITS DE LA DEMOCRATIE SANS ESPRIT LIBERAL

Il est peut-étre assez décourageant pour toute démocratie naissante
dans la région du MENA, de se rendre compte que les constitutions les
plus démocratiques du monde ne seraient guere a l'abri des aléas de

la dictature, pouvant éventuellement s’imposer dans un pays libéralo-
démocratique. A ce sujet, on rapporte la réflexion de Kurt Gédel (1914-
1978) sur la constitution américaine. Pour le logicien et mathématicien
austro-américain, celle-ci permettait en toute |égalité, de transformer le
régime politique du pays en régime dictatorial>.

Ce passage a un systéme non démocratique en usant des mécanismes
formels de la démocratie a été prévu par les Péres de la constitution
américaine comme il a été signalé plus haut. D'ailleurs, dans une
perspective naturaliste, Madison acceptait le penchant de la domination
chez I’8tre humain en général. Dailleurs dans le 51° papier du
«Fédéraliste», il avance que «si les hommes étaient des anges, aucun
gouvernement ne serait nécessaire *». Toute la réflexion de Madison était
donc axée sur la maniere de s’y opposer.

1.1. Le « Fédéraliste » et les remédes aux méfaits de la démocratie

Effectivement, afin de guérir les maux des «factions», c’est-a-dire quand
celles-ci deviennent «ennemis des droits des autres citoyens ou des

153



154

intéréts permanents et généraux de la communauté », Madison refuse
d’abolir la liberté pour ces «factions»>. Ce type de reméde est pour Iui
«pire que le mal»*®. Autrement dit pour Madison, c’est plus rentable de
donner la liberté et tolérer ceux qui la refusent pour les autres, au nom de
la démocratie qui leur a permis de prendre le pouvoir. En fait, cette these
s’inscrit dans une certaine tradition de la pensée libérale. Certainement,
I'ouvrage le plus structuré de son auteur sur la question est De la liberté de
John Stuart Mill (1806-1873), qui fait du respect total des libertés au sens
le plus large!’, une nécessité pour la mise en place d'une société libre'®,
Dans cette vision, Mill invite méme ceux qui refusent la liberté aux autres
de s’exprimer. Ce qui ne peut qu’atténuer les divergences et étre bénéfique
pour le vivre en commun.

Ce qui s’ouvre sur la question de la tolérance envers les intolérants, une
guestion largement débattue dans la philosophie libérale. D'ailleurs, Rawls
va aller jusqu’a considérer que la liberté pourrait constituer un remede
pour l'intolérance®®.

Cela étant, le remede privilégié par Madison reste dans l'agir en aval contre
les effets de ces maux. A ce sujet, il fait la différence entre une faction
minoritaire dont le mal pourrait étre facilement éliminé par la majorité.

Le remede est fourni par le principe républicain qui permet a celle-ci

de s’opposer aux projets sinistres de la faction minoritaire par un vote
régulier®®. Jusque-I3a, le jeu politique est respecté par la relation majorité-
minorité et il reste assez clair. Qu’en est-il maintenant si la faction, ayant
des projets sinistres pour la société et s‘oppose aux libertés des autres,
est majoritaire ou réussit a avoir la majorité par un quelconque moyen? Le
soutien populaire de cette faction, lui permet de sacrifier les droits d’autres
citoyens. Pour Madison, il est possible de remédier a cette situation, en
rendant cette faction incapable de constituer une majorité et exécuter ses
politiques oppressive521. Toutefois, qui peut permettre un tel controle?

C’est en fait la république, c’est-a-dire «un gouvernement dans lequel le
systéme représentatif existe??», qui est susceptible de mettre en place les
remédes pour de tels dérapages.

Madison procéde ici a une différenciation entre la démocratie pure, qui

est pour lui inadéquate comme remeéde aux maux des factions, et la
république, dont principalement la délégation du gouvernement aux élus.
Cette différence a pour effet «d’affiner et d’élargir les vues publiques®®», a



155

travers la médiation entre les élus «dont la sagesse saura mieux discerner
les vrais intéréts de leur pays, et qui, en raison de leur patriotisme et

de leur amour de la justice, seront moins disposés a les sacrifier a des
considérations temporaires ou partiale524>>. C’est ainsi que Madison, pose
au moins deux conditions pour faire face aux maux des «factions». Le
patriotisme et I'amour de la justice. Mais encore faut-il définir la justice,
objet de I'amour des élus. Il appert évident que les élus, et donc la société,
se doivent de lui donner un méme sens moral. Sinon la discorde serait
difficilement insurmontable.

Cela étant, au-dela des différences entre les préoccupations américaines
a I'époque de Madison et celles de la société arabo-musulmane post-
printemps arabe, ce que proposait le Fédéraliste aux Américains de la fin
du 18°€ siécle, pourrait servir a analyser la situation post printemps arabe
dans la région du MENA.

1.2. Des dérives des mouvements islamistes dans la démocratie

En effet, plusieurs pays du printemps arabe ont vu surgir le courant
islamiste sur la scene politique. Les premiéres victoires des partis
islamistes tunisien (an-Nahda), égyptien (Parti de la Justice et de la

Liberté des Fréres musulmans), et marocain (Parti de la Justice et du
Développement), dans les premiéres élections aprés le printemps arabe,
interpellent a plusieurs niveaux. Elles illustrent une sympathie populaire
pour le discours a connotation religieuse. Plus généralement, dés qu’une
place est faite aux partis islamistes lors d’élections, ils I'emportent souvent,
avant méme le printemps arabe?®’.

Comment expliquer ceci? En premier lieu, il faudrait tenir du poids de

la religion dans la culture politique et sociale de la région, et utilisons la
définition donnée par le philosophe Sadeq Jalal al ‘Azm, qui reste assez
révélatrice dans cette perspective. Le penseur syrien définit la religion dans
cet espace comme «une force massive qui intervient au cceur de nos vies,
influence notre structure mentale et psychique, détermine notre maniére
de penser et nos réactions sur le monde ol nous vivons et constitue une

partie intégrante de nos comportements et nos habitudes?® ».



156

En second lieu, pour illustrer I'appui populaire au discours religieux

dans I'espace moyen-orientale en général, on rappelle ici la réponse de

la majorité des iraniens questionnés par le philosophe frangais Michel
Foucault en visite en Iran, comme correspondant du journal italien Corriere
della Sera au moment de la révolution contre le Shah Mohammed Réza
Pahlavi a la fin des années 70. En effet, arrivé a Téhéran et a Qom, Michel
Foucault demanda aux Iraniens dans les rues: «Que voulez-vous?»,
Quatre Iraniens sur cing lui répondirent: «Le gouvernement islamique>>27.
Certainement, il faut considérer que les iraniens vivaient sous la dictature
du Shah Mohammed Reza Pahlavi et voulaient s’en débarrasser, mais le
fait d’espérer vivre sous un gouvernement islamique est révélateur. Ce
gui montre que la société est restée encadrée par le discours religieux qui
véhicule une telle vision, en dépit de la présence des forces nationalistes,
progressistes ou libérales iraniennes.

La percée des courants islamistes revient principalement a la force de la
religion et a son renouveau, suite au désarroi des courants nationalistes,
progressistes et libéraux, et surtout I'’échec des tentatives de sécularisation
au sein du paradigme monothéiste arabo-musulman.

Cette percée a engendré des réactions contradictoires entre acceptation

et refus de la part des autres protagonistes politiques. Il s’est avéré que

le courant islamiste, pour les raisons déja citées et aussi pour avoir été
plus proche de la rue arabe que les autres courants. Tandis que le courant
libéral est resté a la recherche des libertés individuelles, comme elles ont
été développées en Occident des Lumiéres, sans pouvoir la théoriser dans
sa culture arabo-musulmane, ni faire profiter la société de ses fruits, pour
s’allier enfin aux pouvoirs despotismes et les plus traditionnalistes dans la
région. Alors que le courant de la gauche, avec son histoire d’échecs et de
division en plus de son discours militant plutoét abscons pour la population,
est resté loin des préoccupations et des sensibilités du citoyen appartenant
a cette région. En plus pour survivre politiguement dans un contexte
difficile et qui lui est défavorable, il a di atténuer son opposition au
despotisme et rechercher des alliances sans fondements avec des courants
qui lui sont idéologiquement opposés.

En fait, dans un espace politique nouvellement libéré, il appert assez
clairement que le courant islamiste demeure largement favorisé dans tout
processus électoral. D'ou se pose la question relative a la restriction de la



157

démocratie dans sa forme numérique, en négligeant une vision commune
de la justice sociale.

Cette démarche a été déja expérimentée par I'Iran juste apreés la révolution
de 1979. En effet, les élections législatives du 13 mars 1980, ont propulsé,
comme attendu, le Parti de la république islamique nouvellement constitué
et en faveur pour |'établissement d’une république islamique. Le parti a
remporté 85 des 270 siéges de I’Assemblée consultative islamique (Majles-e
Shora-yeEslami) et ses alliés 45 sieéges®®. Ce qui lui a permis d’adhérer aux
idées du Guide Supréme Khomeiny et adopter une nouvelle constitution

du pays intégrant le concept de Velayat-el fagih (Tutelle du théologien
juriste)zg, qui donne au Guide Supréme des pouvoirs étendus en politique.

Autrement dit, la démocratie numérique et le vote populaire a servi pour
fermer les portes devant l'instauration d’'une démocratie incluant toutes
les composantes de la société. Au nom de cette démocratie numérique
toujours, les forces libérales, nationalistes et socialistes iraniennes ont été
largement marginalisées.

L'exemple iranien est patent pour montrer les dérives de la démocratie
numérique, lorsque plusieurs protagonistes politiques ont chacun sa
propre vision pour l'avenir du pays aprés la chute d’une dictature ou d’une

autocratie créant, ou menacant de créer, un vacuum politique.

L'autre exemple a citer dans ce sens est celui égyptien. Les premiéres
élections apres |I'ére Moubarak a donné la victoire au parti Liberté et
Justice, des Fréres musulmans avec 222 siéges, suivi des salafistes du Parti
an-Nour avec 112 des 508 siéges de I’Assemblée du peuple.

Forts de leur majorité, les islamistes égyptiens ont montré une certaine
animosité envers leurs autres courants surtout le courant laic, et vice
versa. Les préches et les émissions de télévision dans les chaines
satellitaires pro-islamistes versaient dans la critique, l'insulte et
I'anathéme. De la méme maniére, mais sans passer par la référence
religieuse, plusieurs chaines laiques, versaient dans la critique contre les
islamistes allant jusqu’a les considérer comme des traitres de la nation
égyptienne, a la solde de Qatar, de la Turquie ou autre.



158

D’un autre c6té, I'exemple qui illustre la possibilité de la dérive
démocratique est celui de la Déclaration constitutionnelle du

21 novembre 2012, signée par I'ex-président Mohamed Morsi. Avec une
telle déclaration, Morsi a renforcé ses pouvoirs en immunisant ses décisions
contre un recours devant la Haute Cour constitutionnelle (article 2), en se
donnant le pouvoir de nommer un procureur général (article 3) et en se
donnant le pouvoir de prendre seul des décisions s’il s'avére qu’il y a un
danger sur les citoyens, le pays et les institutions (article 6).

En fait, ces différents courants, dont certains se sont convertis récemment
a la politique comme les salafistes, se donnent la mission de changer
I'avenir de la société. Sauf que, les visions de ces différents groupes et
courants s’avérent contradictoires et leur affrontement serait inévitable,

en l'absence d’un garant de stabilité. Le risque d’affrontement s’apparente
donc a une multi-polarisation de la société entre plusieurs visions politiques
et morales contradictoires de la société.

A ce niveau, les remédes de Madison & propos des maux des «factions»
ennemis des droits des autres et qui veulent imposer leurs visions pour
servir leurs propres intéréts, s’avérent inadéquats, puisque les conditions
du patriotisme et I'amour de la justice peuvent facilement étre détournés
par les protagonistes politiques volontairement ou non. D’ailleurs, la notion
de la justice demeure fortement polysémique surtout dans I’'espace arabo-
musulman ot plusieurs systémes de valeurs®® cohabitent et ont engendré
des conflits politiques et sociaux dans la culture arabo-islamique. Dans ce
cas, les groupes éthiques peuvent outrepasser le droit en vigueur au nom
d’une certaine vision de I'éthique, qu’ils veulent imposer comme vison de
I'avenir de la société.

Cela étant, a ce niveau, on sera amené a revoir les théses rawlsiennes sur
la justice sociale.

2. LA JUSTICE DANS LE DISCOURS ISLAMISTE ET LES OBSTACLES
DEVANT LA SOCIETE RAWLSIENNE

Pour Rawls, la solution du probléme des inégalités dans les sociétés
modernes occidentales réside dans le fait que les deux courants dominants,



égalitariste et libertarien, doivent se mettre d’accord sur la définition d’'une
société juste ol les intéréts personnels sont mis de coté.

Mais comment mettre ses intéréts personnels de c6té? Rawls s’inspire de
Kant et de son impératif catégorique qui permet de se mettre a la place
des autres®!. Toutefois, il reste conscient qu’il est difficile, voire impossible,
de fonder une société juste sur la charité. C’est pourquoi, il élabore une
procédure de justification de la justice comme équité. C'est la « position
originelle et le voile d’ignorance», ol toute personne ignore sa position

et celles des autres. C’est un contrat hypothétique qui ne peut exister
dans la réalité, qui propose des individus amnésiques et qui entrent dans
un dialogue pour pouvoir décider dans quelle société juste ils souhaitent

vivre32,

2.1. La justice dans la société rawlsienne

Pour Rawls, dans cette discussion lors de la position originelle, la recherche
de l'intérét personnel se confond avec l'intérét général. C’est ainsi qu’est
garantie I'impartialité et donc une véritable justice. Apres ce long débat
lors de la position originel, les protagonistes seront amenés a prendre

en considérations les deux principes rawlsiens de la justice qui régissent

la société bien ordonnée selon Rawls. Le premier principe est celui de

la Liberté, ou «chaque personne doit avoir un droit égal au systéme le

plus étendu de libertés de base égales pour tous qui soit compatible avec
le méme systéme pour les autres®3.» Le second principe est celui de la
différence, selon lequel, «les inégalités sociales et économiques doivent
étre organisées de fagon a ce que, a la fois, (a) I'on puisse raisonnablement
s’attendre a ce qu’elles soient a I'avantage de chacun et (b) qu’elles soient
attachées a des positions et & des fonctions ouvertes a tous>*». Rawls
assure que le premier prone sur le second qui vient limiter le premier avec
les deux conditions.

Le systéme étendu des libertés de base demeure en fait le socle, puisqu’il
réunit autour de lui I'acceptation des membres de la société. Ces libertés
de base comprendraient les libertés liées aux droits de I’'homme (liberté
de pensée et de conscience, d’expression, d’association, etc.), les libertés
civiques et politiques, et, les autres libertés sociales économiques, etc>>.

159



160

Le plus important est que les membres de la société acquiérent le méme
sens de la justice36, et c’est le fondement méme du contrat social. Cette
conception de la justice qui doit étre reconnue publiquement dote la société
d’une certaine stabilité. En fait, elle reste plus forte que le droit lui-méme.

En plus, Rawls souligne qu’un systéme de justice efficace ne peut exister
dans un contexte ou chacun ne veillerait qu’a ses intéréts propres.

Afin d’obtenir une société bien ordonnée, le sens de la justice a travers un
développement moral en trois étapes. Soit la morale de l'autorité, la morale
de groupe ainsi que la morale fondée sur des principes. Rawls insiste sur la
cohérence entre ces trois morales®’, qu’il érige en trois lois3®.

D’autre part, Rawls souligne le principe de réciprocité qui réconcilie le point
de vue du moi et celui d’autrui avec celui de I'égalité, pour fonder I’équilibre
entre les personnes fourni par les principes de la justice39.

Il est évident que Rawls restreint ses théses aux sociétés occidentales,
ou le religieux a disparu de I'agora et devenue une affaire personnelle.
D’ou peut-étre la difficulté de I'appliquer aux sociétés arabo-musulmanes.
Toutefois, cela ne nous empéche pas d’y voir un horizon pour les sociétés
post-printemps arabe, surtout la Tunisie.

Cela étant, au-delad des dilemmes posés par les théses rawlsiennes?®?, et
corrigés par lui durant au moins trois décennies, elles pourraient servir
aux protagonistes politiques et sociaux dans I’espace du MENA aprés les
événements du printemps arabe. D’olu la question qui s’impose ici est: le
discours islamiste peut-il favoriser une société arabo-musulmane juste a la
lumiére de la théorie rawlsienne de justice?

2.2. La liberté de conscience: acceptation constitutionnelle et refus
islamiste et social

De prime abord, il semble que le courant islamiste a privilégié les voies du
processus électoral, pour s'imposer sur la scéne politique, en négligeant de
mettre en place une vision éthique commune sur la société, a travers les
libertés de base dont I'individu pourrait jouir comme tout autre appartenant
a la méme société.



Ce qui a été privilégié aussi c’est la mise en place d’'une maniére plutét
rapide‘”, de nouvelles constitutions remaniées, que les protagonistes
politiques se sont empressés d’applaudir, sans grande consultation et en
mettant de I'avant leurs propres intéréts et visions. Certes, une panoplie
de libertés figurent dans les constitutions, mais elles demeurent abstraites
et risquent de ne jamais étre intériorisées par le citoyen normal comme la
liberté de conscience par exemple.

Il est certain que l'une des libertés primordiales en Occident demeure
cette forme de liberté, qui pourrait constituer un des critéres essentiels de
I'acceptation de l'autre en tant que citoyen sans égard a son appartenance
religieuse, son agnosticisme ou son athéisme. Cette acceptation de I'autre
demeure fondamentalement importante dans une société bien ordonnée
selon Rawls.

Certainement la nouvelle constitution tunisienne a instauré la liberté

de conscience*?, toutefois, il faut signaler que celle-ci est déja inscrite
clairement ou d’'une maniére détournée, dans les constitutions iranienne
(art. 23) et turque (art. 15) en vigueur, sans pour autant étre mises

en ceuvre dans les lois, ni acceptée clairement par la société qui a
tendance a se contrdler, surtout quand cette forme de liberté est exposée
publiquement.

D’ailleurs l'inscription de la liberté de conscience dans la constitution
iranienne depuis 1979, n‘a pas protégé les droits de la minorité sunnite*?,
qui ne fait pas partie des minorités religieuses énumérées par l'article 13*%,
En plus, il est certain que le droit iranien ne prévoit pas de peine pour
I'apostasie, mais plusieurs proces ont été intentés contre des musulmans
qui se sont convertis a d’autres religions ou méme devenus athées et qui

ont été exécutés®.

Le cas turc aussi reste précaire dans cette question, méme avec une
laicité imposée depuis prés d’un siécle et garantie par I'armée et non pas
par une reconnaissance réciproque des libertés de base, en vertu de la
thése rawlsienne. En effet, plusieurs procés ont été intentés contre des
intellectuels et artistes pour blasphéme46.

En fait, les libertés de base nécessaires a la stabilité de la société dans
la pensée rawlsienne, dont la liberté de conscience traitée ici comme
exemple, nous servent de critére pour juger la capacité d’une société a

161



162

accepter les différences méme les plus extrémes, comme celles de I'Autre
différent croyant ou non. En effet, une société ou le droit de croire (ou ne
pas croire) est érigé en liberté de base, serait plus apte a s’opposer a toute
forme d’instrumentalisation de la religion par le pouvoir politique, et serait
plus encline a barrer la route au religieux de s’abriter dans les sérails du
politique®’.

Dans cette perspective, mentionnons que la laicité telle qu’elle a été
appliquée par les pouvoirs dits progressistes, avait elle aussi échoué a
protéger les libertés de base et les pouvoirs dit laics ne se sont jamais
génés a s’allier aux religieux pour des raisons purement politiques.
L'expérience du Baath en Syrie en est un exemple clair sur les liens d’un
pouvoir qui se définit comme laic avec les Ulémas et les Muftis, qui ont un
pouvoir important sur la société.

Cela étant, afin d’illustrer les difficultés du discours islamiste a forger
la notion de justice, dans une perspective de |'acceptation de I'’Autre
moralement différent, on traitera de I'exemple de Youssef Qaradawi.

2.3. La justice dans la pensée islamiste actuelle: Qaradawi versus
Ghannouchi

Le célebre prédicateur égypto-qgatari avance dans son ouvrage déja cité,
plusieurs droits comme celui de choisir sa religion, celui de la liberté de
penser et celui de I'opinion. Ces droits et libertés sont sans doute puisés
dans la Déclaration frangaise des droits de I'homme et du citoyen de

1789 ou encore celle universelle de 1948. Pourtant Qaradawi se permet
également de déclarer que le respect de ses droits et ses libertés «est un
devoir et une nécessité au regard de I'islam*®». En effet, Qaradawi ne se
soucie guere des contradictions qui peuvent découler de son enthousiasme
a attribuer des notions appartenant au paradigme de la modernité a une
religion dont les postulats de base, théologiques et fighistes furent jetés au
Moyen-age.

Par exemple, le fait de considérer que l'islam a imposé a ses adeptes le
respect de la liberté d’opinion entre en contradiction flagrante avec la
position d’'un Qaradawi représentant du courant de l'islam «éclairé, modéré
et engagé>» (comme il le définit) face au musulman laic qu’il apostasie,



163

qui considére son mariage comme nul et non avenu et qui appelle a son
jugement*®,

Dans le méme ordre d’idées, la contestation de la laicité constitue un

socle de l'univers idéel de Qaradawi, qui lui a consacré explicitement deux
ouvragesso. Sauf que celui-ci I'oppose a la religion®!. Qaradawi oppose a la
laicité un islam qui couvre tous les aspects de la vie. Un islam qui ne peut
donc accepter d’étre seulement toléré par un autre systéme de normes,
comme celui de la laicité par exemple. Lislam revendiqué ici demande et
exige un culte. A ce sujet, Qaradawi dit: «II [Ilislam] exige que son dogme
constitue I'ame de la vie, I'essence de I'étre et l'inspiration des membre

de la société et qu’il soit le fondement de la formation psychologique et
intellectuelle des membres de I'Oumma’?». C’est dans cette perspective
globalisante que le discours islamique traditionnaliste ne peut accorder a la
laicité et a la raison séculiére le pouvoir de |égiférer, et de le tolérer dans la
société comme une vision du monde et une pratique qui ne concernent que
Iindividu, et du coup ne pouvant pas déborder sur I'espace public neutre
religieusement selon Rawls.

Par ailleurs, Qaradawi se base sur la constitution égyptienne53 pour refuser
le principe de la laicité. Il cite I'article 2 de cette derniére et qui stipule
que l'islam est la religion de I’Etat afin de s’opposer & un systéme laic>*,
Cela dit, d'un point de vue constitutionnel, le discours salafiste se trouve
dans une position assez confortable par rapport aux discours laicisants. En
effet, I'Islam est la religion d’Etat ou de I'Etat dans plusieurs pays arabes
ou musulmans, méme si la plupart des constitutions arabes et islamiques
garantissent la liberté de conscience et la protection des autres religions
et confessions®®. C’est pourquoi Qaradawi se référe a la constitution pour
corroborer son point de vue. De plus, conscient que la laicité réduirait
Iislam a la sphére individuelle, Qaradawi pousse |'idée encore plus loin

du refus en apostasiant toute la société musulmane qui accepte la laicité
volontairement ou méme sous la contrainte. Sur ce point, il avance sur un
ton menacant qu’«avec la laicité, on I’ [le musulman] oblige a courroucer
Dieu et le défier ouvertement, car il s’est opposé a ses Lois, il sera donc
taxé d’infidélité ou d’injustice ou de déchéance, en vertu du Coran®®».

Par ailleurs, Qaradawi soutient: «Dans |'espace musulman, I'application
de la loi de Dieu dans le monde des humains est une demande populaire
issue de toutes les couches®’.» C’est ainsi qu’il défend I'application de la
Shari’a, comme une sollicitation populaire. Du reste, méme si la référence



164

de Qaradawi a la volonté populaire nous apparait populiste, il est difficile
de nier la demande populaire de I'application de la loi de Dieu, ou du moins
la réticence populaire de vivre en dehors du paradigme religieux, dans les
sociétés arabo-musulmanes.

Pourtant cette tendance n’est en fait pas partagée par tous les penseurs
islamistes, on rapporte ici les idées du leader d'an-Nahda, cheikh Rached
Ghannouchi au début des années 1980 déja. L'exemple de l'islamisme
tunisien constitue peut-étre I’'exception qui confirme la régle.

Cela étant, il faut dire que le point central de l'orientation du mouvement
islamiste en Tunisie est qu’il se considere non concerné par la mise en
place d'un Etat islamiquess, mais plutét par la protection des libertés
publiques et leur promotion dans la culture générale.

D’ailleurs c’est au nom de la liberté, que Rached Ghannouchi accepte les
partis laiques et méme communistes, tant qu’ils acceptent eux-mémes

le jeu démocratique qui n‘exclut pas I’Autre différent®. Il explique son
approche par le fait que plusieurs mouvements islamistes ne partagent pas,
ou l'acceptent difficilement, ou par la nécessité inévitable que le pouvoir
tire sa légitimité de la société®®,

C’est dans cette perspective, que le mouvement islamiste tunisien a déclaré
qu’il ne s’opposait pas a tout autre mouvement, dont le parti communiste
lui-méme, sur la scene politique tunisienne, puisque c’est le peuple qui a le
dernier mot®.

Cette position qui date déja d’une trentaine d’années, est restée inchangée
et elle est apparue aprés le printemps tunisien a travers les débats menés
entre an-Nahda et les autres partis, libéraux ou de gauche, pour instaurer
la démocratie dans une phase transitionnelle difficile que son homologue
égyptien n‘a pu gérer pour plusieurs autres raisons.

C’est la démocratie et les droits de la personne que Rached Ghannouchi et
le mouvement islamiste tunisien recherchait, et non l'instauration de I’Etat
islamique. Pour la simple raison que ce mouvement ne se donnait guére

la mission exclusive du tuteur du peuple, ni de son représentant, au nom
de l'islam. En sus, il était conscient que l'islam tunisien et au Maghreb en
général n'est pas le méme que dans les pays du Golfe ou au Moyen-Orient.



165

Cette forme de l'islamisme ne trouve aucun géne a s’approprier la culture
occidentale. En plus de la réhabilitation de I'’école moderniste tunisienne
spécialement I'apport de Khair-Eddine Pacha [Ettounsi] (18207?-1890),
surtout concernant les droits de la femme musulmane. D‘ailleurs, la position
d’an-Nahda pour les droits de la femme tunisienne a été reconfirmée par
Ghannouchi plusieurs fois aprés la révolution tunisienne de 2011.

Cela étant, le Printemps arabe a donné l'occasion a cet islamisme tunisien
de participer a la démocratie naissante en Tunisie. Ce qui a abouti a

une constitution qui a pu rallier les différents protagonistes et acteurs
politiques. En plus, sa défaite quoique relative dans les derniéres élections
de 2014, ont prouvé qu’il reste encore fidéle a ses principes et ses
postulats esquissés en haut.

CONCLUSION

A titre de conclusion, on peut dire que cette intervention avait pour objectif
de montrer des limites et proposer des solutions.

Les limites ont pu été constatées avec James Madison, concernant la
démocratie quand elle est restreinte dans sa forme numérique. Le cas
échéant un parti politique pouvait facilement imposer sa vision et s‘opposer
aux droits des autres selon les termes de Madison, s’il sort gagnant des
élections. Le printemps arabe nous donne |'occasion de vérifier cette thése,
ou les partis islamistes étaient impatients de mettre en place des élections.

C’est pourquoi, en vue d’instaurer un systeme politique juste, il a fallu
penser d’abord a instaurer les bases d’une société juste, qui prend en
considération les besoins de la minorité (économique, politique, religieuse
ou autre). C’est ce qui a été permis avec un détour par les théses
rawlsiennes sur la société bien ordonnée dans laquelle, les membres sont
respectueux de ce qu’il a appelé les principes de justice qui mettent en
évidence les libertés de base. Ce détour par Rawls a été complété par la
mise en évidence des idées de Qaradawi afin de montrer la difficulté du
courant islamiste a mettre en place un ordre socio-politique nouvellement
négocié comme dans le cas des pays post-printemps arabe. Pour finir
avec un éclairage sur I'exception du cas tunisien - avec les idées de
Ghannouchi - qui constitue un cas exceptionnel dans le monde arabe



166

post-printemps arabe, ou les protagonistes ont pu montrer une certaine
ouverture pour le débat avec l'lautre ayant une vision éthique de la société
diamétralement opposée que la sienne.

NOTES

1 | On exclut ici les expériences notables de I’islamisme turc et celui d’an-Nahda en
Tunisie aprés 2011.

2 | Rawls John, Théorie de la justice, édition le Seuil, 2009, p. 496.

3 | A ce sujet, Rawls dit « Une conception de la justice est plus stable qu’une
autre si le sens de la justice qu’elle engendre est plus fort et plus susceptible
d’enrayer des tendances perturbatrices, et si les institutions qu’elle rend
possibles donnent lieu & des impulsions et & des tendances a agir injustement
qui sont plus faibles.», Rawls..., op. cit., p. 496.

4 | A titre indicatif, ou peut-&tre méme anecdotique, le terme apparait dans les
noms de plusieurs mouvements islamistes actuels. Par exemple, au Maroc, le
Parti de la justice et du développement, le mouvement Justice et Bienfaisance.
En Egypte, I'ancien parti politique des fréres musulmans, le Parti de la Liberté et
de la Justice et en Libye, le Parti pour la Justice et la Construction.

5 | Qaradawi soutient que cet homme « aura toujours besoin de la foi, qui lui révéle
le secret de l’existence, aux pratiques religieuses, qui nourrit son d&me et le lie
a son Dieu, a I'éthique et aux vertus, pour purifier son esprit et redresser son
comportement, et aux lois pratiques pour mettre en place de la justice entre lui
et les autres » Al Qaradawi Youssef, Al-islam wal-"alméaniyyah wajhan li-wajh
[L'Islam et la laicité face a face], Le Caire, maktabatWahba, 1997, 136.

6 | On s’inscrit ici dans I'une des problématiques du colloque qui a trait aux
représentations et croyances dans les discours islamistes, en focalisant la
question sur la justice dans sa dimension libérale. Autrement dit puisque une
partie de la mouvance islamiste a accepté la démocratie occidentale, mais est-
elle préte a accepter le libéralisme occidental, I’dme de la démocratie, qui guide
celle-ci et la corrige ?

7 | Hamilton Alexander, Jay John, Madison James, The Federalistpapers, USA,
CreateSpace Independent Publishing.

8 | Rawls John, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 2009, 665 pages.

9 | Hamilton Alexander, Jay John, Madison James, The Federalistpapers, op. cit.,
p. 45-51.

10| Le 4° président américain (1809-1817) et I’un des auteurs de la Constitution des
Etats-Unis.

11| Hamilton Alexander, Jay John, Madison James, The Federalistpapers, op. cit.,
p. 45.

12| « Par faction, j'entends un certain nombre de citoyens, formant une majorité ou
une minorité de la société, qui sont unis et conduits par une impulsion commune
de passion ou d’intérét, ennemis des droits des autres citoyens ou des intéréts
permanents et généraux de la communauté. », 1bid., p. 45-46.



13]

14|

15]

16|

17]

18|
19|
20|

21|
22|
23|
24|
25|

26|

27|

28|

167

Cette réflexion est rapportée d’une maniére anecdotique par les biographes de
Gdédel, quand celui-ci voulait passer I'examen de la citoyenneté américaine en
1940. Lors de son entretien avec le juge, celui-ci fit savoir & Godel, qu’aux Etats-
Unis, la dictature, sous laquelle Gédel vivait en Autriche rattachée a I’Allemagne
hitlérienne en 1938 et 1945, ne risquerait pas de se reproduire. Pour G6del,

au contraire, les failles logiques de la constitution américaine le permettent
logiquement ! Pour plus d’informations, voir par exemple : Nagasawa Yujin, The
Existence of God : A Philosophical Introduction, London/New York, Routledge,
2010, p. 42-43.

Hamilton Alexander, Jay John, Madison James, The Federalist papers, op. cit.,
p. 288.

Benjamin Constant (1767-1830) dans Principes de politique et Alexis de
Tocqueville (1805-1859) dans De la démocratie en Amérique ont parlé eux aussi
de la tyrannie de la majorité au nom de la démocratie.

Hamilton Alexander, Jay John, Madison James, The Federalist papers, op. cit.,
p. 46.

Pour Mill, la liberté doit englober « le domaine intime de la conscience qui
nécessite la liberté de conscience au sens le plus large : liberté de penser et de
sentir, liberté absolue d’opinions et de sentiments sur tous les sujets, pratiques
ou spéculatifs, scientifiques, moraux ou théologiques » Voir : Mill John Stuart,
De la liberté, Paris, Gallimard, 1990, p. 78.

Ibid., p. 79.
Rawls John, Théorie de la justice, op. cit., p. 255.

Hamilton Alexander, Jay John, Madison James, The Federalist papers, op. cit.,
p. 48.

Ibid., p. 48.
Ibid., p. 48.
Ibid., p. 49.
Ibid., p. 49.

A titre d’exemple, en Algérie, dans les élections législatives de 1991, le part
islamiste (le FIS [Front Islamique du Salut] obtient 188 siéges sur 231, soit prés
de 82%. En Egypte, les Fréres musulmans se sont constitués comme la premiére
force de l'opposition, en rapportant 76 sieges, dans les élections Iégislatives de
2005. Le Hamas aussi a remporté les élections Iégislatives palestiniennes en
2006. Et en Turquie, les islamistes du Parti de la Justice et du Développement
AKP remportent les élections de 2007.

Al '"Azm Sadeq Jalal, Naqd al-fikrad-dini [Critique de la pensée religieuse],
Beyrouth, Dar at-tali’d, 7° édition, 1997, p. 12.

Cité par : Olivier Lawrence et Labbe Sylvain, « Foucault et I’Iran : a propos du
désir de révolution», Canadian Journal of Political Science, Revue canadienne de
science politique, vol. 24, n°® 2, juin, 1991, p. 222.

Nohlen Dieter, Grotz Florian, Hartmann Christof, Elections in Asia: A data
handbook, volume I : Middle East, Central Asia, and South Asia, Oxford
UniversityPress, 2001, p. 74.



168

29|

30

31|

32|

33|
34|
35|
36|
37|
38|

39|
40|

41|

Selon le Principe 5 de la constitution iranienne : « Dans la République Islamique
d’Iran, pendant I'absence de son Eminence le Vali-e-Asr [Imam du Temps,

1°" Imam des musulmans Chiites, dont ils attendent la résurrection], «que Dieu
héte sa réapparition», la direction des Commandements de Dieu (Velayat-e-Amr)
et I'Imamat des Croyants est a la charge d’un jurisconsulte religieux (Faghih)
juste, vertueux, au fait de I’époque, courageux, gestionnaire et habile, qui en
assume la charge conformément au Cent Septiéme Principe. »

On se réfere ici a la définition de Mohamed Abed Al Jabri. Pour le penseur
marocain, un systéme de valeurs guide le comportement groupal intellectuel,
spirituel et mental. Voir Al Jabri Mohammed Abed, Al-‘aqgl al-akhlaqi al-‘arabi:
dirdsa tahliliyya naqgdiyya li-nuzum algiyam fi al-thaqafa al-‘arabiyya [La raison
éthique arabe : étude analytique et critique des systémes de valeurs dans la
culture arabe], Beyrouth, Casablanca, Al markéz At-thaqafi al-'arabi, 2001, p. 24.

L'impératif catégorique est formulé ainsi par Kant: « Agis seulement selon la
maxime par laquelle tu puisses en méme temps vouloir qu’elle devienne une loi
universelle », Kant Emmanuel, Métaphysique des mceurs 1, Paris, Flammarion,
1994, p. 178.

Les riches ne savent pas qu’ils sont riches, pour ne pas choisir une société qui
privilégie la liberté économique absolue, et les pauvres ne savent qu’ils sont
pauvres et donc ils ne peuvent pas choisir une société tout a fait égalitaire !

Rawls John, Théorie de la justice, op. cit., p. 91.
Ibid., p. 91.

Ibid., p. 92.

Ibid., p. 495.

Ibid., p. 538.

« Premiére loi : & condition que les institutions familiales soient justes et que
les parents aiment I’enfant, qu’ils expriment leur amour par le souci de son bien,
alors, I’enfant, qui reconnait leur amour pour lui, apprend a les aimer en retour.
Deuxiéme loi : a condition qu’une personne ait développé sa capacité de
sympathie par l'acquisition de liens affectifs, conformément a la premiére loi, et
que l'organisation sociale soit juste et reconnue publiquement comme telle par
tous, alors cette personne développe des relations d’amitié et de confiance a
I’égard des autres membres du groupe a mesure que ceux-ci remplissent leurs
devoirs et leurs obligations de maniére évidente et vivent en fonction des idéaux
de leur position.

Troisiéme loi : a condition qu’une personne ait développé sa capacité de
sympathie en ayant des liens affectifs, conformément aux deux premiéres lois,
et que les institutions de la société soient justes et publiquement reconnues
comme telles par tous, alors cette personne acquiert le sens de la justice qui y
correspond a mesure qu’elle reconnait qu’elle-méme et ceux qu’elle aime sont
les bénéficiaires de cette organisation. » Ibid., p. 530.

Ibid., p. 524.

Point de tension entre les deux principes de justice de Rawls (D’un cé6té,
I’égalité des opportunités, de l'autre le principe de différence). Impossibilité de
I’'expérience du voile d’ignorance. Que faire des inégalités naturelles ?, etc.

A I'exception notable de la Tunisie. Ajoutons aussi le cas du courant islamiste
marocain qui a du mal @ imposer sa vision éthique a la société en dehors du



42|

43|
44|

45|

46|

47|

48|
49|

50|

51
52|

53|

169

paradigme royal. Au sein de celui-ci le roi est Commandeur des croyants et le
champ religieux dans ce pays reléve de sa personne en vertu de l'article 41
de la constitution marocaine en vigueur de 2011. Ainsi, il est difficile, pour un
mouvement de s‘accaparer ce champ.

L'article 6 stipule : « L’Etat est gardien de la religion. Il garantit la liberté de
croyance, de conscience et le libre exercice des cultes ; il est le garant de la
neutralité des mosquées et lieux de culte par rapport a toute instrumentalisation
partisane.

L’Etat s’engage a diffuser les valeurs de modération et de tolérance, a protéger
les sacrés et a interdire d’y porter atteinte, comme il s’engage a interdire les
campagnes d’accusation d’apostasie et l'incitation a la haine et a la violence. II
s‘engage également a s’y opposer. »

Par exemple, il est interdit pour les sunnites d’ouvrir une mosquée a Téhéran.

L'article 13 de la constitution iranienne ne mentionne que trois minorités
religieuses, zoroastrienne, juive et chrétienne.

Pur plus de détails, voir Amirmokri Vida, L'Islam et les droits de I'homme:
Iislamisme, le droit international et le modernisme islamique, Québec, PUL,
2004, p. 30-31.

Comme I’écrivain Nedim Giirsel pour son livre Les Filles d’Allah, ou le pianiste-
compositeur Fazil Say, pour avoir diffusé sur Twitter des propos considérés
comme blasphématoires contre I’islam.

En fait c’est la méme idée partiellement défendue par Abderrahmane al-Kawakibi
(1855-1902), qui impute dans son ouvrage Tabaia Al-Istibdad paru en 1901, le
sous-développement des pays arabo-musulmans a la connivence du despotisme
avec les Ulémas et les Fougahas. Al-Kawakibi Abderrahmane, Tabaia Al-Istibdad
wa Massaria Al-Istidbad [Les Caractéristiques du despotisme et le combat contre
l'esclavagisme], Le Caire, al-hai‘a al-misryia al-'amma li al-kitab, 1993.

Youssef Al Qaradawi, Al-Islam wal-"almaniyyah wajhan li-wajh, op. cit., p. 29.

Qaradawi, qui préne la modération comme mode de vie et de travail, dit d’une
maniére plus générale, mais explicite : « Le laic, qui refuse fonciérement le
principe de l'arbitrage de la Shari‘a [...] est considéré, avec certitude, comme

un apostat, et il doit se repentir... sinon il sera taxé d’apostasie par la justice,
dépouillé de son appartenance a l’islam, [...]. Il sera séparé de son épouse et de
ses enfants et il sera soumis aux dispositions réglementaires contre les renégats
apostats, dans la vie ici-bas et aprés la mort.», 1bid., p. 67.

En plus de l'ouvrage al-islam wal-"alméniyyah wajhan li-wajh, déja cité, voir
Youssef Al Qaradawi, At-tatarrouf Al-‘ilmani fi mouwajahat al-islam [Lintégrisme
laique face a l'islam], Le Caire, Dar As-chourouq, 2001, 197 pages. Il faut citer
aussi un autre ouvrage Ad-dine wa as-syiassa [Religion et politique], Le Caire,
Dar As-chouroug, 2007, 245 pages, ou il réitére sa vision islamiste anti laique.
Notons aussi que Qaradawi, dans ses péches de vendredi et ses émissions
télévisées s’‘oppose farouchement a la laicité et aux laics en terre d’islam.

Youssef Al Qaradawi, al-islam wal-"almaniyyah wajhan li-wajh, op. cit., p. 43.

Youssef Al Qaradawi, at-tatarrouf al-‘ilmani fi mouwajahat al-islam, op. cit.,
p. 29.

Nous citons la constitution égyptienne telle qu’elle existait avant la révolution
de 2011. Mais toujours est-il que l'article 2 est resté intact dans la nouvelle



170

54
55

56|
571
58|

59|

60|

61|

constitution de 2014 : « L’islam est la religion de I’Etat. L'arabe est sa langue
officielle. Les principes de la charia islamique sont la source principale de la
législation. »

Youssef Al Qaradawi, Al-Islam wal-"Almaniyyah Wajhan li-Wajh, op. cit., p. 76.

Pour plus de détails voir Abdelfattah Amor, « La place de I'islam dans les
constitutions des Etats arabes. Modéle théorique et réalité juridique », dans
Gérard Conac et Abdelfattah Amor (dir.), Islam et droits de I'hnomme, Paris,
Economica, 1994, p. 13-27. Pour le référent islamique et les sources de
Iégitimation traditionnelles dans le droit constitutionnel des pays arabes et
musulmanes, voir Sabine Lavorel, Les Constitutions arabes et I'Islam : les
enjeux du pluralisme juridique, Québec, PUQ, 2005, p. 3-6 et p. 30-34.

Youssef Al Qaradawi, al-islam wal-"almaniyyah wajhan li-wajh, op. cit., p. 76.
Youssef Al Qaradawi, al-islam wal-"almaniyyah wajhan li-wajh, op. cit., p. 78.

Ce qui a été signalé plusieurs fois par les leaders du groupe An-nahda aprés le
printemps tunisien, a quelques exceptions preés.

Al Ghanouchi Rached, Hagaeq hawla harakat al-itijah al-islami [Vérités sur le
mouvement de la Tendance islamiste], s.n, 1982, p. 34-35.

Al Ghanouchi Rached, Al Tourabi Hassan, Al-haraka al-islamia wa at-tahdith,
op. cit., p. 23

Al Ghanouchi Rached, hagaeq hawla harakat al-itijah al-islami, op. cit., p. 16.



Discours islamiste et paradigme de la
pluralité linguistique et de la diversité
culturelle au Maroc

Said Bennis

Les formes de la diversité au Maroc transparaissent a travers deux modes
de manifestations, un mode latent (régionalisme, communautarisme,
homosexualité...) et un mode affiché (identité linguistique, spécificité
culturelle, tendances religieuses, courants idéologiques...). Devant cette
situation, le constat de base mettant en relation le discours islamiste! et le
paradigme de la diversité peut étre énoncé comme suit: le paradigme de la
diversité (affichée) semble quasi absent du discours islamiste et notamment
dans le projet de société du Parti de la Justice et du Développement (PJD)
au pouvoir.

La logique argumentative, l'activité discursive ainsi que la production
langagiére semblent étre substituées par des attitudes réactives et des
postulats d’unification quant aux questions référant a la diversité. C'est
pourquoi, les Islamistes congoivent que les questions relatives a la diversité
doivent étre cantonnées au processus constitutionnel de reconnaissance. La
phase d’opérationnalisation demeure une phase incertaine et ambigué sinon
relevant d’autres sphéres qui ne sont pas les leur et sur lesquelles ils n‘ont
pas d'emprise.

Les questions de recherche qui semblent pertinentes a cet égard peuvent
étre énoncées comme suit:

e Quel cadre constitutionnel et institutionnel pour la diversité culturelle et
la pluralité linguistique au Maroc?

e Quelles sont les interactions du discours islamiste relativement au
paradigme de la diversité?

Ces questions de recherche sont sous-tendues par un questionnement
stratégique qui poserait la problématique de la réconciliation entre
particularisme et universalisme Pour répondre a ces questions I'hypothése
générale adoptée est la suivante: le pseudo-discours des Islamistes

171



172

référant a la diversité se fonde sur un positionnement unificateur au travers
de prises de position ambivalentes et discontinues par rapport a la question
de la pluralité.

Pour étayer cette hypothése, il sera procédé d’abord a un état des lieux des
enjeux du discours sur la diversité dans le contexte marocain, pour ensuite
présenter les manifestations des facettes de la diversité dans le discours
des Islamistes et leur articulation avec une vision univoque pour enfin
débattre des outputs viables de la pluralité linguistique et de la diversité
culturelle au Maroc.

ENJEUX DU DISCOURS SUR LA DIVERSITE DANS LE CONTEXTE
MAROCAIN

Dans les contextes du pluralisme linguistique et de diversité culturelle,

la promotion des droits linguistiques et culturels est intimement liée a
deux dimensions: une dimension symbolique s’élaborant de facto, in vivo
dans la pratique quotidienne des individus et une dimension identitaire
s’opérant in vitro de maniére institutionnelle ou constitutionnelle a travers
des politiques culturelles et des aménagements linguistiques appropriés.
Les enjeux symboliques sont portés par les individus et les acteurs de

la société civile (Associations de défense de droits humains, Association

de défense des langues maternelles et nationales, Mouvement amazigh,
Défenseurs des langues étrangéres, Défenseurs des langues maternelles,
défenseurs des langues officielles ...). Les enjeux identitaires se rapportent
aux acteurs institutionnels notamment le ministére de I’éducation, le
ministére de la culture, les Académies de langues (I'IERA et I'IRCAM). A
travers cette dualité, la dynamique sociale peut engendrer des situations
d’insécurité linguistique et culturelle (Cf. Baggioni, 1996 et Francard, 1997).

Par ailleurs, les droits linguistiques et culturels se présentent comme la
manifestation d’une quéte de légitimité linguistique et culturelle vécue par
un groupe social dominé, qui a une perception aiguisée de sa langue et
de sa culture, qui atteste sa minorisation et aspire a acquérir des formes
linguistiques et culturelles lui permettant de se sentir en sécurité sociale.
Il y a insécurité linguistique et culturelle lorsque les individus considérent
leur langue et leur culture comme peu valorisante et entrevoient un autre
modéle linguistique et culturel qu’ils ne pratiquent pas. En revanche, il

y a sécurité linguistique et culturelle quand les individus, pour des raisons



173

variées, acceptent leur maniére de parler et leur vision du monde et les
considérent comme légitimes et prestigieuses (Cf. Derida, 1996 ; Lahire,
1998 et Tabouret-Keller, 2001).

En conséquence, la culture et les langues au Maroc poursuivent deux
trajectoires différentes.

La premiére est inscrite par défaut dans les pratiques quotidiennes
d’interactions verbales bénéficiant du statut de véhiculaire et de

nouvelles positions privilégiées sur le marché linguistique et culturel
marocain (Cf. Boukous 2012). La deuxiéme est supportée par une société
civile et des acteurs sociaux qui la replacent dans une dimension de
constitutionnalisation et des droits de I’'homme, particulierement en

ce qui concerne la langue et la culture amazighes (Cf. Bennis, 2009).
Aussi, les revendications du mouvement associatif amazigh se sont-

elles homogénéiser sur certaines constantes comme la nécessité d’une
nouvelle organisation sous forme de comités de coordination régionale
pronant une forme locale de la langue maternelle, le passage d’une
trajectoire linguistique a celle d’une aspiration politique (Cf. Antara,

2007) a l'autonomie (projet de I'autonomie du Rif...), au conflit culturel

(Cf. Dorronsoro et Grojean, 2015), et au rejet de toute récupération ou
instrumentalisation de la langue maternelle par I'Etat ou ses sympathisants
amazighs. Ce qui explique les nouvelles projections historiques et alliances
depuis I'année 2007, élaborées par certaines fractions de la mouvance
amazighe, jusqu’a ce jour, qui associent I’histoire, la langue et l'identité
amazighes a celles des Israéliens et des Kurdes (Association d’Amitié
Amazigh Kurde, célébration par certaines associations amazighes du 10éme
anniversaire de l'arrestation du leader kurde Oujalan et conventions de
partenariat du PDAM avec certaines associations israéliennes).

C’est pourquoi, d’'un point de vue général, les enjeux du discours sur

la diversité se rapportent directement a la satisfaction des besoins
identitaires, linguistiques et culturels des groupements, des groupes et
des individus sur la base de la citoyenneté, la transition d’une logique
d’homogénéisation a celle d'hétérogénéisation identitaire, linguistique et
culturelle et le passage d’un Etat centralisateur vers un Etat partageant les
biens et les ressources symboliques avec les régions.

Dans le contexte marocain, la constitution marocaine en matiére de culture
et de langues adopte une posture écologique (Cf. Calvet, 1999) a partir de



174

termes de références circonscris dans un spectre d’actions politique comme
la «préservation», la «protection», la «conservation», la «promotion», le
«développement», etc. (Cf. Article 5 de la constitution marocaine de 2011).
En effet, compte tenu de la configuration constitutionnelle qui souligne la
pluralité des affluents de l'identité marocaine, I'officialisation de I'amazigh,
la reconnaissance des variétés linguistiques régionales et la promotion des
expressions culturelles locales, il est essentiel de rappeler que la pluralité
linguistique et la diversité culturelle ont été inscrite sur deux diapasons, un
diapason horizontal impliquant les initiatives de l'institution royale (IRCAM
- IERA-la 8% - ..), le plaidoyer de la société civile en matiére de droits
linguistiques et culturels et les nouvelles dispositions de la constitution de
2011 (Création du Haut conseil des langues et de la culture marocaine...)

et un diapason vertical induisant les spécificités culturelles et réfere a la
compétitivité entre les expressions culturelles et les variétés linguistiques
dans leur profondeur territoriale et leurs contours régionaux et locaux ainsi
que la réalité du marché culturel marocain.

Toutefois, cette configuration constitutionnelle a été basée sur le principe
de coexistence. Les variétés linguistiques de méme que les expressions
locales et régionales coexistent avec les deux langues officielles et la
culture officielle. Ce qui présuppose que la situation actuelle de la diversité
au Maroc sera orientée vers une neutralité culturelle et linguistique de
I’Etat. La logique de neutralité vise a préserver, promouvoir, protéger et
conserver les spécificités culturelles et linguistiques en s’appuyant sur une
politique culturelle et linguistique fondée sur les particularismes régionaux
(Cf. Bennis 2014).

DIVERSITE ET DISCOURS ISLAMISTE

Dans le discours islamiste, I'alternative politique pour aménager la diversité
culturelle et la pluralité linguistique consiste a concevoir la question de

la diversité comme relevant de la souveraineté du pays, en témoigne la
position du PJD ainsi que la réaction de son secrétaire général, chef du
gouvernement quant a la question de l'officialisation de I'amazigh. La
réponse de ce dernier étant que l'officialisation de I'amazigh reléve d’autres
sphéres que la sienne, sphéres selon lui «supérieures>.

Face a ce positionnement, le défi culturel semble contrecarrer les
fondements du discours islamiste placé sur un palier d’appartenance



175

religieuse a l'islam et d’'un mode d’expression unilingue au travers d’une
langue liturgique a savoir l'arabe. La référence a la diversité est inscrite
sur le registre de l'universalisme: la langue arabe et la religion musulmane
sont partagées avec d’autres ensembles humains les distinguant d’autre
groupe humain et parlant d’autres langues comme l'anglais, le russe...

Dans ce contexte précis, I'arabisation, en tant que stratégie de
modernisation de la vie publique, vise a rehausser l'arabe standardisé

au niveau de langue de modernité et a recaler le frangais au statut tres
étroit de langue étrangére. L'arabe standardisé est employé sous sa forme
«classique» comme langue liturgique et sous sa forme moderne comme
langue officielle des institutions politiques, administratives et culturelles.
Or, le francgais est toujours prisé et choisi comme langue d’enseignement
et comme langue de prestige social caractérisant les élites urbaines. Cette
situation crée une configuration dans laquelle I'arabe et le frangais sont
fonctionnellement complémentaires. L'arabe standard comme langue a
dominante identitaire et le frangais comme langue a dominante moderniste.

Dans les faits, cette situation linguistique n’aboutit pas a imposer
I'arabisation pour plusieurs raisons. D'une part, I'arabe en tant que langue
moderne usitée dans les secteurs de I'enseignement, de I'administration,
des média... est fortement devancée par le frangais suite a son ancrage
historique, au prestige qu’il représente aux yeux de ses utilisateurs et a
sa valeur sur le marché linguistique marocain. D’autre part, les langues
maternelles, amazigh marocain ou arabe marocain, référant directement
a la spécificité culturelle et nationale des Marocains ont été banalisées

et évincées comme médiateurs linguistiques en mesure de répondre aux
attentes de la modernisation.

Aussi, les référents nouveaux de la diversité notamment ce qu’on dénomme
par «super diversité» (Cf. Mutsaerset et Swanenberg, 2012) n‘ont-ils

pas de place dans le discours des Islamistes puisque la super diversité

ne reconnailt pas seulement les différences entre et au sein des blocs
identitaires, linguistiques et culturelles (le bloc amazigh vs le bloc arabe...)
mais promulgue un cadre institutionnel a la diversité au sein des sous-
composants du méme bloc a titre d’exemple au sein du sous-composant
3roubi du bloc arabe, on énumeére des différences entre les Chaouis, les
Doukkalis, les Abdi, Les Rhamnas, les Gharbaoua...



176

Par ailleurs, la référence a la diversité dans le discours des Islamistes
transparait a travers la réaction a des faits et non a travers une vision
discursive. Cette réaction est doublement marquée, le bras civil des
islamistes est tres ferme sur les questions de l'identité, de la culture et de
la langue, les modes de gouvernance proposés pour ces champs sont de
I'ordre de I'homogénéisation alors que le bras politique au pouvoir semble
afficher une position par défaut, un laisser-aller qui rappelle une forme

de libéralisme quant a la gestion de la diversité, un laisser-aller qui laisse
entrevoir une logique d’hétérogénéisation?.

Si les Islamistes défendent une vision des langues et des cultures dont le
socle étant la langue arabe et la religion musulmane, comment concilier
alors cette vision univoque et les nouvelles dispositions de la constitution
marocaine inscrite dans le paradigme de la diversité (sociale, linguistique,
identitaire, culturelle...)? En effet, la constitution marocaine a institué une
polarisation culturelle et linguistique basculant entre langues officielles
(arabe et amazigh), variétés régionales et locales (régiolectes et topolectes
arabes et amazighes), culture officielle (culture marocaine), expressions
culturelles régionales (hassania, jebli, tachelhite...). Cette situation polaire
peut étre décrite a partir d'une posture embryonnaire compte tenu que

la reconnaissance de la diversité n'a pas encore atteint la phase de
I'opérationnalisation. Le discours émergeant sur les biens symboliques
dévoile une vision univoque traduite par un dysfonctionnement et un
discours tronqué puisque la reconnaissance constitutionnelle n’est pas
suivie d’'une opérationnalisation institutionnelle.

Le dysfonctionnement apparent dans le discours islamiste se reflete dans
les discordance dans les lieux de la diversité, et tout particulierement

la sphere publique (signalétique urbaine et rurale...), I'encadrement
administratif (quasi absence de I'amazigh dans le répertoire des

langues dans lesquelles le service publique est dispensé), les médias et
communication (le nombre des stations en langue arabe est de 7 devant
une seule station en langue amazighe) et I'école (au lieu d’un «fair culture»
les programmes scolaires de I’école penchent plus vers I’hégémonie

de la langue et la culture arabe et frangaise (Cf. Boukous, 2000) et la
marginalisation des contenus amazighs).

En contrepartie, les stratégies adoptées par les Islamistes pour mieux
faire valoir leur discours sur la diversité arborent des procédures extra-
discursives comme la création de structures civiles paralléles pour



177

contrecarrer les autres structures civiles ayant un discours prénant la
laicité, les alliances étrangéres... A n’en citer que Aljam3iya Imustaqila
lisahafa wal i3lam. Sidi Ifni (juin 2011), Raabita imazighn min ajli filistin

(7 juillet 2012), Jam3iyat tamazight likul maghariba (30 juin 2012), Arrabita
Almaghribiya Littagafa Al amazighiya» (avril 2014). La seule dénomination
«Arrabita», réfere au registre religieux.

Partant, le champ de la diversité est devenu un sous-champ ol on peut
produire un contre discours religieux sur certaines questions comme celle
de la Palestine, celle de la laicité, celle de la presse... Ainsi, la diversité
linguistique est-elle taxée de chaos linguistique (sphére publique/publicité/
médias...) et de ce fait n’est pas accompagnée d’une opérationnalisation
dans les localités gérées par le PJD. En contrepartie, on remarque des
initiatives citoyennes et civiles dans le but d’opérationnaliser la diversité
constitutionnelle notamment dans les villes de Tiznit, de Tafraout...

OUTPUTS VIABLES DE LA PLURALITE LINGUISTIQUE ET DE LA
DIVERSITE CULTURELLE AU MAROC

A cet effet, il s’'agit de débattre des hypothéses et des scénarios viables
de la posture de la pluralité linguistique et de la diversité culturelle telles
qu’elles sont circonscrites dans la nouvelle constitution et notamment

la configuration de la politique culturelle future et les stratégies
d’aménagement du plurilinguisme dans le cadre de la régionalisation.
Selon les prédispositions de la nouvelle constitution (Cf. Corpus de
référence: Constitution 2011 «Préambule: Paragraphe 3: Paragraphe 6,
8% engagement. Titre I. Dispositions générales. Article Premier.
Paragraphe 2 et Article 5.), la pluralité linguistique et la diversité culturelle

sont a envisager a trois niveaux différents:
o officiel (représentativité internationale: dualité arabe et amazigh);
e national (territoire marocain: amazighe marocain et arabe marocain);

e régional (territoire local: jebli, hassane, tarifit, 3roubi, tachelhite,
tamazighte, mdini, 3ribi), et;

e universel (langues étrangéres: frangais, anglais, espagnol, italien,
hollandais...).



178

Ces nouvelles dispositions portent le Maroc au rang de pays officiellement
bilingues et constitutionnellement plurilingues. Il passe d’'un pays
monolingue a langue et identité arabe a un pays bilingue a identité métisse
(Cf. Amselle, 1999). La langue du pays ne dépendra plus, dorénavant, d'une
langue ou d’un groupe spécifique mais plutot de ceux qui vivent sur son
territoire. A cet égard, un bon nombre de questionnements peuvent étre
évoqués:

® Dans quelles mesures les dispositions constitutionnelles et
institutionnelles actuelles permettent-elles de couvrir et de satisfaire
les composantes du marché linguistique et culturel marocain et de faire
prévaloir les orientations stratégiques du pays?

e Comment les acteurs islamistes (pouvoirs publiques, société civile et
acteurs politiques) congoivent-ils la langue maternelle et la culture locale
dépendamment des questions d’équité sociale et de démocratie politique ?

Il y a lieu de postuler qu’il y a complémentarité entre aménagement des
langues et politique linguistique, autrement les aménagements linguistiques
élaborés dans le futur seront I'expression sur terrain de la politique
linguistique de I'Etat instituée dans la constitution de 2011 a travers

la création du Conseil National des Langues et de la Culture Marocaine
contenue dans |'Article 5 mentionné dans les Dispositions Générales de

la constitution de 2011. S’agit-il d'asseoir les bases d’une politique de
restructuration du paysage linguistique et culturel marocain? ou d’entamer
les aménagements linguistiques et culturels viables pour mettre en pratique
les différentes orientations induises par la nouvelle constitution?

La stabilité du plurilinguisme et du multiculturalisme ne dépend pas
seulement des langues et des cultures en présence mais aussi de la
volonté politique des acteurs aux pouvoirs (en I'occurrence les Islamistes)
et de facteurs non structuraux comme les moyens économiques et les
ressources financiéres dont dispose I’'Etat pour concrétiser la pluralité. Il
s’avere, alors, essentiel de proposer de nouvelles visions plus ouvertes et
dynamiques pour dépasser la conception monolithique des langues et des
cultures qui empéche le citoyen, les acteurs institutionnels, les différentes
organisations de la société civile d’étre traversés par d’‘autres cultures ou
d’autres identités (Cf. Benoist, 1995). Il s‘agit aussi d'impliquer les régions
et les collectivités locales a supporter le droit durable au développement
de l'identité spécifique, des cultures et des langues du territoire, et
d’enseigner dans les langues maternelles pour faciliter I'acces a la



179

compréhension des concepts et a I'accomplissement affectif et intellectuel
des futures générations. A cet égard, deux questionnements peuvent étre

évoqués:

e Comment approfondir le débat et le dialogue sur la nouvelle génération
des droits linguistiques et culturels, a la lumiére des dispositions
contenues dans la constitution de 2011, des référentiels nationaux et des

conventions internationales?

e Quelles sont les stratégies a aménager pour promouvoir la pluralité
linguistique et la diversité culturelle, compte tenu que le pluralisme est
une source de richesse culturelle et économique et une garantie de la

paix sociale et du vivre ensemble?

Il apparait urgent de rattacher - dans la perspective des politiques
publiques nationales - le paradigme de la diversité au Maroc a celui de la
citoyenneté et de la participation en corrélation avec le territoire, I'histoire,
la culture, la langue et les droits linguistiques et culturels. Il s‘agit de
transiter de la dialectique de la reconnaissance a celle de I'équité et de

la justice. A cet égard, la reconnaissance de la diversité ne constitue

pas seulement un cadre pour mieux faire valoir I'unité de l'identité et de
I'appartenance mais aussi un arsenal pour mettre en relief I'impératif

de I’équité culturelle, de la justice linguistique et de la revitalisation des

langues et des cultures (Cf. Boukous 2012).

Plusieurs trajectoires peuvent étre invoquées a ce sujet, on peut retenir
pour le cas marocain, la trajectoire territorialiste qui consiste a rattacher
la diversité et la pluralité au découpage territoriale prévu dans le cadre de
la régionalisation avancée. La territorialité linguistique (Cf. Laghaout, 1995)
contribuera a tracer les contours de la région sur des bases culturelles

et permettant de désamorcer les tensions identitaires (cas du rif et des
provinces du sud). Une telle conception conduira a passer des 12 régions
de la régionalisation avancée a 7 régions culturelles que sont la région
jebli, rifi, aroubi, tamazighte, Aribi, Tachelhite, Hassane (Cf. Bennis, 2014).
Ce découpage a base culturelle et linguistique peut étre visualisé a partir

de la carte suivante:



180

Régions culturelles

I ochoinite
Tamazails

Torife

En outre, les attitudes et les représentations (Cf. Maurer, 1998) a I'égard
des variétés régionales se sont orientées vers une visée fonctionnelle

du réle et de la place de ces types de variétés linguistiques dans les
sociétés en question. La visée fonctionnelle présuppose de redorer le
blason des langues maternelles qui devront dorénavant remplir le réle de
langue standard, moderne, de communication nationale et internationale,
de langue des lettres, de langue des sciences, autrement passer de
I'oralité identitaire a I'écrit fonctionnel. Pour revisiter le concept de
langue maternelle dans le contexte de la mondialisation et le placer dans
une perspective locale, il faut saisir la langue maternelle en tant que
sphére englobant différentes attributions telles: I'identité, I'identification
(cf. Bennis, 2011), la spécificité linguistique, l'originalité culturelle, les droits
linguistiques et culturels, la minorisation, etc.

De ce point de vue, la gestion de la diversité culturelle et de la pluralité
linguistique sera abordée en rapport avec la modernité, la démocratie et
I'universalisme afin de créer un écosysteme culturel au sein duquel toutes
les variétés linguistiques régionales et les expressions culturelles locales
seront préservées, protégées, promues et conservées®>. Aussi se baser sur
le concept de diversité culturelle et de pluralité linguistique peut —il étre
retenu comme entrée pour le développement démocratique notamment en
le connectant a la nouvelle génération des droits culturels et linguistiques
dans leur dimension humaine et citoyenne (Cf. Alami, 2014). La bonne



gouvernance des composants culturel et linguistique permettra de créer
un nouvel espace dans la région du Grand Maghreb, espace qu’on peut
désigner comme un espace post-multiculturel et plurilingue (Cf. Dakhlia,
2004).

CONCLUSION

Les représentations et les attitudes a I’égard des langues et des
spécificités culturelles locales ont été longuement confinées a la
revendication des droits linguistiques et identitaires. La standardisation

et l'institutionnalisation de ces langues, la reconnaissance des spécificités
culturelles, la réhabilitation des civilisations et le renforcement des
identités qu’elles véhiculent constituaient les termes de références pour
s’opposer aux projets et aux desseins de toute stratégie de séparatisme et
d’autonomie.

Aussi, la position des islamistes vis-a-vis de la langue maternelle, en
I'occurrence I'amazigh, se confine-t-elle en une position «occasionnelle »
dépendante des enjeux électoraux et ne figure aucunement parmi les
priorités de leurs agendas ou de leurs programmes politiques. C’est cette
situation qui explique le fait que la question amazighe et notamment celle
de la langue maternelle, demeure jusqu’a présent une préoccupation royale
et non une prérogative partisane.

Il y a lieu, enfin, de souligner que I'ensemble des acteurs amazighs ont
tendance a dénoncer I'absence de confiance dans les initiatives des
politiques publiques conduites par les Islamistes au pouvoir a réduire les
distances linguistiques et culturelles et a redorer la place des langues
maternelles sur la marché linguistique marocain et notamment la place de
la langue maternelle amazighe.

C’est pourquoi, les acteurs islamistes devraient envisager la question
relative a la langue maternelle, aux revendications linguistiques et
culturelles amazighes de maniére assez prospective et démocratique en
encadrant le défi pluriculturel et se départir de I'option sécuritaire. Car
I'orientation démocratique permet d’opérer l'intégration nationale par le
biais de l'intégration culturelle. Il s’agit parallélement de concevoir les
droits linguistiques et culturels dans une perspective holistique ayant pour

181



182

vecteur commun le partage d'un méme substrat anthropologique (humain,
linguistique et culturel).

Autrement, toute approche qui percevrait de maniéere exclusiviste les
revendications en matiére de langue et de culture locale et régionale n’est
gue tronquée et parcellaire, les attentes en question sont a replacer de
maniére inclusive dans un continuum marocain embrassant amazighisation
et arabisation. Les Acteurs islamistes s’inscriront dorénavant dans une
logique métisse dans laquelle la population concernée se constituent
dorénavant d’Arabisés et d’Amazighisés.

NOTES

1 | Le choix du Parti de la justice et du développement n’est pas fortuit car ce parti
représente le positionnement des islamistes au pouvoir mais aussi le défi du
paradigme de la diversité par rapport au discours de I'unicité et de l'identité
absolue et exclusive.

2 | Ainsi concernant Mawazine, dans un entretien diffusé sur Al Aoula, le chef du
groupe parlementaire du PJD défend une position « neutre » du parti concernant
le festival et « respecte » la diversité des Marocains. Pour lui, les golts des
Marocains et des "péjédistes” sont multiples et respectables avant de conclure
qu’a titre personnel, il n‘assistera pas au festival.

3 | Référence aux termes de l'article 5 et aux tdches du Haut Conseil des langues et
de la culture marocaine.

BIBLIOGRAPHIE

Alami M. (2014), Le Maroc de la diversité : essais. Langue, société, culture,
politique, Rabat, Editions Bouregreg.

Amselle J.L. (1999), Logigues métisses, Paris, Editions Payot et Rivages.

Antara M. (2007), La Question amazighe au Maroc: du culturel au politique,
en arabe Dar Al Qarawiyin, Casablanca.

Baggioni D. (1996), Francard, M. (1997): «La notion d’insécurité
linguistique chez Labov et la sociolinguistique co-variationniste et ses
précurseurs littéraires» dans C. Bavoux (éd.) Francais régionaux et
insécurité linguistique, Paris, I’'Harmattan.



183

Bennis S. (2009), «The Amazigh question and National Identity in
Morocco», a consulter sur le site de Arab Reform Initiative: http://arab-
reform.net/spip.php?article2245.

Bennis S. (2011), Territoire, région et langues au Maroc. Le cas de la région
linguistique du Tadla, Rabat, Edition Lina.

Bennis S. ( 2014), «La situation linguistique au Maroc: Enjeux de la gestion
de la diversité» en arabe dans Littérature Maghrébine et Comparée,
n° 9, Dossier Pluralité linguistiquculturelle au Maroc.

Benoist J.M. (1995), «Facettes de l'identité» dans Lévi-Strauss, L’Identité,
Quadrige, Presses Universitaires de France.

Boukous A. (2000), «Les Marocains et la langue francgaise», dans La
Coexistence des langues dans |’'espace francophone, approche
macrosocio-linguistique, Chateau-Gontier-France, Les Presses de
I'Imprimerie de I'Indépendant.

Boukous A. (2012), Revitalisation de la langue amazighe. Défis, enjeux et
stratégies, Publication de I'Institut Royal de la Culture Amazighe, Série
Etudes n° 2.

Calvet L.J. (1999), Pour une écologie des langues du monde, Plon.

Dakhlia J. éd. (2004), Trames de langues au Maghreb, Maisonneuve et
Larose.

Derida J. (2001), Le Monolinguisme de l‘autre, Paris, Editions Galilée.

Dorronsoro G. et Grojean O. (dir.) (2015), Identités et politique. De la
différenciation culturelle au conflit, Paris, SciencesPo, Les Presses.

Francard M. (1997), «Insécurité linguistique», dans M.L. Moreau (éd.)
Sociolinguistique. Concepts de base, Mardaga 218, Sprimont.

Laghaout M. (1995), «L'espace dialectal marocain, sa structure actuelle
et son évolution récente», dans Dialectologie et sciences humaines au
Maroc, Série Colloques et Séminaires n° 38, pub. de la Fac. des Lettres
de Rabat.

Lahire B. (1998), L'Homme pluriel. Les ressorts de l’action, Essais et
recherches, Paris Nathan.



184

Maurer B. (1998), «De quoi parle-t-on quand on parle de représentations
sociolinguistiques? », dans Canut C. (éd.) Imaginaires Linguistiques en
Afriqgue, L'Harmattan.

Mutsaers P. et Swanenberg J. (2012), Super-diversity at the margins? Youth
language in North Brabant, The Netherlands, Sociolinguistic Studies,
6 (1).

Tabouret-Keller A. (2001), «La pureté de la langue» dans Traverses n° 2,
Langues en contact et incidences subjectives, Presses universitaires de
Montpellier.



185

Islamisme et jeunesse: quels attraits?

Saaid Amzazi

Il est certain que le choix de cette thématique est un choix d’actualité,

par excellence, mais aussi, et surtout, un sujet d’anthropologie ou de
sociologie, voire un sujet de toutes les sciences humaines réunies, chacune
I'abordant de son point de vue. Thématique, 6 combien riche en facettes et
en paradoxes fascinants sur I’évolution de nos sociétés contemporaines du
21° siécle.

Lislam en tant que religion, en tant que profession de foi est |a depuis
quinze siécles. Mais ce dernier, dans le contexte de notre monde
contemporain est, de maniere abusive, souvent assimilé a I'intolérance
et au totalitarisme. Les médias aidant, les confusions se multiplient,

les préjugés abondent et les amalgames alimentent de jour en jour une
islamophobie grandissante dans les sociétés occidentales revétant méme
pour certains groupes xénophobes un argument de |égitimation sociale;
I'exemple le plus édifiant aujourd’hui est celui du mouvement Pegida qui
s’exporte trés bien d’Allemagne aux différents pays européens.

Difficile alors, au regard de la masse d’informations qui circule de s’y
retrouver entre islam, islamisme, fondamentalisme, salafisme, etc. Quelle
est la part du religieux et du politique dans chacun de ces termes? Sans
vouloir me lancer dans une analyse complexe, il semblerait que l'islamisme
en tant que courant musulman de pensée politique serait né avec l'islam
mais que dans le contexte actuel, il serait de plus en plus confondu avec
extrémisme religieux.

Je laisserai donc aux nombreux spécialistes le soin de nous éclairer sur
ces nuances et je souhaite m’interroger, si vous me le permettez, sur les
raisons qui pourraient expliquer l'attrait grandissant de I'islamisme sur les
jeunes.

Peu importe la dimension que I'on accorde a cette tendance islamiste: que
ce soit dans sa version modérée ou dans sa version extrémiste. Le constat
est la: de plus en plus de jeunes, surtout dans les sociétés occidentales, et



186

je pense notamment aux jeunes déracinés des banlieues des grandes villes
européennes, pratiquent l'islam de facon plus ou moins ostentatoire et de
nombreux d’entre eux abandonnent tout cela pour rejoindre les rangs du
terrorisme.

De cette simple observation qui doit nous interpeler découle un premier
constat sans aucune concession: oui le discours islamiste est performant,
il a atteint son objectif et I'a trés largement dépassé. Existe-t-il a I’'heure
actuelle une autre idéologie a laquelle des milliers de jeunes, toutes races
et toutes nationalités confondues sont préts a vouer leur vie voire a la
sacrifier?

Notons au passage que les extrémistes qui sont allés jusqu’a rallier le
djihad ou perpétrer des attentats avaient tous un méme point commun qui
ne vous aura pas échappé: leur jeunesse !

Je m’interroge donc, et j'invite les spécialistes de la question a le faire,
dans le cadre de leurs travaux de recherche, sur la capacité du discours
islamiste a séduire de facon redoutablement efficace une jeunesse issue
pourtant de la société de consommation? Quelles sont les clés de son
succés? Qu’est ce qui le rend si attractif auprés des jeunes?

Une chose est s(ire: dans les sociétés modernes, essentiellement
occidentales, fondées sur la satisfaction des besoins matériels des
individus et sur la recherche du bonheur individuel, des sociétés que les
anthropologues caractérisent comme individualistes et matérialistes, les
jeunes ne trouvent plus de moyen de répondre a leur quéte d’idéal, de se
draper dans une appartenance, de se faire reconnaitre, d’en finir avec les
frustrations et I’humiliation, de s’engager dans une aventure héroisante,
de prendre le pouvoir. Face a cela, nous avons un discours islamiste qui
a su, dans ses stratégies de communication, s‘adapter a son temps et
rebondir sur I'opportunité des réseaux sociaux pour tisser sa toile aupres
des jeunes. Il est clairement établi que les organisations islamistes
recrutent essentiellement sur Internet. Elles s’adressent donc de facto a
un public plutét jeune. Les vidéos de propagandes d’aujourd’hui sont trés
bien produites, avec des images empruntées aux codes du cinéma et des
jeux d’action. Ce sont des films et des préches qui visent directement une
jeunesse qui partage les codes d’une culture globalisée.



Un autre paradoxe nous interpelle aujourd’hui et nous invite a réfléchir sur
le r6le que pourraient jouer les universités pour juguler la radicalisation
des jeunes: l'université par essence est d’abord le lieu de rassemblement
de la jeunesse d’un pays mais c’est aussi un théatre de pensée, d’analyse
critique et de débats. Pourtant, a travers le monde, nombre d’universités,
notamment dans les pays arabes, se sont radicalisées et sont devenues le
berceau et le fief de mouvements islamistes. Les universités sont pourtant
des acteurs de la société: elles disposent de toute I'expertise nécessaire
pour initier le débat et éclairer la pensée et elles abritent en leur sein la
cible premiére de l'islamisme: les jeunes. Elles ont donc un réle a jouer
en ce sens et je vous invite vivement a vous pencher sur cette thématique
également.

Quant a notre pays, de l'avis des députés européens, le Maroc est en train
de développer une approche exemplaire en matiere de lutte contre la
radicalisation religieuse. Ceci est illustré par I'inauguration derniérement
de I'Institut Mohammed VI de formation des imams, des morchidines

et des morchidates, en vue de diffuser les valeurs d’un Islam ouvert

et modéré et contrer I’émergence de mouvements extrémistes. «Le

Maroc développe une approche exemplaire en matiére de lutte contre la
radicalisation religieuse», a affirmé la vice-présidente du Groupe Parti
Populaire Européen (PPE) au Parlement européen, Mariya Gabriel, lors de la
9°¢ session du conseil d’association UE-Maroc.

Aussi, I’'Union Européenne cherche-t-elle a soutenir une coopération avec
notre pays en matiére de prévention et de lutte contre la radicalisation
en Afrique du Nord et en Europe, compte tenu des efforts consentis par
celui-ci pour promouvoir un Islam ouvert et tolérant, tant sur son propre
territoire que dans son environnement régional.

Je m’arréterai la, en laissant le soin aux experts de disséquer cette
thématique passionnante de l'islamisme, au défi du pouvoir et je conclurai
sur cette phrase, a méditer, d’un juriste égyptien, Muhammad Sa’id
al-"Ashmawi :

«Dieu voulait que l'islam fat une religion, mais les hommes ont voulu en
faire une politique.»

187






189

Représentations religieuses des jeunes
au Maroc et transformations sociales

Elmostafa Haddiya

On parle beaucoup de la jeunesse, des jeunes, des «probléemes» de
I'adolescence, etc. ces discours ne manquent pas d’intérét, mais sont
souvent stéréotypés quelque peu idéologiques. Autant de représentations
sont associées a la jeunesse suivant les spécificités sociétales, historiques
et culturelles, notamment les catégories d’impatience, de frivolité, de
non-conformisme, de révolte, de changement, de nouveauté, de force, de
progres, etc.; des représentations construites socialement dans la lutte
entre les jeunes et les vieux et qui montraient — selon P. Bourdieu - que
«les vieux proposaient a la jeunesse une idéologie de la virilité (de la
virtu), de la violence, ce qui était une facon de réserver la sagesse, c’est a
dire le pouvoir» (question de sociologie).

De telles représentations associées aux jeunes ont été bouleversées par

les sciences de I’'homme au 20° siécle. La psychologie et la sociologie, en
particulier, ont introduit une révolution dans notre vision de la jeunesse.
Avec ces deux sciences, la jeunesse n’est plus pensée comme une catégorie
figée, mais comme un processus. Elle n‘est plus percue comme une période
de transition entre I'enfance et I’age adulte un moratoire psychosocial. Il
s’agit plutoét d’'une phase de formation, d’orientation et de prise de décision
essentielle pour le déroulement ultérieur de la vie «un age de la vie» a

part entiére.

Pour certains chercheurs «Jeunesse moderne» ne signifie pas seulement
«jeunesse en formation» mais désigne aussi un degré d’indépendance et
d’autonomie qui n’existait pas autrefois qui se traduit par le développement
de formes de vie propres d’une culture centrée sur la jeunesse.

L'indépendance, la conscience de soi et I'affirmation de soi sont des valeurs
qui ont de lI'importance. La jeunesse témoigne aujourd’hui d’une relative
indépendance socioculturelle plus forte que jamais.



190

Dans ce sens la question qui se pose est de connaitre les caractéristiques
des représentations construites par les jeunes a propos des valeurs
religieuses au cours de leur processus de socialisation familiale, scolaire et
sociétale, dans une situation d’acculturation spécifique et mondialisée.

De nos travaux de recherche sur les jeunes, et du traitement des données
collectées par entretiens semi-directifs et des questionnaires, nous avons
pu répondre a la question suivante posée aux jeunes: «quelles sont d’aprés
vous les valeurs en Islam ?».

La réponse a cette question requiert au préalable les représentations des
jeunes vis-a-vis de leur contexte sociétal actuel. Représentations dont
I'impact serait important dans la clarification des opinions et des attitudes
des jeunes vis-a-vis des valeurs religieuses.

ETRE JEUNE DANS LA SOCIETE D’AUJOURD’HUI

«La vie dans la société ressemble a une fleur en automne. L'automne qui a
duré longtemps dans notre société ne veut pas s’en aller. Comment pourrait
étre cette vie si tout le «monde » est égoiste et ne cherche que son profit?
La vie n‘aura pas de go(t si elle ne change pas» (déclare un jeune lycéen).

«Vivre» aujourd’hui est une chose trés difficile. Ceci est d(i a des
problémes d’ordre économique, social et méme religieux. Dans cette
société, la priorité est au plus «fort», sans considération ni de la religion,
ni de la dignité de l'individu.

«La société marocaine d’aujourd’hui est devenue pénible et déplorable, car
la famille marocaine ne tient plus aux moeurs et a l'identité de la société.
Le pere, lui, n"a plus d’autorité d’antan étant donné qu’on trouve - parfois -
le pere a la maison et les enfants a la rue. Ce fait accroit la délinquance,

le chdomage et les crimes et favorise les difficultés de la vie» (déclare une
jeune fille).

Etant ainsi bien les témoins sincéres des difficultés qu’affrontent leurs
familles dans la vie de tous les jours et du clivage existant entre le code
moral acquis et celui réglant les comportements des individus en société,
les jeunes se sentent d’autant plus désorientés qu’ils mettent en doute



méme le systéeme des normes et des valeurs morales véhiculées par le biais
des agents socialisants, la famille et I’école entre autres.

Il s'agit pour eux d’une nouvelle société caractérisée par la domination
et I'exploitation du «pauvre» par le «riche», par la quéte du profit,
I'apparition du clientélisme et I'inégalité profonde et injuste entre les
diverses catégories sociales.

Ceci dit, ne s’agit-t-il pas sur le plan le plan axiologique et normatif d'une
crise qui, tout en reflétant la «perte» et le désarroi de certains parents,
se manifeste dans lI'indétermination des statuts et des rdles réservés

a la jeune génération? Ne s’agit-il pas en fait dans une perspective
psychosociale d’un probléeme de communication entre les agents
socialisants et les jeunes? Assurément, il est question d’un profond
probléme entre les jeunes et les acteurs sociaux.

LES JEUNES ET LES REPRESENTATIONS DES VALEURS
RELIGIEUSES

Répondre a la question posée ci-dessus: Quelles sont d’aprés vous les
valeurs en Islam? exige pour plus de clarification ce qu‘on entend par
valeurs religieuses au cours de cet exposé. Les valeurs auxquelles on se
référe sont liées a la vie quotidienne, aux comportements interindividuels,
intergroupes et qui selon les agents socialisants (parents, les enseignants
et les différents acteurs sociaux) relévent du domaine de la religion:

1. la dimension religieuse (-zJl) comme valeur fondamentale donne sens
a la vie du croyant, et l'incite a s’élever moralement et spirituellement
a travers un code de bienséance dans les rapports humains lié a la
pratique religieuse) ;

2. I’éthique, valeur fondamentale qui constitue I'un des fondements du
systéme éducatif et qui implique valeurs tels que le respect d’autrui, la
compassion, la bonté, la miséricorde, le pardon;

3. la valeur fondamentale est la recherche de la connaissance et du savoir.
La religion musulmane (le Coran et la Sunna) soutient et encourage
le fait de chercher et d’apprendre par le biais de la réflexion et
I'observation;

191



192

4. le noyau familial : autre valeur fondamentale. Un verset Coranique
exprime avec force, la gratitude envers les parents, il est dit en
effet ceci: «incline, vers eux, avec bonté, l'aile de la tendresse, Sois
miséricordieux envers eux, comme ils |‘ont été envers toi, lorsqu’ils t’ont
élevé, enfant»;

5. les valeurs fondamentales, telles que I’hospitalité, la générosité et la
solidarité. Le coran, la sunna et les savants musulmans incitent a la
pratique de ces valeurs d’une claire.

Le concept de religion renvoie a des phénomeénes sociaux complexes: les
rites (priere, sacrifice, jeline), les croyances et les représentations, sont
au centre des études sur la religion. Ce n’est pas de notre tache I'étude de
tels phénomeénes, mais nous nous sommes interrogés sur la conception,

la représentation des jeunes sur les valeurs religieuses a travers leurs
relations sociales, voire leurs interactions interindividuelles et intergroupes
dans un champ socioculturel en changement.

Pour la plupart des jeunes interviewés, de telles valeurs religieuses
relevant de I'Islam appartiennent a l'irréel, a une réalité autre que celle

de tous les jours, il s'agit d’un certain clivage dans les représentations des
jeunes entre le vécu et le théorique (I'idéal), c’est-a-dire entre les normes
et les valeurs religieuses acquises dans les institutions socialisantes (la
famille, I'école, etc.) et les comportements dans la vie pratique. Il s'agit
de valeurs «utopiques» qui n‘ont pas de relation avec les valeurs en cours
dans la vie quotidienne. Il ressort du contenu de leurs discours une grande
surprise et un profond étonnement quant a la morale adoptée par les
membres de la société dans tous les secteurs de la vie en société.

A vrai dire, étant les premiers lieux déterminants dans le processus de
socialisation, la famille et I’école présentent a I’enfant devenu jeune,

une société ou regnent les valeurs religieuses: la justice, la liberté, la
solidarité, la générosité, les rapports de bienséances, I'idéal, I’'absolu, bref,
une société ne ressemblant que trés peu a celle de la civilisation moderne,
actuelle, dont le cadre morale est ouvert, flexible, voire imprévisible, basé
sur l'efficacité, I'action et la recherche du profit tout en tenant compte de la
loi et dans une certaine mesure le respect des droits de I'homme.

Aussi, étant en difficulté pour se forger un systéme de représentations plus
ou moins cohérent, les jeunes se sentent «perdus» et se laissent guider



193

par I'improviste et I'immédiat. Ceci montre a quel point les jeunes sont
exposés par leurs fragilité intellectuelle et cognitive a la dépression, a la
suspicion, au doute, qui alimentent et incitent les jeunes a développer une
orientation religieuse extrémiste, loin des principes de la modération et de
la tolérance sur lesquelles est fondé I'Islam.

Il serait intéressant de mobiliser les compétences sur les plans éducatifs,
social, culturel, juridique, afin de favoriser I’émergence d’une personnalité
jeune épanouie, cohérente dans ses représentations axiologiques, dans le
cadre d’un projet sociétal cohérent et efficace.

BIBLIOGRAPHIE
Baudrillard J. (1970), La Société de consommation, Denoél.
Berque 1. (1974), Maghreb, histoire et sociétés, Alger. Ed. J. Duculot.

Bensmain A. (1984), Crise du sujet, crise de l'identité, Casablanca, Afrique
Orient.

Bourdieu P. (1984), Questions de sociologie, Les éditions de Minuit.
Camilleri C. (1973), Jeunesse, Famille et Développement, Paris, CNRS.

Camllleri C. (1983), «Images de l'identité et ajustement culturels au
Maghreb» in Peuples Méditerranéens, n° 24.

Castellan Yvonne (1982), La Famille, Paris, PUF, coll. Que sais-je?

Chazaud J. (1980), La Personnalité, ses dimensions et son développement,
Privat.

Clapier S. V. (1986), Les Théories de la personnalité, Paris, PUF, coll. Que
sais-je?

Dachmi A. (1995), De la séduction maternelle Négative, Etude des
interactions familiales au Maroc, Pub. FLSH. Rabat.

Debesse M. (1951), L’Adolescence, Paris, PUF, coll. Que sais-je?

Escalier R. (1981), Citadins et espaces urbains au Maroc, Paris, CNRS.,
Université de Tours et Poitiers, tome 1.



194

Filloux J.C. (1976), La Personnalité, Paris, PUF.

Fink S.L (1995), «Gérer les comportements individuels», in MBA
Management, sous la direction d’Allan R. Cohen, Paris, Maxima.

Haddiya E. (1988), Socialisation et Identité, étude psychosociologique de
I’'enfant scolarisé au Maroc, Najah El Jadida.

Haddiya E. (1996), Processus de la socialisation en milieu urbain au Maroc,
Edit. FLSH. Rabat.

Haddiya E. (2014), Jeunesse, éducation et changement social, Rabat (livre
publié avec le soutien du ministére de la Culture).

Labourie R. (1978), Les Institutions socio-culturelles, les mots-clés, PUF.
Laing R. D. (1971), Soi et les autres, Paris Gallimard.
Lehalle H. (1985), Psychologie des adolescents, Paris, PUF.

Licata L. (2007), «La théorie de l'identité sociale et la théorie de I'auto-
catégorisation: le Soi, le groupe et le changement social» Revue
électronique de Psychologie Sociale, 1, 19-33.

Mannoni P. (1982), La Peur, Paris, PUF, coll. Que sais-je?
Martuccelli D. (1999), Sociologie de la modernité, Gallimard.
Miege J. (1963), Le Maroc et I’Europe, Paris. PUF.

Milgram, S. (1974), Soumission a l'autorité, Paris, Calmann-Lévy.
Mitscherlich A. (1969), Vers la société sans péres, Gallimard.
Moser Gabriel (1987), L’Agression, Paris, PUF, coll. Que sais-je?
Moser Gabriel (1992), Les Stress urbains, Paris, Armand Colin.
Milgram S. (1974), Soumission a l‘autorité, Paris, Calmann-Lévy.

Mucchielli Roger (1965), Comment ils deviennent délinquants ?, Paris, Les
Editions sociales francgaises.



195

Référentiel religieux et éducation aux
valeurs dans le systeme éducatif marocain

Hassane Belgra

Que le fait religieux et les valeurs de maniére générale occupent toujours
une place fondamentale dans la vie sociale des gens, cela va de soi. Ce
role est aussi pris en charge par l'institution éducative qui, a travers ses
programmes et ses curricula, cherche a orienter son public vers une ligne
de conduite particuliere. L'école constitue ainsi un bastion de toutes sortes
de manipulation idéologiques et éthiques a tel point que l'acte d’enseigner
signifie faire croire et adhérer a un systéme de valeur particulier.

Comme le montre l'intitulé choisi pour cette réflexion, il sera question
d’examiner I'enseignement du fait religieux et des valeurs au Maroc. Les
questionnements fondamentaux auxquels nous essayerons de réfléchir sont
les suivants: Quelle place occupe la religion dans le cursus de formation
des apprenants marocains? Et quelles valeurs l'institution éducative
permet-elle de rentabiliser a travers I’enseignement de différentes sortes
de supports comme les manuels scolaires et les ceuvres littéraires écrites
en frangais?

Pour débattre de cette problématique, nous tenterons d’abord de remonter
aux sources et de voir ce que disent les textes officiels de I'enseignement
du fait religieux. Procédure, a notre sens, nécessaire pour examiner le sort
que les supports d’enseignement, essentiellement les manuels scolaires,
réservent au fait religieux. Nous verrons en dernier point comment le texte
littéraire contribue a la promotion des valeurs de maniére générale en
interpellant I'apprenant marocain sur son rapport au monde et a l'autre.

1. LE REFERENTIEL RELIGIEUX DANS LES TEXTES OFFICIELS

1.1. Ce qu’on entend par référentiel religieux

Le terme «référentiel» évoqué dans l'intitulé de cette réflexion n’est
pas gratuit, il est choisi en raison de son importance dans le champ de



196

I’éducation et de la formation. Selon Le Petit Robert, le terme «référentiel »
désigne, dans son acception la plus courante, «un systeme de référence ».

Il répond a des attentes du systéme éducatif marocain. Suivant cette
définition, on peut dire que le référentiel religieux tel qu’il est mentionné
ici, correspond aux types de discours religieux que l'institution scolaire
compte valoriser. Le relevé des références a la religion dans les contenus
dispensés par les manuels scolaires de I'enseignement marocain, nous
permettra, par conséquent, de comprendre dans quelle mesure le discours
religieux, tel qu’il est proné par l'institution scolaire, est transposé au
niveau des supports d’apprentissage que sont les manuels scolaires.

1.2. Le religieux dans les textes officiels

Suivant une logique curriculaire qui part des intentions institutionnelles aux
supports d’apprentissage, on peut considérer que la Charte d’Education

et de Formation et le Livre Blanc constituent le cadre de référence qui
énonce les fondements qui seront déclinés en terme de contenus et de
programmes et que l'institution scolaire doit inculquer a I'éléve marocain.

C’est le domaine des valeurs qui retiendra notre attention dans ce
document sachant que I'orientation générale touche les compétences, le
choix des contenus et les profils des apprenants.

La premiére partie de ce document officiel est réservée aux fondements
constants qui doivent régir le systéeme éducatif dans son ensemble et

qui peuvent se résumer dans les valeurs de la foi islamique, les valeurs
ancestrales de la Nation, la défense des droits universels de la personne,
I'attachement a la monarchie constitutionnelle, les valeurs de citoyenneté,
|'esprit de dialogue, le patrimoine culturel du pays, etc. On voit donc

qu’il est davantage question de valeur que de religion ou autre chose;
autrement dit tous les fondements sont régi en terme de valeur.

Dans le livre Blanc, nous retrouvons les profils attendus dans chaque
discipline; mais en général et pour tous les cycles d’enseignement, on
cherche a doter I'apprenant de la capacité a assimiler certains aspects de
la religion islamique et se les approprier comme la justice, la tolérance, la
coopération et les valeurs des droits de I’lhomme.



197

De maniére générale, le Maroc a toujours voulu concilier entre la

tradition et la modernité: les valeurs dont il est question sont énoncées
hiérarchiquement: les valeurs islamiques, occupent la premiére place, puis
viennent l'identité nationale et culturelle, la citoyenneté, et enfin les droits
de I'homme. Et ce sont ces grands principes ou références qui ont orienté
le travail des concepteurs de programmes dans |I'enseignement scolaire,
qu’en est-il maintenant de leur investissement dans manuels scolaires?

2. TRAITEMENT DU RELIGIEUX DANS LES MANUELS SCOLAIRES

A premiére vue, signalons que, le fait religieux au Maroc est enseigné

a travers une discipline scolaire et c’est a «|’éducation islamique»

qu’est dévolu ce réle en enseignant la foi islamique et il est généralisé

a tous les éléves indépendamment de leurs niveaux d’études et leurs
spécialités; il revét méme un caractére obligatoire, aprés qu’il était
destiné a une catégorie précise d’étudiant, en l'occurrence ceux
spécialisés dans «les lettres originelles». Cette importance dominante du
fait religieux s’est étendue a I’enseignement supérieur avec la création
des départements d’études islamiques» venus remplacer, dans les

années 80 les départements de philosophie pour promouvoir un genre

de discours religieux moins attentif a la théologie en elle-méme qu’aux
exigences sociale et idéologique des sociétés modernes. Ce nouveau type
d’enseignement islamique a produit des masses de licencié qui étaient
recrutés dans les colléges et lycées pour enseigner '« éducation islamique »
dont I'objectif est de renforcer I'attachement des éleves a leur identité
islamique. Les extensions de cet enseignement, on les retrouve cependant
dans les autres manuels, essentiellement ceux d’arabe ou il est question
de s'approprier les valeurs islamiques, nationales et humaines et aussi
d’histoire-géographie ol on insiste sur I’éducation a la citoyenneté.

C’est la raison pour laquelle notre corpus est constitué de manuels
scolaires de ces disciplines. Nous sommes partis de I’hypothése que ce
genre de support didactique ne vise pas uniquement l'installation des
compétences de lecture et d’écriture, mais il cherche aussi a transmettre
des connaissances et des savoirs et a mettre en place des croyances et
des valeurs morales. Nous avons, en particulier dépouillé les manuels

du collége, essentiellement ceux d’arabe (1°" et 3° AEF), d’histoire-
géographie et de francgais (1" AEF); pour le second cycle, nous avons
retenu les manuels d‘arabe du tronc commun, section lettres et sciences



198

et ceux d’éducation islamique; et comme I’enseignement du frangais

au lycée s’effectue a base de textes littéraires, nous avons travaillé sur
quelques ceuvres littéraires instituées dans le programme, a savoir La
boite a merveilles d’Ahmed Sefrioui, il était une fois un couple heureux de
M. Khair-Eddine et Le pére Goriot de H. Balzac.

2.1. Les manuels scolaires: caractéristiques du discours religieux

En prenant appui sur les principes fondamentaux pronés par la Charte et
suivant en cela une logique de la noosphére ou transposition didactique
externe, les manuels, objet d’étude se référent dans leur majorité a la
religion islamique en terme de «valeur». C’est ainsi qu’on retrouve dans les
manuels d’arabe par exemple (1" AEF, 3° AEF) des unités ou des dossiers

intitulés «les valeurs islamiques» et «les valeurs nationales et humaines».

Ce qui accrédite peut étre I'idée que la notion de valeur revét une
connotation religieuse, c’est que le terme «valeur» laisse la place a celui
de «champ» du moment qu’il s'agit de civilisation, d’art et de culture par
exemple; «le champ civilisationel», «le champ culturel», etc.

Les manuels d'« éducation islamique» ne procédent pas autrement, comme
c’est le cas du manuel Manar attarbiya el islamia du tronc commun,

a la différence prés qu’ils parlent de «valeurs spirituelles» lesquelles

sont présentées en contexte: on part d’une situation-texte: feuilletant

un journal, une fille attire I'attention de sa sceur sur les problémes
dramatiques causés par les gens dans la société et cite comme cause ce
«fléau» de la domination des valeurs matérielles dans le comportement
des gens; elle propose comme remede de s’abreuver des valeurs
spirituelles «seules capables de rendre I’équilibre a la vie de I'homme
moderne». S’ensuivent des versets et des hadith sur I'importances de ces
valeurs spirituelles du genre: entretenir les moeurs et le comportement
de l'individu, le fait d’avoir constamment a I'esprit I’'au-dela, ne pas trop
s’attacher au co6té matériel dans la vie, paix du coeur et de I'ame, al wara3
(la piété), etc. Il est aussi rappelé que ces valeurs spirituelles issues du
coran et des paroles du prophéte se complétent avec le c6té matériel de
I"'homme.



Ce constat étant fait, il convient de préciser que chaque manuel promeut la
religion suivant sa nature disciplinaire. Si le manuel d’histoire-géographie
traite de la genese de I'état islamique comme le fait «Fi Rihab | ijtimaiaat>»
1" année du collége qui consacre presque tout le premier dossier au
rayonnement islamique et le contact de I'islam avec le autres civilisations
dans le moyen age en donnant une idée sur les religions polythéistes et
monothéistes, sur les principes de |'état islamique a I'’époque du prophéte
Mohammed, sur les guerres entreprises et sur les production intellectuelles
de la civilisation islamique, les manuels d’arabe, eux, proposent des
activités qui aident a s’approprier les valeurs islamiques. On peut citer a
titre d’exemple, Al Mokhtar fi llogha Al aarabia de la 1" année du collége
qui utilise comme corpus d’étude de textes des versets du coran et des
paroles du prophéte Mohammed. Le choix par ce manuel d'un verset extrait
de la sourate A/ A3raf est significatif du désir des concepteurs de renforcer
la croyance sur les prophétes surtout si on sait que Houd a été récusé par
son peuple et que Dieu punira voire «exterminera» ces peuples rebelles.

L'icone et le numérique sont aussi exploités dans la promotion du fait
religieux. Le manuel Al Mokhtar fi llogha al aarabia (3% EF) s’ouvre par
une illustration, une photographie représentant la mosquée Hassan II

de Casablanca. Cette premiére partie du programme s’assigne un

certain nombre d’objectifs, parmi lesquels la connaissance du réle de

la religion islamique dans le rayonnement des valeurs de tolérance, et

par la s’approprier les valeurs des droits de I’'homme en les rattachant a
Iislam. Interpréter une photographie représentant des personnes issues
de différentes nationalités est un moyen pour s’approprier des valeurs en
I'occurrence I'égalité entre les gens abstraction faite de leur appartenance
ethnique, religieuse ou géographique. Une autre procédure pour promouvoir
I'enseignement du fait religieux est de travailler non seulement sur des
textes comme on a coutume de procéder, mais aussi sur des sites internet
et des chansons de Oum Kaltoum choisies pour leur éloge du prophéte
Mohammed.

Il est a souligner, par ailleurs, que le traitement de la thématique islamique
a ceci de spécifique dans ce manuel que le fait religieux est examiné en
terme de comparaison avec d’autres genres discursifs; c’est ainsi que les
concepteurs sont méme allés jusqu’a demander aux éléves de comparer les
droits de I'homme tels qu’ils sont stipulés par la Convention internationale
des droits a ceux prénés et légitimés par la religion islamique.

199



200

2.2. Syntheése

Cette présentation des caractéristiques du discours religieux dans quelques
manuels appelle les remarques suivantes:

e Le référentiel religieux est présent dans tous les manuels, matiéres
confondues, a des degrés différents. Si les manuels d’arabe, d'histoire-
géographie par exemple, travaillent sur des thématiques explicitement
religieuses, le manuel de frangais ne compte aucun texte ou contenu en
rapport avec la religion. Certains concepteurs de manuels, consultés a ce
sujet, répugnent a évoquer des thématiques religieuses dans le cours de
frangais parce que sources d’embarras de la part de I'enseignant et de
réactions incongrues de la part de certains éléves et de leurs parents.

e Contrairement a certains Etats européens qui cherchent a travers le
fait religieux, a faire connaitre et acquérir certains éléments religieux
comme ressortissant a la civilisation de maniére générale, ce type
d’enseignement religieux au Maroc a un caractére «confessionnel»
dans la mesure ou il aspire a intérioriser les principes de la religion
musulmane devant renforcer la spiritualité et la foi.

e Le discours institutionnel éducatif est caractérisé par son ambivalence
et son ambiguité: d’une part, on veut ouvrir les éléves a la modernité
et a la mondialisation, d’autre part, il s’agit de renforcer I'appartenance
nationale et religieuse. Bien plus, il parait que le fait religieux est plus ou
moins valorisé au détriment des valeurs universelles.

e On reproche a I'enseignement religieux d‘insister trop sur des notions
caractéristique de la lutte des Almoravides contre les Almohades ou
de cette derniére dynastie en réaction a la montée en puissance des
Mérinides comme «fath» (libération), «ghazw» (conquéte) ou «jihad»
(guerre sainte) etc., auquel reproche certains rétorquent qu’il vaut
mieux que l'institution scolaire traite de ces sujets et en donnent une
explication correcte que de laisser les éléves aller chercher I’'explication
ailleurs.

e On constate que le religieux s’invite quand méme dans les ceuvres
littéraires au lycée, mais son exploitation dépend des choix didactiques
qui mettent plutét I'accent sur les valeurs.

e L'«éducation islamique» comme discipline d’enseignement pose
probléme, il faudrait plutét modifier cet intitulé et parler de culture, ou
de civilisation et non d’éducation.



201

3. LA PROMOTION DES VALEURS UNIVERSELLES EN EDUCATION

3.1. Regain d’intérét pour les valeurs

S’il y a une chose a retenir de I'examen des textes officiels et des manuels
scolaires en vigueur dans le systéme scolaire marocain, c’est que le terme
«religion» laisse progressivement la place au mot «valeur» a tel point
qu’on parle de valeur islamique, valeur nationale, culturelle, etc. Signalons
dans ce cadre qu’il a été créé une matiére intitulée «I|’éducation a la
citoyenneté», une sous-discipline qui n’est pas a séparer de |'histoire-
géographie et dont le but est de favoriser et renforcer le comportement
citoyen de I'éléve a travers la sensibilisation aux principes de la liberté, de
la solidarité et de la responsabilité.

Ce regain d’intérét pour les valeurs trouve son explication dans des
considérations qui relévent du social, du psychologique et de I'éducatif.

Il faut signaler d’abord, que la nécessité d’une éducation fondée sur les
valeurs devient de plus de plus cruciale a une époque ol tous les milieux
sociaux connaissent des mutations et des tensions engendrant par la des
problémes de violence et d’intolérance. En plus de ces fléaux sociaux

qui ont des répercussions négatives sur les rapports entre personnes

dans la famille, le lieu de travail, voire dans la rue, on assiste aussi a
I’émergence de l'individualisme et ses effets pathologiques comme la
passion démesurée de possession, le désir passionné de |'argent et de
consommation, la solitude, I'impuissance, I'angoisse, etc. Bien évidemment,
ces tensions d’ordre social et psychologique ne sont pas sans influencer
négativement le monde de I'éducation. Le rdle de l'institution scolaire sera
justement non seulement de doter les apprenants de connaissances leur
permettant d’évoluer intellectuellement dans la société mais aussi et méme
au-dela, de leur transmettre une panoplie de valeurs ou des savoirs-étre.

3.2. Caracteére protéiforme de la valeur

Selon S H Schwartz (2006 :04), chercheur qui se réclame d’une approche
psychosociologique et qui a le mérite de définir la valeur de maniere
générale, les valeurs sont «les convictions que nous considérons comme
particulierement importantes pour nous, celles qui constituent nos
repéres essentiels, qui nous servent pour effectuer nos choix les plus



202

cruciaux et qui orientent donc pour une large part nos actions et notre
comportement».

Il s’ensuit que la valeur a une dimension personnelle et sociale. Elle
peut aussi faire I'objet d’un consensus et étre adoptée et appréciée, ou
au contraire rejetée et dépréciée (i.e. le travail, la famille, etc.); ce qui
renforce son c6té relatif et changeant.

3.3. Langue francgaise et éducation aux valeurs

Dans les manuels scolaires du corpus, nous avions remarqué que l‘allusion
aux valeurs est sous-entendue et il incombe a I'enseignant d’examiner cette
dimension dans sa stratégie d’enseignement. Nous avions vu que le terme
«religion» est plus ou moins contourné au bénéfice de «valeur».

Nous préférons examiner cette inscription didactique des valeurs a travers
I'enseignement de la langue frangaise dans le secondaire, langue qui se
positionne dans une dynamique d’interaction positive entre deux référents
axiologiques complémentaires: le local et l'universel d’autant qu’elle
participe selon les Orientations Pédagogiques au «développement des
valeurs nationales et universelles».

Dans la mesure ou I'’éducation aux valeurs permet la socialisation des
apprenants, un nouveau contrat socio-éducatif sera redéfini et rétabli se
fondant sur le respect de l'altérité et sur la résolution positive et raisonnée
des conflits. Cette socialisation prend son ampleur a un moment ou des
réactions d’incivilité et de violence se font sentir et manifester dans les
lieux publics. Dans ce contexte, I'enjeu de l'institution scolaire est grand
pour autant qu’elle cherche a valoriser l'identité culturelle locale tout en
I'ouvrant aux différents effets des cultures globales. Pour relever ce défi
culturel, voire interculturel, il n'y a pas mieux, pour les concepteurs du
curriculum de langue frangaise, que de recourir a I'ceuvre littéraire. La
littérature demeure, par conséquent une excellente médiation pour éduquer
aux valeurs. Autrement dit, c’est un moyen pour s’approprier les valeurs
car les rapports de I'apprenant au monde et a l'autre de maniére générale
s’en trouvent interpellés, voire modifiés et ajustés. Par conséquent, la
littérature, comme l'affirme Paul Ricoeur (1990) constitue «un laboratoire»
de valeurs. Il ajoute que le récit, loin d’étre neutre sur le plan éthique,



203

«s'avere étre le premier laboratoire de jugement moral» Paul Ricoeur
(1990:167).

Il faut préciser que si le manuel scolaire constitue une sorte de guide pour
les enseignants de francgais des colléges dans la mesure ol le choix des
textes et des contenus est déja établi, il n’en va pas de méme pour ceux
du lycée qui doivent travailler en termes de projet pédagogique a partir des
ceuvres intégrales programmé pour chaque niveau d’enseignement.

Ces ceuvres littéraires choisies dans le patrimoine littéraire francgais et
marocain traduit ce double désir de valoriser les valeurs de la culture
d’origine des apprenants et promouvoir leur ouverture sur les cultures des
autres civilisations. Le texte littéraire devient, par conséquent, un espace
interactif rassemblant et conciliant I'identité marocaine et musulmane et la
diversité, c’est-a-dire 'acceptation de 'autre et son respect.

En gros, disons que les ceuvres littéraires programmés pour les lycéens
marocains promeuvent certaines valeurs humaines et morales plus ou
moins communes.

Commengons par La boite a merveilles de I’écrivain marocain Ahmed
Sefrioui. Dans ce roman autobiographique, publié en 1954, le narrateur-
personnage «je»raconte I’histoire d’'une enfance passée dans la médina
de Fes qui constitue une ville ancestrale .L’histoire racontée rapporte un
ensemble de valeurs et de traditions propres a la société marocaine qu’on
présentera succinctement comme suit:

La croyance religieuse: qui se manifeste a travers des appellations du
genre «Allah I'omnipotent... qu’il soit glorifié! Il n’y a de Dieu que lui»;
«créateur de toutes choses vivantes».

La solidarité se manifeste a deux reprises: D’abord lorsque Lalla Aicha
a vendu tout ce qu’elle possédait pour venir en aide a son mari qui a fait
faillite .Ensuite Fatma, la voisine assiste la famille de Sidi Mohammed
pendant I'absence du peéere Sidi Abdesslam.

Certains gestes relévent de l'identité culturelle et traditionnelle - du moins
au temps ou le roman a été écrit - comme |'estime et la considération que
les gens portent au fkih et le recours a lui dans les moments difficiles, la



204

visite des marabouts, en I'occurrence celui de sidi Boughaleb; la séance du
bain maure, la consultation de la voyante, la féte d’Achoura, etc.

Pour ce qui est du roman de Victor Hugo Le dernier jour d’'un condamné,
paru en 1829 a Paris, son intérét ne réside pas uniquement dans les
sentiments du narrateur et ses souffrance face a son destin, mais aussi et
surtout dans les valeurs universelle qu’il met en avant comme la liberté,

I'amour, la compassion, la justice; la clémence, la grace, etc.

Par ailleurs, Antigone, piéce tragique de Jean Anouilh parue en 1944 en
France est un texte constitué d’une panoplie de valeurs auxquelles il
faudrait accorder de I'importance. On pense en particulier aux différentes
répliques et attitudes de I'héroine derriére lesquelles se dessinent des
valeurs qui se rapportent au courage, au sacrifice, a la résistance, a la
solidarité, a I’honnéteté, a la loyauté, a la sagesse et a I'amour.

On remarque enfin que tout le roman de Mohammed Kheire Eddine, Il était
une fois un vieux couple heureux est fondé sur le principe d’attachement du
personnage de Bouchaib a ses origines, autrement dit a son village et a ses
traditions nonobstant cette modernité qui envahit le village de jour en jour.

Ces différentes valeurs humaines et morales, contenus dans le texte
littéraire, constituent, par conséquent, sur le plan didactique, un catalyseur
susceptible d’'amener I'apprenant a mieux se connaitre, et a s’ouvrir
positivement aux autres.

CONCLUSION

A partir des réflexions précédentes, on peut inférer que le systéme éducatif
marocain accorde une importance capitale au fait religieux comme le
prouve la présence du référentiel islamique dans les manuels scolaires du
corpus. Les concepteurs pédagogiques semblent avoir tendance a parler
plutot en termes de valeurs, principe trés présent, comme on I'a vu, dans
les ceuvres littéraires programmeées au cours de francais. Cependant,
I'enseignement a la religion et aux valeurs de maniére générale demeure un
probléme d’ordre didactique qui n’est pas sans évoquer les représentations
des enseignants eux-mémes du fait religieux et des valeurs en général. Ce



qui a, en conséquence, des incidences au niveau des modalités d’évaluation
de ces principes.

BIBLIOGRAPHIE
Anouilh J. (1974), Antigone, Paris, La Table Ronde, Collection Théatre.
Balzac H. (1834), Le pére Goriot, Paris, Folio.

Essbai A. et al. (2005), Manar attarbiya el islamia, Tronc Commun,
Casablanca, Top Editions.

Hugo V. (1829), Le Dernier jour d’'un condamné, Paris, Folio/Gallimard,
2000.

Khair-Eddine M. (1993), I/ était une fois un vieux couple heureux, Paris,
Seuil.

Miloudi A. et al. (2005), Al Mokhtar fi llogha Al aarabia, 1"° AEF, Casablanca,
Almadariss.

Miloudi A. et al. (2005), Al Mokhtar fi llogha al aarabia, 3° AEF. Casablanca,
Almadariss.

Ministére de I’'Education Nationale (2001), La Charte d’Education et de
Formation, Rabat, M.E.N.

Ministére de I’'Education Nationale (2001), Le livre blanc, Rabat, M.E.N.

Ministere de I'Education Nationale (2007), Les Orientations pédagogiques
et programmes spécifiques de I'enseignement de la langue francaise au
second cycle qualifiant. Rabat, M.E.N.

Ricceur P. (1990), Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil.

Schwartz S.H. (2006), A Theory of Cultural, Value Orientations: Explication
and Applications. Comparative Sociology, Volume 5, Issue 2-3. Leiden,
Koninklijke Brill NV.

Sefrioui A. (1954), La Boite a merveilles, Paris, Seuil.

205






L'envahisseur musulman dans
les médias québécois

Lise Garon

L'incapacité prolongée du nationalisme québécois a accoucher d'une
formule politique consensuelle se conjugue, depuis les attentats du

11 septembre 2001, avec lI'inquiétude des Québécois face a leur minorité
musulmane.

Devant un tel défi, les médias dominants, pourtant censés dire le sens,
instrumentalisent au contraire la peur ambiante de la minorité musulmane,
en déformant les actions et les discours de celle-ci de maniére a alimenter
la croyance en un envahisseur musulman imaginaire qui menacerait les
valeurs fondamentales du Québec.

Lislamophobie au Québec a d’ailleurs pris une dimension spectaculaire

lors de la controverse des «accommodements raisonnables»' de 2005 a
2007. Des dizaines de cas d’accommodement des minorités religieuses
analysés par la commission d’enquéte Bouchard/Taylor durant cette période
d’ébullition, pas moins de la moitié concernaient les minorités musulmanes.

Comme nous le verrons, ces cas ont été sélectionnés, transformés en
événements et déformés dans les médias pendant que mille et un faits
rassurants étaient ignorés ou traités a la marge de I'agenda. Le travail de
réorganisation de l'actualité ainsi effectué a produit un délire médiatique
de I'envahisseur musulman imaginaire, servant une fonction d’exclusion a
I'encontre des musulmans du Québec. Ainsi mise en scéne par les médias,
la peur de L'Envahisseur musulman s’est en outre enrichie d’un délire
sécuritaire avec la parution trés médiatisée de Montréalistan a I'hiver 2007,
pour se fixer, une fois la crise calmée, sur le foulard musulman,
habituellement mais improprement appelé voile, et sur les «intégristes»,
transformés en menace permanente a la modernité québécoise. Il fallait
contrer la menace. C'est ce que voudra faire éventuellement le Parti
Québécois avec son projet de charte des valeurs québécoises présenté aux
élections de 2014.

207



208

A l'instar de tous les nationalismes, celui du Parti Québécois attribue

une unité culturelle a une société au départ plus ou moins homogeéne.
L'entité collective ainsi imaginée se présente comme un concentré des
qualités qui appartiennent en propre aux nationaux et fondent leur
personnalité de base. Parallélement, ce nationalisme définit et hiérarchise
les groupes minoritaires qui, au mieux, sont promis a l'assimilation -

tels les Maghrébins en France ou les Kabyles en Algérie, a qui cette

sorte de promotion sociale est offerte — ou a la protection - une forme
de minorisation, comme dans le systéme des réserves indiennes au
Canada - quand ils ne sont pas tout simplement éradiqués - I’'expulsion des
Rom en Europe de lI'ouest en 2010, par exemple, ou encore les massacres
de réfugiés rwandais au Congo de 1996 a nos jours.

En dehors de ses formes extrémes, le nationalisme québécois ne se dit
pas contre I'immigration. Bien au contraire, il s'affirme moderne et ouvert.
Toutefois, il réserve la plupart du temps au Nous, au «vrai» fils de la
Nation, le droit exclusif de parler sur la scéne publique. Quant a L'Autre
étranger, il est subdivisé en deux sous-groupes, également imaginaires:
Les Bons qui nous ressemblent, mais qu’on minorise en se donnant la
mission de les protéger contre les autres, Les Mauvais, offerts en péature a
I'opinion publiquez.

L'Autre étranger dont on parle surtout est musulman. L'idée voulant que
Iislam soit essentiellement rétrograde, autoritaire et misogyne est, certes,
une forme d’islamophobie qui s’affiche rarement comme telle au Québec.
C’est une autre forme d’islamophobie qui se manifeste le plus souvent,

via des journalistes et des personnalités publiques qui, tout en affirmant
le droit des musulmans de chez nous de pratiquer leur religion selon leur
conscience, ne leur reconnaissent pas le droit de s'écarter des «valeurs»
du Nous québécois et moderne, et encore moins celui de défendre leur
point de vue publiquement: s’ils ne sont pas contents, ils n‘ont qu’a
retourner chez eux. Un tel discours correspond donc a une stratégie de
conservation de I’'hégémonie de la «culture québécoise authentique» et de
minorisation des musulmans de chez nous.

LA CRISE DES ACCOMMODEMENTS RAISONNABLES

Dés que I'on parle des musulmans dans les conversations au Québec,
il est inévitable d’entendre dire que les musulmans devraient accepter



les lois et les coutumes de la société qui les a accueillis. Une telle
attitude est habituellement dictée non pas par de mauvaises expériences
vécues directement avec des musulmans, mais indirectement, via le
prisme déformant d’images émises par les grands médias. Voici, a titre
d’illustration, huit cas spectaculaires de distorsion de la réalité par les
médias québécois lors de la crise des accommodements raisonnables au
début du XXI® siécle.

1. La résolution de I’Assemblée nationale contre les tribunaux
islamiques au Québec

Un débat entourant l'instauration du tribunal d’arbitrage islamique privé
- non étatique - a fait rage en Ontario a I'automne 2005. Devant les
inquiétudes exprimées, le premier ministre ontarien a finalement di retirer

le projet.

Toutefois et contrairement a la législation ontarienne, le Code civil
québécois stipule clairement que les questions familiales relévent
exclusivement des tribunaux. Cela n‘empécha pas les députés de
I’'Assemblée nationale du Québec d'adopter unanimement une motion contre
I’établissement de tribunaux islamiques au Québec, pendant que s’amorgait
un débat public opposant les partisans® et les opposants® de tels tribunaux.

Justifiée ou pas, la résolution était blessante pour nos minorités: «On
n‘adopte pas une motion a I'unanimité pour quelque chose qui est déja
interdit, qui n’a jamais été permis par la loi, ni pour les musulmans, ni pour
personne d’autre. [...] C'est comme si on disait que pour les musulmans,
c’est interdit de passer au feu rouge», déclara a ce moment Nadia Touami,
porte-parole du collectif Présence musulmane®.

Et surtout, les médias québécois se sont servi de cet événement pour
stigmatiser des acteurs publics tels que le théologien musulman Tariq
Ramadan, le collectif Présence musulmane et la candidate d’un parti
politique aux élections, Samira Laouni, en les qualifiant de dangereux
intégristes favorables aux tribunaux islamiques. Qu’en était-il de ces
personnalités, en réalité?

209



210

Tarig Ramadan, célébre théologien musulman, s’est prononcé en ces termes
contre les tribunaux islamiques au Canada:

Vous n’‘avez pas besoin de nouvelles lois. [...] A mon avis, lorsqu’une
constitution et des lois élaborées par des étres humains défendent la
justice, assurent votre protection et protégent vos libertés, elles sont
intrinséquement islamiques. Il ne faut pas croire qu’elles ne peuvent pas
s’appliquer parce qu’elles ne sont pas le fruit des réflexions d’un musulman
ou d’une interprétation particuliére de la loi islamique. Ce serait percevoir
dans une optique trés étroite ce que l'islam doit promouvoir. Vous ne
pouvez pas simplement extraire un verset du Coran et prétendre que c’est
la loi islamique. Vous devez vous servir de votre cerveau. Lorsque vous
vivez au Canada et voyez que ces valeurs sont protégées par la loi et la
constitution, cela signifie que vous devez protéger cette constitution et
gu’elle est la vOtre. Vous étes tenus de respecter la constitution, et c’est ce
que nous devons dire & tous les musulmans [...]°.

L'équivoque est bel et bien levée. Dans le quotidien Le Devoir, le professeur
Ramadan nous éclaire davantage sur cette polémique. Il insiste que:

Ce n’est pas la législation qui fait probléeme (celle-ci nous mettrait plutot
d’accord), ce sont nos peurs et nos perceptions qui nous divisent, nous
opposent et pousseraient certains a aller jusqu’a changer la loi. Nous
assistons a un profond choc des perceptions, et si nous n’y prenons pas
garde, nous y perdrons tous notre confiance (en nous et en autrui) et nos
libertés (ce qui touchera d’abord les musulmans aura ensuite des effets sur
tous les citoyens)’.

Pour le Professeur, la solution n‘est pas de changer la loi ou de faire
«sauter» les symboles religieux de |I'espace public, mais bien de rappeler
constamment la loi et de bien I'appliquer, de se réconcilier aussi avec les
«débats publics» sans tomber dans les accusations faciles, d'intégrer des
connaissances sur les religions aux programmes scolaires, de développer
I'esprit critique et d’étendre I'éducation et les formations aupres des
différents publics. Quand il vient au Canada, il organise ses tournées en
étroite collaboration avec Présence musulmane, ce collectif international de
musulmans qui se voué a la promotion d’un islam moderne, fondé sur les
valeurs de la citoyenneté et du vivre-ensemble harmonieux. Le collectif est
présent a Montréal.



Contrairement a ce qu’affirment ses détracteurs, jamais le collectif
montréalais n‘a voulu prendre position pour ou contre les tribunaux
islamiques, jugeant le débat inutile. C’est plutot a la résolution de
I’Assemblée nationale qu’il s’est opposé, la jugeant préjudiciable aux
minorités musulmanes, comme nous venons de le voir.

Les membres du collectif montréalais ne sont pas les seuls musulmans a
subir périodiquement les foudres des grands médias pour leur discours

en faveur de l'intégration. Parmi les autres, Samira Laouni, militante du
Nouveau Parti démocratique au Québec, a fait beaucoup jaser. Celle-ci, en
réalité, n’avait pas pris position dans le débat sur les tribunaux d’arbitrage
islamiques qui avait eu lieu plus de trois ans avant qu’elle arrive au Canada.
Ce que les médias lui reprochérent, quand elle présenta sa candidature
dans le comté de Bourassa lors des élections fédérales de 2008, c’est
d’avoir été bénévole au Congres islamique canadien qui avait, lui, bel et
bien fait campagne pour une telle cause en Ontario: Samira Laouni fut
donc jugée «coupable par association »8 1

2. Le lieu de priére a I’Ecole de technologie supérieure (ETS)

Selon les médias, la direction de I'ETS a accepté de donner suite &

la demande d’étudiants musulmans qui réclamaient un lieu de priére
permanent a l'intérieur de I’établissement, alors méme qu’il y avait une
mosquée a deux pas.

Outre le fait que les médias sous-estiment alors énormément les
inconvénients pour les étudiants musulmans de sortir de I'immeuble

de I'ETS pour se rendre a une mosquée du voisinage en plein hiver,

c’est seulement a la suite d’une plainte logée par ces étudiants que la
Commission des droits de la personne (CDPDJ) a recommandé a I'ETS de
permettre aux étudiants musulmans de faire leurs priéres dans les salles
de cours non utilisées. Contrairement a la rumeur alors médiatisée, aucune
salle de priére permanente n’a alors été accordée aux contestataires. De
plus, la mention «établissement a caractére laique» n'a pas été modifiée
dans le formulaire d’admission et les affiches interdisant les ablutions
rituelles dans les salles de toilette n‘ont pas été retirées (suivant encore
I'avis de la CDPDJ, qui les a jugés non discriminatoires).

211



212

3. Les cours prénatals au CLSC Parc-Extension

Des hommes qui accompagnaient leur conjointe a des cours prénatals
donnés par le CLSC Parc-Extension en ont été exclus a la demande de
femmes musulmanes indisposées par leur présence. Telle fut la nouvelle
surprenante diffusée par les médias.

La version du CLSC Parc-Extension est bien différente: durant le jour,

le CLSC organise des rencontres de soutien et d’information adaptées

a la clientéle du quartier, une clientéle trés pauvre et formée surtout
d’'immigrés. Le sujet des soins prénatals y est abordé. Ce service est
surtout utilisé par les femmes immigrées, mais les hommes n’en sont pas
exclus. En soirée, des cours prénatals pour les futures meéres et leurs
conjoints sont offerts dans les deux autres CLSC affiliés au Centre de santé
et de services sociaux (CSSS) de la Montagne.

Le 23 novembre 2006, la direction du CSSS de la Montagne démentit
catégoriqguement la fausse nouvelle dans une lettre ouverte aux médias.
Celle-ci ne sera jamais intégralement publiée. On n’en parlera que peu ou
pas sur les tribunes médiatiques. Ca n’est que deux mois plus tard - le
29 janvier 2007 - que le quotidien La Presse publiera une deuxiéme mise
au point:

En affirmant que les hommes étaient exclus des cours prénatals au CLSC
de Parc-Extension a la demande des femmes et pour des considérations
religieuses, les médias ont erré. C’est complétement faux. Quand cela a été
écrit dans le Journal de Montréal, nous avons fait une mise au point, mais
les médias ne l'ont jamais publiée. [...] Le CLSC Parc-Extension offre aux
femmes nouvellement immigrées des rencontres qui se tiennent le jour et
qui portent sur des sujets variés, dont la périnatalité. A ces rencontres, les
hommes qui le désirent peuvent participerg.

Malgré le démenti, les faits rapportés par le Journal de Montréal continuent
a étre repris, commentés et cités par plusieurs politiciens et journalistes.
Finalement, c’est Mario Dumont qui, en pleine campagne électorale, alors
gue son parti essaie de faire une percée, utilise I’événement a des fins de
promotion électorale:



Les accommodements consentis aux minorités ethniques et religieuses
dépassent les limites du bon sens, selon Mario Dumont. [...] On glisse
complétement dans des abus de la Charte [québécoise des droits et libertés
de la personne] et cela commence a m’inquiéter [...] Qu’une majorité de
citoyens défende les valeurs qui lui sont propres n’est ni une attitude
raciste ni une singularité dans le monde moderne'®.

A partir d’un fait anodin, M. Mario Dumont venait d’accoucher d’un enjeu
électoral a saveur fortement populiste et démagogique, pendant que les
grands médias continuaient d’accumuler des nouvelles néfastes pour la
solidarité sociale au Québec.

4. La dispense des cours de musique a I'école

Toujours selon les médias, c’est a la demande de parents musulmans

que certaines écoles de la Commission scolaire Marguerite-Bourgeoys

ont accepté de dispenser des éleves d’un cours de musique obligatoire, a
I'encontre des dispositions du régime pédagogique imposé par le ministére
de I’Education. Cela parce que les parents jugeaient que le cours portait
atteinte aux préceptes de leur religion.

Encore une fois, la nouvelle était fausse. Dans certaines écoles de la
Commission scolaire Marguerite-Bourgeoys, le cours de musique n’est pas
obligatoire. Les étudiants musulmans qui ne veulent pas le suivre peuvent
alors choisir un autre cours, comme d’autres éléves le font pour diverses
raisons. Lorsque le cours est obligatoire, la Commission scolaire réussit a
faire participer ces éleves en leur demandant de réaliser une recherche sur
un compositeur plutét que d’apprendre un instrument.

Les médias continuérent encore et encore a publier des nouvelles qui
stigmatisaient nos concitoyens musulmans.

5. Le port du foulard musulman au soccer

A I'encontre du réglement dont elle était pourtant bien informée, une
jeune joueuse de soccer a voulu porter le foulard musulman au cours

213



214

d’une rencontre officielle. Elle en a donc été expulsée par I'arbitre. Telle fut
encore une fois la nouvelle rapportée dans les médias.

En réalité, la situation était bien moins claire que cela. La jeune joueuse
portant le foulard avait déja participé a deux matchs dans le cadre du
Tournoi ARS (Association Régionale de Soccer) de Laval. Puis un arbitre I'a
avisée qu’elle ne pourrait plus porter son foulard jusqu’a la fin du tournoi.
L'entraineur s’est alors opposé a cette décision et a retiré son équipe du
tournoi. Par solidarité, quatre autres équipes de la région d'Ottawa s’en
sont aussi retirées. Notons que les réglements dans ce sport n‘étaient

pas homogenes: la Fédération de soccer du Québec interdisait le port du
hijab, lequel était cependant toléré par I’Association canadienne de soccer,
I’Association de soccer de I'Ontario et celle de la Colombie-Britannique. Par
ailleurs, le reglement officiel de la Fédération internationale de Football
n’était pas clair sur cette question. Voila comment des joueuses portant le
hijab ont participé aux Jeux asiatiques tenus a Dubai en décembre 2006.

Le port du foulard musulman dans les compétitions sportives allait d’ailleurs
continuer d’alimenter la faim des médias pour les nouvelles sensationnelles.

6. Le port du foulard a un tournoi de taekwondo

Une équipe féminine comptant des musulmanes a été expulsée d’un tournoi
de taekwondo dans des circonstances analogues a celles du tournoi de
soccer évoqué ci-dessus. L'arrivée trés rapide des médias (présents sur les
lieux une quinzaine de minutes plus tard) permet de penser qu’il s'agissait
d’une provocation planifiée. Telle fut encore la nouvelle rapportée dans les
médias.

En réalité, ce ne fut que le jour du tournoi, juste avant le début des
activités et alors que les participantes venaient de terminer leur
réchauffement, que I'entraineur des cing jeunes filles portant le foulard
fut avisé que celles-ci ne pourraient participer a la compétition. Pour le
taekwondo comme pour le soccer, les régles et les pratiques variaient. Le
matin méme, avant de rendre sa décision, le président de la Fédération
québécoise de taekwondo (FQT) avait réuni le Comité du tournoi et le
Comité des officiels. L'organisateur du tournoi avait suggéré de faire
exception pour cette fois, mais rien n’y fit: le président de la FQT invoqua



I'article 4.2.2 de la Fédération mondiale de taekwondo (WTF) pour interdire
aux joueuses tout accessoire sur la téte outre le casque protecteur. Le
Centre communautaire musulman de Montréal alerta immédiatement

les médias qui se présentérent aussitét sur les lieux. Les jeunes

filles expulsées firent valoir qu’elles avaient déja participé a plusieurs
compétitions homologuées par la FQT, dont une édition antérieure de ce
méme tournoi ou le port du foulard avait été toléré.

Quelques jours apreés l'incident, la Fédération internationale de taekwondo
(fédération rivale de la WTF) affirma qu’elle permettrait temporairement le
port du foulard lors du Championnat du monde organisé a Québec en 2007.
Elle annonga aussi qu’elle allait créer un comité spécial pour étudier la
question.

La crise des accommodements raisonnables allait culminer dans deux
événements spectaculaires touchant les cordes sensibles de la société
québécoise au printemps 2007 : I'affaire de la cabane a sucre et le vote des
femmes musulmanes voilées.

7. La cabane a sucre du Mont-Saint-Grégoire

Selon les médias, des musulmans se sont, un beau dimanche, présentés a
I’érabliere (qui peut accueillir plus de 750 personnes) et ont exigé que le
menu soit modifié pour le rendre conforme aux exigences de leur religion.
Tous les autres clients ont donc été contraints ce midi-la de consommer
de la soupe aux pois sans jambon et des feves au lard sans lard (il aurait
méme été question que cette interdiction soit plus tard étendue a d’autres
cabanes a sucre). Dans l'aprés-midi, les mémes musulmans ont pénétré
dans la salle principale (la salle de danse) de la cabane a sucre, alors
bondée, et ont fait interrompre les festivités qui s’y déroulaient (musique,
danse, etc.) afin de réciter leur priére. Les clients qui s’y trouvaient ont été
expulsés a I'extérieur de la cabane a sucre.

La version du propriétaire de I'érabliere n’a pas fait beaucoup de bruit

sur les tribunes médiatiques et le grand public I'ignore généralement.
Pourtant, elle est fort différente de celle d’abord diffusée par les médias:
une semaine auparavant, l'association musulmane Astrolabe avait rencontré
un des propriétaires de la cabane a sucre pour discuter de certaines

215



216

modifications au menu, lesquelles devaient s’appliquer uniquement aux
membres du groupe. Le menu modifié excluait la viande de porc, mais
il comprenait de la saucisse et du salami hallal fournis et payés par
Astrolabe. L'accord conclu, I’Association réserva une des quatre salles a
manger de |"érabliere a son usage exclusif.

Le jour venu, apres le repas, des membres du groupe ont déplacé quelques
tables et chaises de la salle qui leur était réservée pour tenir une courte
priere. Désireuse de faire libérer la salle le plus rapidement possible (en
cette journée de printemps ensoleillée, I'achalandage était important et
prés de 300 clients attendaient que des places se libérent), la direction de
|’établissement proposa aux personnes qui voulaient prier (une quarantaine
environ) d’utiliser plutot la salle de danse (qui peut contenir environ

650 personnes). Une trentaine de clients s’y trouvaient déja, certains
attendant de prendre place dans la salle a manger. Quelques fillettes

y dansaient au son d’une musique populaire. La direction de I’érabliére
interrompit la musique pour que les musulmans puissent faire leur priére,
laquelle a duré moins de dix minutes. La musique a ensuite repris.

Selon le propriétaire, personne n’a été expulsé de la salle de danse. La
version de celui-ci s’est d’ailleurs trouvée implicitement confirmée par une
photo publiée dans Le Journal de Montréal lui-mémet?.




217

En dépit de ce qui est écrit dans Le Journal, en effet, la photo montre
clairement deux petits groupes de musulmans faisant la priére et, en
arriere-plan d’une salle presque vide, des clients qui flanent. Linvasion des
lieux d’une activité traditionnelle au Québec ne constituerait-elle pas une
exagération? Et pourquoi nos concitoyens musulmans n‘ameéneraient-ils pas
leurs enfants a I'érabliere durant le temps des sucres?

A la décharge du Québécois moyen, faut-il cependant préciser, la priére en
public, ca ne se fait plus depuis la Révolution tranquille; les manifestations
publiques de religiosité musulmane font figure de provocation. De plus,
nous ne pouvons-nous empécher de nous étonner, avec le lecteur, de cette
radicalisation dans l'observance des priéres, alors que le Coran permet des
alternatives, et de noter que les milieux musulmans québécois eux-mémes
se préoccupent des maladresses de certains de leurs co-religionnaires

qui font passer I'ensemble des musulmans québécois pour une bande de
malappris.

Tout n‘est pas provocation maladroite toutefois, et la controverse des
accommodements raisonnables a souvent tourné autour de pures
inventions, comme en témoigne un des derniers incidents de cette
controverse.

8. Les musulmanes peuvent voter le visage voilé

Une semaine avant I’élection provinciale de mars 2007, les journaux font
rebondir la controverse: le Directeur général des élections (DGE) du
Québec viendrait d’autoriser le vote des femmes vétues de la burka ou du
niqablz.

Cette décision répondait au désir du milieu musulman, selon les médias.
Certains médias invitérent alors la population a aller voter le visage
masqué.

En réalité, c’est dans le cadre d'une formation donnée au personnel des
bureaux de scrutin qu’un représentant du DGE avait rappelé que la Loi
électorale du Québec n‘empéche pas les femmes voilées d’exercer leur
droit de vote. La loi précise, en effet, que ces femmes doivent suivre la
procédure habituelle d’identification'®. Ce rappel routinier ne constituait



218

donc pas un changement a la loi électorale et ne répondait pas non plus a
une demande issue des minorités musulmanes, contrairement a la fausse
nouvelle publiée par le Journal de Montréal.

Pour que les élections puissent se tenir dans la sérénité, le DGE a
finalement décidé, en vertu des pouvoirs exceptionnels que la loi lui
accorde, que tout électeur allait devoir montrer son visage au moment
du vote. Cette modification n’était cependant que temporaire; c’est au
Parlement qu’il revient de clarifier définitivement la loi. Entre-temps, les
élections du 26 mars se sont finalement déroulées sans aucun incident.

Ces huit cas parmi tant d’autres illustrent comment les médias peuvent
sélectionner et déformer les faits de maniere a «présenter du conflit:
recherche constante de controverses ou de conflits reliés plus ou moins

a des demandes d’accommodements, amalgame et établissement de

liens entre différents sujets sur lesquels les citoyens et les politiciens
[sont] incités a se prononcer, mises en scene litigieuses des parties
concernées'*», Le phénoméne est inhérent & la nature des médias de
masse qui, dans un contexte de concurrence, doivent vendre et, pour cela,
préferent cibler dans la réalité le sensationnel, les mauvaises nouvelles et
ce qui conforte les préjugés ambiants. Voyons comment cela fonctionne.

LA RHETORIQUE DE L'EXCLUSION

Dans le cas particulier de la crise des accommodements raisonnables au
Québec, la rhétorique de I'exclusion a utilisé des arguments aptes a motiver
I’envie de réduire au silence ceux qui ne pensent pas comme Nous ou les
expulser du pays. Tels sont la division de la société québécoise entre Le
Nous et L'Autre, le partage de I'espace entre L'Ailleurs chez Eux et L'Ici chez
Nous, I’'hégémonie menacée du Nous majoritaire, et la fin annoncée de
I’égalité des sexes au Québec'®.

1. Le Nous et L'Autre: deux entités irréductibles

Les images transmises par les médias suggerent une division de la société
guébécoise en deux entités imaginaires: Le Nous québécois, et L'Autre



immigré. La segmentation peut se conjuguer sur plusieurs modes, mais en
maintenant invariablement la vision binaire. Par exemple:

Le mode laique: «55% des Québécois pensent qu’on ne devrait acquiescer
a aucune demande a caractére religieux d’immigrés [Nous soulignons. Le
terme sert ici a marquer I’exclusion d’un usurpateur: I'immigré ne sera
jamais un vrai Québécois, peu importe le nombre de générations écoulées
depuis l'arrivée de son premier ancétre. Il ne faut pas le traiter comme un
«vrai Québécois »]'®.

Le mode catholique: Le catholicisme est souvent vu comme un attribut
historique québécois: «On sort notre religion de nos écoles pour laisser
entrer celles des autres nationalités. [Nous soulignons]*’». Le probléme
dans le débat sur la laicité au Québec n’est donc pas la religion, mais la
religion des autres, commentera un journaliste québécois'®.

Le mode démocrate: «Alors pourquoi ces gens, une fois arrivés ici,
abusent-ils de I'ouverture et de la démocratie qu’offre ce pays?'°» [nous
soulignons. Il ne faut pas négliger le fait que parmi nos concitoyens
musulmans, il y a aussi ceux qui sont nés de parents musulmans ou qui se
sont convertis a l'islam].

Le mode moderne: «Les Québécois ne sont pas racistes. Ils en ont contre
ces coutumes d’un autre age, qui ne doivent pas avoir cours dans notre
société?’. » Ou encore: «Lorsqu’on véhicule des valeurs issues de sociétés
claniques et théocratiques, faut-il s’étonner de la réaction de ceux qui
défendent [...] I'égalité des droits et la laicité de l'espace public??'». Parfois,
le propos appelle explicitement au racisme et a I'islamophobie dans ses
formes primaires: «Concernant 'accommodement, il y a certaines races
et/ou religions qui dégradent la femme alors que nous, Québécois, nos
femmes sont égales & nous et nous les aimons ainsi?2. » Dans cet exemple,
le racisme fait de la culture d'origine et de la religion des essences
invariables qui imprégnent de maniére uniforme toutes les personnes qui
en font partie.

Tous ces arguments semblent parer Le Nous québécois de traits positifs
censés lui appartenir en propre, alors que L'Autre immigré, son double
inversé, serait naturellement dépourvu de telles qualités.

219



220

2. L'Ici chez Nous et I'Ailleurs chez Eux

A I'opposition québécois/immigré se superpose une vision binaire également
de l'espace, divisé entre L'Ici chez Nous et I'Ailleurs chez Eux:

Comment en effet peut-on espérer un ralliement des minorités aux
valeurs du Canada quand la politique officielle du gouvernement consiste
a les inciter a vivre exactement comme si elles étaient encore dans leur
pays d’origine? [Nous soulignons. A propos, quel est le pays d’origine de
quelqu’un qui est né ici?]?%.

Est-ce que ces personnes auraient la méme tolérance envers nous si nous

allions nous installer chez eux? [Nous soulignons]“.

Les hassidiques ne sont pas bien dans leur pays et s’en viennent ici [...] Ils
n‘ont pas a nous dire comment vivre dans notre pays. [Nous soulignons:

c’est ol ca, le pays des juifs hassidiques ?]°°.

[...] bénéficier de «privileges» que d’autres n‘auraient pas ou auxquels ils
n‘auraient pas droit dans leur pays d’origine [nous soulignons]zs.

Méme si ca dérange personne, c’est non!%’.

Remarquons que les arguments peuvent étre contradictoires, mais qu’ils
servent la méme fonction d’exclusion: peu importe que les «étrangers»
viennent chercher Ici ce qu’ils ne peuvent trouver Ailleurs ou qu’ils tentent
d’importer Ici les valeurs de chez Eux, ils usurpent des priviléges auxquels
ils n‘ont pas droit; ils ne viennent pas d’Ici.

Cette segmentation de I'espace entre I'Ici et I'Ailleurs, dans tous les
exemples cités, ne présuppose-t-elle pas le droit du premier occupant

d’un territoire et de ses descendants??®. D’une moralité contestable,
I'argument n’a par toutefois aucun fondement dans les lois québécoises.
Bien plus, il est faux, car les Québécois «pure laine» ne sont pas les
premiers occupants au Canada. L'usage répété de I'argument sert toutefois
une stratégie: marginaliser ou exclure L'/Autre en tant qu’usurpateur d’'un
territoire qui ne lui appartient pas.



3. HEGEMONIE DU NOUS A PRESERVER

Le monde étant ainsi doublement segmenté entre Le Nous/L'Autre et L'Ici/
L'Ailleurs, la question des rapports de pouvoir se pose tout naturellement,
et sous la forme d’une injonction: «Nous sommes les hoétes, alors qu’ils
collaborent?®, »

Et comme le pouvoir est une réalité fragile et mouvante, on craint pour
cette hégémonie culturelle québécoise: «Une fois en position de minorité a
la suite d’'une immigration massive attirée par ces accommodements, nous
devrons nous plier aux diktats d’'une majorité d’immigrés [..]%%. »

Certes, les seuls immigrés d’origine marocaine et algérienne, par exemple,
représentent a I’époque 15,5 % de I'immigration au Québec>!. Cible
importante de la politique d’immigration du Québec, ne risquent-ils pas de
devenir majoritaires ou de supplanter la culture québécoise? «Non car ils
représentent [...] au Québec seulement [...] respectivement 0,49 p.100 et
0,34 p.100 de la population», révéle Statistique Canada®2.

Peu importent les statistiques ! La rhétorique de I’'exclusion continuera

de transformer la majorité québécoise de souche en victime innocente de
cette infime minorité d’Autres musulmans venus d‘Ailleurs. Pour justifier
I’'hégémonie du groupe dominant, on invoquera méme la loi canadienne:
«Ces individus moralement corrompus par une idéologie de violence®? »,
«ces minorités contrdlantes et intégristes®*» abusent de nous en
s’inventant des droits: «Nous avons créé la Charte des droits et libertés
pour les Canadiens, mais voila que cette charte est utilisée a outrance par
les immigrants afin qu'ils se sentent chez eux®.»

Malheureusement, I'argument est faux; la Charte canadienne s’applique

a toute personne se trouvant sur le territoire canadien, quel que soit son
statut. Selon le préambule de la Charte, en effet, «le Canada est fondé

sur des principes qui reconnaissent [...] la primauté du droit [...]». En

vertu de ce principe, le gouvernement ne peut soustraire les étrangers de
la Charte sous prétexte qu’ils sont étrangers. Le principe de la primauté

du droit (art. 15) a méme amené la Cour Supréme a statuer que l'acces
aux professions libérales n’est pas limité aux citoyens canadiens (arrét
Andrews de février 1989). S’ajoute comme garantie accordée aux étrangers
Iarticle 15.1: «La loi ne fait acception de personne et s’applique également
a tous, et tous ont droit a la méme protection et au méme bénéfice de

221



222

la loi, indépendamment de toute discrimination [... fondée] sur la race,
I‘origine nationale ou ethnique [...]»

4. LA FIN DE L'EGALITE DES FEMMES AU QUEBEC?

Toute cette rhétorique de I’'exclusion a, de maniére compréhensible,
inspire une grande peur: «Avoir le droit d'exister publiquement, devenir
des citoyennes de corps et d’esprit (...) a été une grande victoire pour
les femmes. Tirer un rideau la-dessus, c’est un épouvantable retour en
arriere®®.» - «Quand la minorité musulmane deviendra la majorité - cela
plus tdt que I'on pense - nous porterons toutes le hijab*”. »

L'appel au meurtre n‘étant pas possible dans nos sociétés, la seule maniére
de prévenir la catastrophe annoncée aux femmes est de forcer ces gens a
se rendre invisibles ou a aller ailleurs: «S’ils ne sont pas contents, ils n‘ont
pas de lecon a nous donner! Qu’ils retournent dans leur pays.»

Incidemment, cette derniére phrase concernait aussi les juifs hassidiques
de Montréal, une cible secondaire de la controverse des accommodements
raisonnables. Dans les années 30, le racisme avait pris la forme d’un
antisémitisme mondialement répandu. En ce début du troisieme millénaire,

est-ce le tour des musulmans?

On pourrait objecter ici qu’il y a un probléme; cet argumentaire est
incompatible avec deux valeurs dominantes dans les discours publics au
Québec depuis la Révolution tranquille: I'ouverture au monde et I'égalité
des femmes.

Pour I'égalité, plus particulierement, il est difficile de comprendre pourquoi
il faudrait expulser des petites filles de I'école et des femmes de leur emploi
dans la fonction publique au seul motif qu’elles portent le hijab.

Voila sans doute pourquoi les acteurs publics qui ont reproduit
I'argumentaire islamophobe ressentent souvent le besoin de se conformer
a ces nouvelles valeurs par une précaution au moins rhétorique: «Nous
n‘approuvons pas le racisme/le sexisme, mais...»



Je ne suis pas raciste, mais...

L'émotion suscitée par la rhétorique de I'exclusion est forte, en effet>®.
Comment les partisans d’une position humaniste pourraient-ils échapper

a l'islamophobie secrétée par les médias? Par ailleurs, la population
québécoise ne comportant qu’une infime minorité de musulmans, comment
les Québécois pourraient-ils se défendre contre la distorsion médiatique
d’une réalité a laquelle ils n‘ont pas acces directement, ou si peu...

L'accommodement raisonnable? Bien d’accord. A condition qu’il se fasse
entre gens relativement raisonnables, écrit ainsi Lysiane Gagnon. Or, on
constate que les revendications sont presque toujours le fait d’extrémistes
religieux [...] Une société doit-elle se plier aux revendications de groupes
marginaux que méme leurs coreligionnaires trouvent excessifs3°?

Une grande majorité des musulmans qui ont choisi de vivre parmi nous

ne se reconnaissent aucunement dans ces fanatiques religieux, écrit
pareillement Denise Bombardier, tout en soutenant que «les musulmans
modérés (sic) vivant parmi nous sont une minorité silencieuse» qui serait
sous I'emprise de la peur, mais qui devrait désormais «se dissocier de ceux
qui prétendent parler en leur nom et qui creusent un fossé entre la société
québécoise et eux-mémes*®».

De maniére générale, la nouvelle islamophobie classe parmi les «Bons
Musulmans» ceux qui sont modernes, laiques, féministes, etc., surtout

s’il s'agit de femmes. Sont classés parmi les « Méchants Musulmans» les
conservateurs, les religieux stricts, les misogynes, les homophobes, surtout
si ce sont des hommes. Le Bon serait donc celui qui Nous ressemble, et

Le Méchant, celui qui n’est pas comme Nous*'? Cette maniére binaire

de voir les gens conforte une idéologie: celle de I'hégémonie du groupe
majoritaire, premier occupant, francophone et laique. Ce faisant:

e La visée hégémonique entretient un climat défavorable aux minorités
religieuses: tant qu’on ne sait pas a qui I’'on a affaire, il est plus prudent
de se méfier. De la sorte, tous les musulmans sont a priori marqués
comme suspects.

e Elle oublie que Les [nous soulignons] Méchants Musulmans peuvent étre,
dans leur vie privée, des péres aimants, de tendres époux, des citoyens
respectueux des lois, etc. autant que les autres Québécois, frisés ou pure

223



224

laine... tout comme ils peuvent aimer, étre heureux, souffrir, avoir peur,
etc.

e Elle ignore que Nos [nous soulignons] Bons Musulmans n‘ont pas souvent
la possibilité de prendre la parole dans les médias. Ceux-ci se contentent,
le plus souvent, de parler d’eux ou pour eux. L'usage de |'adjectif
possessif pour désigner Nos Bons Musulmans indique leur appartenance a
la société québécoise, méme si c’est sur le mode silencieux — minoritaire,
par conséquent. Par contraste, le choix de l'article défini plutot que de
I’adjectif possessif pour désigner les Mauvais Musulmans marque leur
exclusion. C’est ainsi que les rapports de force injustes entre Le Nous et
L'Autre laissent leur empreinte jusque dans le langage...

La crise des accommodements raisonnables, avec ses délires médiatiques
et sa fixation sur les «intégristes», allait installer durablement la Grande
Peur des musulmans au centre de la sceéne publique québécoise. Témoigne
du caractére chronique de cette peur la récurrence d’événements
accablants pour L'Autre musulman dans les années qui suivirent: la
parution des livres & succés tels que Montréalistan ou A Contre-Coran, le
lynchage médiatique de la «candidate voilée du NPD» aux élections, la
controverse sans fin a propos du foulard musulman, le débat sur la charte
des valeurs communes, etc.

Montréalistan et le probléme de la sécurité publique

Montréalistan, signé par Fabrice de Pierrebourg, journaliste au Journal de
Montréal, parait en pleine crise des «accommodements raisonnables®*?».
En voici I'argument : tout musulman n’est pas terroriste, mais... le risque
terroriste est plus grand dans les milieux intégristes musulmans, la ol se
recrutent les terroristes. Et comme il n'y a pas d’intégrisme musulman
chez les non-musulmans, c’est donc parmi les milieux musulmans que

les services canadiens épient et cherchent des recrues du terrorisme
international. En tout, Montréalistan dresse le portrait de vingt suspects.

Une telle logique se comprend de la part des services de sécurité, dont
le role consiste justement a empécher I'improbable de se produire. Et,
comme l'explique Westley Wark, expert en renseignement et sécurité
internationales, «Dans le monde de l'aprés-9/11, il n'y a que trés peu de



preuves de l'existence de cellules dormantes [...] La crainte qu’il y en ait se
comprend, mais les preuves, c’est autre chose®®».

Le hic est que la seule peur peut suffire a rendre tout musulman suspect
aux yeux du grand public. Dés lors qu’un journaliste prend la peine de
faire écho aux activités des services de sécurité dans leur campagne de
prévention du terrorisme international, cela incite les lecteurs a voir dans
chacun de leurs concitoyens musulmans un intégriste, donc une recrue
possible pour Al-Qaida.

Qu’on le veuille ou non, la religion musulmane est la religion qui connait
la plus grande expansion dans le monde [...] Je vous suggére de lire:
Montréalistan. Enquéte sur la mouvance islamiste, écrit en 2007 par le
journaliste Fabrice de Pierrebourg... L'auteur raconte que, souvent, les
Québécois convertis deviennent des islamistes radicaux*®.

Au fait, vingt suspects parmi les musulmans de chez nous, cela fait
probablement beaucoup moins que dans les gangs de rue ou chez les
motards criminalisés. Arrétons-nous quand méme un instant a peser la
menace, en termes statistiques. Supposons que sur le 1,5 % de musulmans
que compte la population québécoise, le sixiéme tout au plus - 3 800
personnes — soient des intégristes*>. Sur ce nombre, il n’y en a que 20
dans la ligne de mire des services canadiens de sécurité, soit V> de 1 %.
La probabilité de recrutement terroriste dans les milieux intégristes dont
parle Fabrice de Pierrebourg reste donc confortablement dans les limites
de I'improbable, mais cela, le journaliste néglige de le préciser. D’ou
I'importance du livre sur les tribunes publiques a ce moment.

Poussons plus loin la réflexion critique sur Montréalistan:

e Le sous-titre du livre, « Enquéte sur la mouvance intégriste» ne suggére-
t-il pas une menace?

e Le titre de Montréalistan est un rappel d’un livre, Londonistan, qui traite
du terrorisme, ce qui renforce I'impression d’une menace*®.

e Sur le fond noir de la page couverture se profile en rouge la silhouette
de I'Ile de Montréal, avec une calligraphie arabe en surimpression: deux
motifs qui suggérent L'Envahisseur musulman.

e Le choix de la source experte, soit les services canadiens de
renseignement, dirige les lecteurs vers un cadrage sécuritaire: celui de

225



226

la menace terroriste. Du méme coup sont confondus les adeptes non
violents et les adeptes terroristes de l'islam radical.

e Le livre est préfacé par Michel Auger, un spécialiste de la scéne judiciaire
certes, mais pas un spécialiste des mouvements sociaux et de la
contestation - I'islam radical est aussi cela.

e Les termes mémes de la préface de Michel Auger, «ces réseaux de
la terreur inspirée d’idéologie et de religion» (de Pierrebourg: 10),
confirment le cadrage sécuritaire et renforcent I'amalgame entre les
diverses branches de la «mouvance islamiste» a Montréal.

e Les figures du «Bon Musulman», ceux qui ont «fait le choix de vivre en
harmonie avec la société canadienne dans son ensemble>» (ibidem, p. 30),
ne sont aucunement mises en scéne dans le livre.

e Les vingt figures du «Mauvais Musulman» dépeintes dans le livre
s’emploient a «faire progresser insidieusement leur programme politique
de radicalisation insidieuse », écrit encore Michel Auger (ibidem, p. 34)

Depuis la parution de Montréalistan, Fabrice de Pierrebourg affirme sa
croyance en la liberté d’information et se défend, avec conviction et de
maniere convaincante, d’avoir des préjugés contre l'islam. Il n’en demeure
pas moins que son ouvrage n’‘a pas facilité I'intégration des musulmans de
chez nous, car les journaux ont pu y faire écho amplement pour prolonger
la controverse des accommodements raisonnables, reproduire la vision
binaire du Bon et du Mauvais Musulman, et avertir les Québécois «qu'’ils
ont tort de se croire & I'abri du terrorisme*’ », tout en mettant a mal la
présomption d’innocence des vingt «intégristes» mis en scéne dans le
livre.

Le fait que Montréalistan ait fait alors plus de bruit que des informations
plus rigoureuses et plus nuancées*® reproduit la tendance naturelle

des médias a mettre en évidence le sensationnel pour dire le sens, en
négligeant de mettre en contexte le probléme soulevé par Fabrice de
Pierrebourg.

Certes, I'auteur se défend d’étre islamophobe, mais de telles précautions
rhétorigues ne changent rien au choix du sujet par M. de Pierrebourg:
Les Méchants. Ce cadrage sécuritaire peut produire une impression forte
auprés d’un public non averti et déja fort méfiant envers les musulmans,
d’ol semble provenir un grand danger.



227

Ce regard voilé qui Nous dévisage

Le foulard musulman est trés souvent vu, dans les médias québécois,
comme un signe d’hostilité envers la culture et les valeurs québécoises,
comme un refus de s’intégrer. «Le voile [est] un DRAPEAU que les
Islamistes (sic) plantent sur la téte des femmes pour dire au monde:
Regardez, nous sommes la! Et nous sommes de plus en plus nombreux!»,
Ecrira Richard Martineau®®, qui répétera, quelques mois plus tard & peine:

Combien de fois va-t-il falloir répéter que le voile islamiste (sic) n’est pas

un symbole religieux, mais un signe POLITIQUE utilisé par des intégristes
pour MARQUER leur présence et crier haut et fort leur mépris des femmes
et de la modernité?

Combien de Djemila Benhabib, d’Azar Majedi, de Taslima Nasreen, d’Irshad
Manji, de Chahdortt Djavann, d’Ayaan Hirsi Ali et de Samia Shariff ¢a va
prendre pour que nos intellectuels «allument» et cessent de faire preuve

de naiveté®®?

Il est vrai qu’en Terre d’Islam, la religion sert aussi - mais pas toujours -
a justifier de nombreux tabous sexuels. Il arrive également encore trop
souvent que la femme soit contrainte de porter le voile ou le foulard,

en signe de soumission et de conformisme religieux. Ce phénomeéne est
toutefois particulier au monde musulman. En le transposant sur la scéne
québécoise, surtout pour les immigrés de la seconde et de la troisiéme
génération, cet argument perd toute la validité politico-idéologique qu’on
s'efforce de lui coller les médias.

La controverse surgit périodiquement. En 2009, par exemple, la Fédération
des femmes du Québec (ci-aprés FFQ) décida de s’opposer au Conseil du
statut de la femme qui venait de se prononcer contre le port du foulard
musulman et des autres signes religieux dans la fonction publique.

Cela déclencha un débat public animé. Plus qu’une hostilité a la culture
québécoise, le foulard musulman symbolise aussi, au Québec, la soumission
de la femme a 'homme: «La Fédération des femmes du Québec devrait
changer de nom et s’appeler La Fédération des femmes soumises du
Québec.», commenta Richard Martineau®!. Le voile est un « signe non
équivoque de soumission» renchérira plus tard Denise Bombardier®?.



228

Les femmes musulmanes portant foulard®® ont beau avoir d’autres
motivations a le porter (affirmation identitaire, défense contre un sentiment
d’exclusion, ferveur religieuse, etc.) et affirmer haut et fort de telles
motivations, on ne les croit pas; le «sens premier» du «voile», c’est la
soumission a I'homme, dit-on souvent, oubliant ainsi cette grande legon des
sciences du langage®*: le signe appartient & l'arbitraire. C’est une faute de
raisonnement que de confondre le signe et le signifié, et seule la femme

qui porte le hijab (signe) devrait étre habilitée a dire pourquoi elle le porte
(signifié).

Quid autrement des féministes en foulard? De celles qui veulent encourager
les musulmanes a sortir de leur maison et a s’intégrer a la société
d’accueil ? Telle est Samira Laouni, militante du NPD-Québec, engagée

pour la liberté de conscience, I’égalité des hommes et des femmes, et la
participation des minorités a la vie politique canadienne.

Nés au Maroc, Samira Laouni et son mari ont d’abord émigré en France
pour améliorer leurs perspectives de carriére. Un jour, elle rentra a la
maison en portant le foulard musulman. «Es-tu consciente des pressions
gue nous allons subir désormais, lui demanda alors son mari?» Samira lui
ayant expliqué qu’elle en était rendue la dans son cheminement spirituel, le
mari accepta sa décision et la soutint dans ses choix.

Quelques années plus tard, devant la montée de I’'extréme droite (Le Pen et
le Front national), de la xénophobie et du racisme, le couple prit la décision
de quitter la France.

La détresse des adolescents des banlieues parisiennes, leur perte
d’identité, leur taux de décrochage, leur pessimisme quant a leur futur, leur
manque de projets, entre autres, nous ont interpelés, écrit-elle. Comment
je pouvais donner une bonne éducation & mes enfants [..]°°?

Samira Laouni se dit « musulmane progressiste, a la recherche des
sources initiales du temps de la vie du prophéte donc surtout ni sunnite
ni chiite, mais tout simplement musulmane®®. » Inclassable par principe,
elle s'apparente a la catégorie que le théologien Tarig Ramadan appelle
les salafistes réformistes®’, c’est-a-dire les musulmans pour lesquels il
convient de distinguer ce qui appartient a I'esprit de I'islam - la justice,
la solidarité ainsi que le désir de plaire a Dieu - de ce qui appartient a
des circonstances historiques aujourd’hui révolues. Cette catégorie de



musulmans préne I'égalité des hommes et des femmes dans tous les
domaines de la vie, et fait de la participation citoyenne et du respect
des lois occidentales un devoir religieux pour les musulmans vivant en
Occident. Toutefois, Samira Laouni n‘est souvent, chez les journalistes,
gu’«une autre de ces femmes voilées»., On refuse non seulement de la
prendre au sérieux, mais aussi de croire en sa sincérité. On ignore tout
simplement son implication dans la politique.

Deux journalistes célébres ont favorisé les stéréotypes a son sujet: Benoit
Dutrizac de la premiére chaine de Radio-Canada, et Richard Martineau du
Journal de Montréal:

e Benoit Dutrizac. Dans une entrevue faite a son émission de radio le

10 septembre 2008, I'animateur commence par déclarer a Madame
Laouni, sur un ton badin, que son voile est «sexy», qu’il pourrait la
violer, et qu’il a vu un éclair de joie dans ses yeux quand elle lui a serré
la main au début de I'’émission. Il insiste ensuite lourdement sur le fait
gu’elle dépend financierement de son mari puisqu’elle est sans emploiss,
puis il insinue gqu’elle doit lui demander la permission pour ses sorties et
qu’il pourrait bien la divorcer et la laisser sans le sou si elle n’y prend
pas garde. Il fait ensuite allusion aux problémes des femmes dans les
pays musulmans. Finalement, il met en doute sa capacité a représenter
les homosexuels, les athées et les femmes adultéres (sic) si elle devait
étre élue dans le comté de Bourassa ou elle se présente. Beaucoup de
guestions sont abordées dans I'entrevue, mais toujours sur le ton de la
provocation: il se moque d’elle vngairementh.

Puis, le lendemain, il invite Marc Lebuis, éditeur du site Web islamophobe
Point de bascule®® pour démolir un a un les dires de Madame Laouni. Le
probléme, ici, est que I'expertise de Point de Bascule, un site Web voué a
I’éducation aux dangers de l'islamisme radical, est bien fragile sur l'islam,
et bien plus fragile encore sur les mouvements islamistes radicaux.

Richard Martineau: «Parlons d’élections, maintenant. Avez-vous vu
Samira Laouni, la candidate voilée du NPD dans Montréal-Bourassa®!?»
M. Martineau lui reproche d’'étre bénévole au Conseil islamiste canadien
(sic). Il termine sa chronique par une comparaison avec un organisme
catholique ultraconservateur, I'Opus Dei, et une question: «Le
fondamentalisme religieux serait-il plus épeurant quand il est blanc

et catholique?» Rien sur la politique du NPD et rien non plus sur les
positions publiques de Samira Laouni. Est-ce ga, le devoir d’'impartialité
du journaliste?

229



230

D’autres collegues de Richard Martineau iront dans le méme sens, a
I'occasion: «Le NPD et sa recrue Samira Laouni, une femme voilée qui

se présente dans la circonscription de Bourassa, ont subi le tir nourri de
critiques de I'islamisme lors d’'une conférence publique organisée hier matin
[le 2 octobre] dans un hétel du centre-ville de Montréal, écrit Stéphane
Baillargeon du quotidien Le Devoir, le 3 octobre 2008. La conférence avait
auparavant été annoncée dans une annonce d’une demi-page dans le
quotidien La Presse®2,

Soumises, ces femmes? «Pourtant, commente Samira Laouni, a voir ces
femmes résister a la désapprobation populaire, a les voir subir I’exclusion,
le mépris et la haine, et en méme temps persévérer, I'idée qu’elles sont
soumises ou opprimées ne tient pas ! » - «Les pressions que ces femmes
subissent dés qu’elles mettent le nez dehors n’aident toutefois pas leurs
efforts pour convaincre leurs coreligionnaires que I’'on peut étre moderne et
musulman au Québec, me dira-t-elle encore» (entretien privé, mai 2009).

L'aprés-9/11 incite a ne voir dans le foulard musulman qu’une menace a
I’égalité des sexes ou a la sécurité publique, selon les médias. Certes,

le foulard peut trés bien étre porté en signe de soumission, ou encore

en signe de rejet de la culture québécoise, mais il y a tellement d’autres
raisons possibles de le porter. Toutefois, le dépeindre uniquement en
termes de menace aux droits de la femme ou a la sécurité publique ne peut
gu’avoir des effets néfastes sur le dialogue entre Québécois musulmans et
non-musulmans. La difficulté d’écouter L'Autre qui résulte de cette rigidité
d’esprit ne favorise pas les échanges interculturels en effet.

A Contre-Coran. La fixation sur les intégristes

Djemila Benhabib a rédigé son essai, Ma vie a Contre-Coran, trés médiatisé
lui aussi, en réaction au rapport Bouchard/Taylor®3. Une premiére lecture
du livre de Djemila Benhabib paru en 2009 laisse une agréable impression:
écrit dans un style élégant et passionné tout a la fois, ce pamphlet s’appuie
sur les valeurs de I'égalité des sexes, de la liberté de conscience et de la
laicité de l'espace public, ces valeurs si chéres a la société québécoise,
pour dénoncer le «péril intégriste».



231

Etrangement, dans ce livre hativement sous-titré « Une femme témoigne
sur les islamistes [nous soulignons]», on trouve trés peu de choses sur son
vécu personnel, a part des détails pittoresques ou poétiques.

Son témoignage a été parfois qualifié de bien documenté, et la résonnance
de son message sur la sensibilité québécoise aux valeurs de la modernité
lui ont ouvert les portes un peu partout.

Malheureusement, son compte-rendu de la violence politique en Algérie est
loin d’étre impartial, puisqu’elle fait silence sur les voix si nombreuses -
militaires, policiers, survivants des massacres... qui accusent les services
algériens de sécurité d’avoir infiltré, financé et armé la plupart des groupes
islamistes armés (GIA)64, et d’avoir parfois assisté aux massacres de civils
sans bouger le petit doigt pour les protégeres, quand ils ne commandaient
pas eux-mémes les terroristes®®. Rien n’est dit non plus sur les milliers

de disparus enlevés & leurs familles par les services de sécurité®” :

«Nous avons des preuves concretes et des témoins qui ont assisté aux
enlévements de nos enfants par des gendarmes, police, I'armée ou des
patriotes (sic)», disent les leurs®®. Les familles des disparus meénent, en
collaboration avec la Fédération internationale des droits de 'homme, une
campagne publique continue pour savoir ou ils sont. Comment Djemila
Benhabib peut-elle ignorer tout cela, elle qui est pourtant journaliste®®?

Bien plus, le Livre donne faussement I'impression que la femme musulmane
voit son émancipation menacée par les seuls intégristes. Ce qu’on impute
aux seuls «islamistes» appartient en fait a une trés vieille culture
(enfermement des femmes, mariages forcés, crimes d’honneur, etc.) en
train de disparaitre tout autour de la Méditerranée’®. Il est certes vrai que
les femmes sont sévérement opprimées en Terre d’islam. Cela, I'opinion
publigue québécoise le sait aussi trés bien, mais elle oublie parfois que les
différentes sociétés musulmanes ont depuis des siécles soumis les femmes;
les islamistes n‘ont rien inventé. Certes, ceux-ci sont généralement les
ennemis de I’émancipation féminine’?, mais ils ne sont pas les seuls, il

s’en faut! Tout comme la scéne publique musulmane est le théatre d'un
mouvement féministe trés important mais, de cela, elle ne parle pas non
plus. Nul n‘a certes le droit de la blamer d’avoir choisi I'exil et une vie plus
facile plutot que de rejoindre les luttes en cours dans son pays. C'était son
droit. Toutefois, son silence sur les luttes pour la promotion de la femme
dans le monde musulman permet aux médias de la transformer en héroine
qui n‘avait d’autre recours que l'exil pour retrouver sa dignité.



232

Il reste que ce personnage de femme, jeune, belle et rebelle, menacée

par «l'islamofacisme», et dont la photo occupe toute la page couverture

du livre, conforte une vision intolérante a son tour de ce que devrait étre

la laicité québécoise: «Les Québécois(es) sont héritiers de l'intolérance
catholique qui condamnait toute non-conformité et excluait de la grace et
du salut tous les non-catholiques. Ce qui arrive souvent c’est que les gens
qui perdent leur foi et se regardent comme de bons athées gardent - sans
le savoir - les vices de leur ancienne religion, spécialement Iintolérance’?. »

Benhabib adhére sans aucun sens critique a la narration des
accommodements raisonnables faite par les médias québécois’>.

Le probleme dont elle traite est le suivant: comment lutter contre
I'intégrisme? Comment lutter contre la pensée rigide et l'autoritarisme? Par
des interdictions? Ne vaut-il pas mieux convaincre que vaincre, éduquer
qgu’interdire? Djemila Benhabib écarte cette option du revers de la main et
choisit la voie autoritaire: les islamistes «représentent un totalitarisme

comme l'ont été le fascisme, le nazisme et le stalinisme» (p. 33).

Bref, en attribuant trop facilement a l'islamisme, phénoméne composite

et multiforme, une qualité invariable et obligée, une essence sans laquelle
il ne pourrait exister, elle contribue au racisme ambiant. En prétendant
révéler le «vrai sens du voile», elle attribue faussement une signification
unigque a un symbole dont le sens est pluriel dans la réalité; elle se joint au
concert des voix islamophobes du Québec.

La Charte des valeurs communes

En somme, l'islamophobie, réapparue au Québec avec la crise des
accommodements raisonnables, a été entretenue par les autres affaires
de «voile musulman>» ou d’immigration qui ont suivi dans les médias. Ceci
a permis a l'islamophobie de perdurer dans les conversations privées,
dans les médias et méme au parlement québécois ol Bernard Drainville,
alors ministre des Institutions démocratiques, a dévoilé a I'automne 2013
sa «charte des valeurs québécoises», nécessaire selon lui pour assurer

la neutralité de I’Etat et pour rassembler les Québécois autour de valeurs

communes.



233

Les Québécois se sont montrés fortement divisés quant a sa proposition
d’interdire, sous peine de congédiement, le port des signes religieux
ostentatoires pour le personnel de I’Etat.

Se sont opposés: la région de Montréal (ou se trouve la majorité de nos
musulmans) le Parti Libéral du Québec alors dans I'opposition, les milieux
de la santé, de I'’éducation et des droits de la personne, les milieux
religieux en général et le gouvernement canadien de Stephen Harper.

Etaient pour: le mouvement intégriste laic, les municipalités hors Montréal,
le Parti Québécaois, les partis d’opposition au parlement du Canada.

La majorité des électeurs québécois, de son c6té, appuyait I'interdiction
des symboles religieux en public, comme en témoignent:

e les agressions fréquentes contre des femmes musulmanes «voilées» ;
¢ les milliers de courriels regus au bureau du ministre parrain de la Charte;

e les sondages d’opinion; selon un sondage CROP mené du 17 au
21 octobre 2013, 50 % des répondants appuyaient le projet de charte,
tandis que 41 % s’y opposaient. Il s'agissait d’'une augmentation de
|'appui au projet du gouvernement, puisque, une semaine apres la
présentation du projet, 42 % des Québécois s’y montraient favorables.

CONCLUSION

A partir de la crise des accommodements raisonnables, la question de la
participation des musulmans de chez nous a la vie québécoise revét donc
un aspect idéologique, subjectif et partial, qui empéche de surmonter
des obstacles a leur intégration autrement plus réels et objectifs (leur
intégration au marché du travail, par exemple).

Pour cela, la rhétorique de I'exclusion a reproduit I'argumentaire de la
division de la société québécoise entre Le Nous et L'Autre, le partage de
I'espace entre L'Ailleurs chez Eux et L'Ici chez Nous, I’'hégémonie menacée
du Nous majoritaire, et la fin annoncée de I'égalité des sexes au Québec.

Au moment d’écrire ces lignes, le phénomene continue, au fil d’événements
canadiens (deux attentats terroristes en 2014) et internationaux (la tuerie



234

a Charlie Hebdo). En effet, un sondage SOM, mené du 16 au 19 janvier

auprés de 1571 internautes québécois (marge d’erreur: 2,7 % au moins
19 fois sur 10), semble leur donner raison. Selon le sondage, 16 % des

répondants ont reconnu que leur perception des immigrés avait changé

négativement depuis les événements de Paris.

Par le sensationnalisme et la mise en scéne d’un envahisseur musulman

imaginaire, les médias québécois suivent la tendance mondiale au
développement de l'islamophobie.

NOTES

1]

10|

L’expression d’accommodement raisonnable existe dans le droit québécois.
Toutefois, le débat public au Québec a donné a I’expression un sens plus large
que celui des lois pour s’étendre aux accommodements facultatifs accordés par
les institutions — spontanément ou aprés concertation avec leurs usagers - ainsi
qgu’aux accords strictement privés intervenus entre des personnes en dehors des
institutions publiques. Ainsi recadrée, la controverse sur les « accommodements
raisonnables » s’est transformée en débat sur l'intégration de la population
immigrée et des minorités.

Pour une élaboration plus sophistiquée du concept, voir, par exemple, Van Dijk T.
(1988), News Analysis. Cases Studies of International and National News in the
Press, Hillsdale, New Jersey, Lawrence Erlbaum.

Notamment Said Jaziri, fondateur de la Mosquée El Qods, et Salam Elmenyawi,
alors président du Conseil des musulmans de Montréal.

Par exemple, I'organisme Droit et démocratie.

« Présence Musulmane est un collectif de musulmans(es) qui vise a
promouvoir des valeurs universelles et une citoyenneté participative nourrie
d’une compréhension contextualisée de I’islam et d’une identité ouverte,
tout en cultivant un vivre-ensemble harmonieux dans notre société ».
(www.presencemusulmane.com 27 janvier 2015)

www.international.gc.ca 27 janvier 2015.

Tarig Ramadan, « Symboles religieux, a voir et a comprendre », Le
Devoir, 22 décembre 2006, p. A9 (www.ledevoir.com/non-classe/125619/
symboles-religieux-a-voir-et-a-comprendre/).

Pour plus d’information sur Samira Laouni, voir infra, p. 23 et seq. a la rubrique
«Ce regard voilé qui Nous dévisage ».

Marc Sougavinski, « Loin de I’exclusion », La Presse, 29 janvier 2007, p. A13. Tel
que cité par Marc Rioux et Rodolphe Bourgeois, Enquéte sur un échantillon de
cas d’accommodement (1998-2007), rapport remis a la Commission Bouchard/
Taylord, Montréal, p. 38. (http://www.mce.gouv.qc.ca/publications/CCPARDC/
rapport-1-rioux-marc.pdf, 27 janvier 2015).

www.ledevoir.com/societe/justice/123021/sortie-de-dumont-contre-les-
accommodements (27 janvier 2015).



235

11| Caroline Roy, « Pas de chicane dans ma cabane », Le Journal de Montréal,
19 mars 2000 (fr.canoe.ca/infos/societe/archives/2007/03/20070319-053000.htm/
27 janvier 2015).

12| Contrairement au hijab, la burka (d’origine iranienne) et le nigab (d’origine
irakienne) ne laissent pas voir le visage.

13| Lorsque les scrutateurs le demandent, tout électeur doit produire une
déclaration assermentée et présenter deux piéces d’identité, ou encore étre
accompagné d’une personne pouvant l’identifier.

14| Les médias écrits et les accommodements raisonnables. L’invention d’un débat.
Analyse du traitement médiatique et des discours d’opinion dans les grands
médias (écrits) du Québec sur les situations reliées aux accommodements
raisonnables, du 1°" mars 2006 au 30 avril 2007, par Maryse Potvin et al.
(2008), rapport a la Commission Bouchard/Taylor, p. 200. URL : http://www.
accommodements.qc.ca/documentation/rapports-experts.html/.

15| Les procédés rhétoriques ne sont pas tellement différents de ceux identifiés
par la sociologie des médias, au Québec ou ailleurs. Voir, par exemple, ceux
identifiés par Potvin sous la rubrique « Les mécanismes du discours » (2008,
p. 193 et seq.).

16| Tel que cité par Potvin (2008, p. 64).
17| Rosaire Desjardins, « Oui a Mario Dumont », Le Soleil, 21 novembre 2006, p. 20.

18| Don MacPherson, « Exploiting ethnic tensions », The Gazette,
21 novembre 2006, p. A23.

19| Aber Sabil, « De I'exagération », La Presse, 24 mars et 13 mai 2006, p. A 20 et
A 27

20| Serge Robert, « Contre les «xaccommodements raisonnables » », Le Devoir,
7 avril 2007, p. B4.

21| Michel Brilé, « Préjugés », Le Devoir, 18 mars 2006, p. B4.

22| Marcel Dupont, « Accommodement », Le Journal de Montréal,
23 novembre 2006, p. 26.

23| André Racicot, « Question de valeurs », Le Devoir, 6 juillet 2006, p. A6.

24| Danielle Gauthier, « Des congés de plus? Du délire! », Le Soleil, 31 janvier 2007,
p. 25.

25| Jeanne Libersan, « Fenétres givrées au YMCA », Le Journal de Montréal,
9 novembre 2006, p. 25.

26| Jacquelin Ouellette, « OU sont les musulmans modérés? », La Presse,
4 juin 2006, p. A12.

27| Tel que cité par Potvin (2008, p. 64).

28| Pour comprendre I'argument tout en s'amusant un peu, on peut relire la fable de
Lafontaine, « Le chat, la belette et le petit lapin ».

29| Jean Yves Morin, « Fenétres givrées au YMCA », Le Journal de Montréal,
9 novembre 2006, p. 25.

30| Pierre Boutet, « Non aux crucifix », Le Soleil, 6 février 2007, p. 21.



236

31]

32|
33|

34|

35|
36|

37|

38|

39|

40|

41|

42 |

43|

44|

45|
46|

Chantal Girard (2008), Le Bilan démographique du Québec, Québec, Institut de
la statistique du Québec.

Rapports 2008b et 2008c disponibles en ligne a I'URL : www.statcan.gc.ca/.

Jacquelin Ouellette, « Ou sont les musulmans modérés? », La Presse,
4 juin 2006, p. A12.

Sylvain Charbonneau, « Quelle frustration ! », Le Devoir, 4 mars 2006.
URL : ledevoir.com/.

Chantal Dupuis, « Garder son identité », Le Devoir, 7 mars 2006, p. A8.

Ariane Krol, «Aplatissement déraisonnable », La Presse, 9 novembre 2006,
p. A24. URL: www.cyberpresse.ca/.

« Once the Islamic minority becomes the majority — and that could be sooner
than we think - we will all be wearing the hijab », Lara Groulx, « Town wakes us
up», The Gazette, 31 janvier 2007, p. A18.

Nos collégues Thierry Giasson, Colette Brin et Marie-Michéle Sauvageau
expliquent comment se forme et s’amplifie le délire médiatique, appelé par
eux « Tsunami médiatique ». Voir « Le Bon, la Brute et le Raciste. Analyse
de la couverture médiatique de l'opinion publique pendant la «crise» des
accommodements raisonnables au Québec », a paraitre dans la Revue
canadienne de science politique.

Lysiane Gagnon, « Du Kirpan a la Charia. Tirez-vous une biche », La Presse,

13 mai 2006, p. A28, tel que cité par Potvin (2008, p. 130). La journaliste se
trompe ici en subordonnant les droits individuels, méme «déraisonnables», a la
revendication nationale. Au Québec, lorsqu’il y a contradiction entre les deux, ce
sont les droits individuels qui doivent I'emporter, a titre de loi fondamentale du
pays. La journaliste se trompe également lorsqu’elle ignore que la majorité des
demandes d’accommodement pour des motifs religieux provient des protestants,
et non pas des musulmans.

Denise Bombardier, « Les minorités silencieuses », Le Devoir,
25 novembre 2006, p. C5.

Pour une analyse poussée de cette vision binaire, voir I'analyse de La Gazette
produite par notre collégue le professeur Ross Perigoe (2006) : « Mediating
diversity: Muslim Representations in The (Montreal) Gazette Newspaper Post
9/11 », International Journal of Diversity in Organizations, Communities and
Nations, 4 : 1089-1099.

Fabrice De Pierrebourg (2007), Montréalistan. Enquéte sur la mouvance
intégriste, Préface de Michel Auger, Stanké, Montréal.

Tel que cité par le journaliste Thierry Saunders, « “"No concrete evidence”
against Harkat: Witness », Ottawa Sun, 9 février 2010. URL : http://www.
ottawasun.com/news/ottawa/2010/02/09/12811216.html/.

Commentaire de « Facebook User », blogue de Richard Martineau, 7 décembre
20009.

Un terme péjoratif certes, mais peu précis.

Melanie Phillips et al. (2006), Londonistan, New York, Encounter Books et
Londres, Gibson Square.



47|

48|

49|

50|

51

52|

53|

54
55

56|
57|

58|

59|

237

Brigitte McCann, « Bienvenue a Montréalistan », Le Journal de Montréal,
16 mars 2003.

Celui que les médias ont choisi alors pour dire le sens ne fut pas, par exemple,
un Sami Aoun, infiniment mieux informé sur la question du danger terroriste
musulman au Canada et expert bien connu des médias québécois - Voir sa
conférence : « Les défis posés par le terrorisme d’origine domestique au
Canada », donnée a Québec en novembre 2006. URL : www.tolerance.ca/ et
www.usherbrooke.ca/sodrus/ - Non, les médias ont préféré un non-spécialiste,
Fabrice de Pierrebourg, plus médiatique parce que journaliste.

Richard Martineau, « Vous étes racistes », Le Journal de Montréal, 13 mai 2009.
URL: http://fr.canoe.ca/infos/chroniques/richardmartineau/archives/.

« A nous d‘agir », La chronique de Richard Martineau, Le Journal de Montréal,
10 octobre 2009. URL:http://www.canoe.com/infos/chroniques/richardmartineau/
archives/2009/10/20091010-072950.html/.

«Ces femmes qui courbent I’échine», Le Journal de Montréal, 13 mai 2009.
URL: http://fr.canoe.ca/infos/chroniques/richardmartineau/archives/.

« Croix et banniére », Le Devoir, 17 mai 209. URL: http://www.ledevoir.
com/2009/05/16/250663.html/.

Celles qui ne le portent pas au Québec semblent a peu prés aussi nombreuses
que celles qui le portent.

Linguistique, sémiologie, sémiotique et analyse du discours.

Lettre ouverte envoyée au Devoir, a La Presse et a Cyberpresse le 18 mai 2009
et qu’elle signe en tant que citoyenne québécoise. La lettre n‘a pas été publiée.

Correspondance privée, été 2009.

Difficile de résumer en quelques mots un systéme de pensée aussi complexe

et diversifié a travers les siécles. Pour les lecteurs de cet ouvrage, il peut
suffire de considérer que le l'islam salafiste s‘oppose a l’islam moderniste en
prénant un nécessaire retour aux idéaux et croyances a l'origine de l’islam.

Le salafisme comporte a son tour deux tendances : Le salafisme réformiste et
le salafisme littéraliste (Ramadan, 2001). Le salafisme réformiste s’‘oppose au
salafisme littéraliste en ce que le retour aux sources préné par le premier exige
un bon esprit critique et une connaissance suffisante de la philosophie et du
droit musulman, tant anciens que récents, alors que pour le second, seule suffit
lecture littérale du Coran, dont le sens demeure immuable quelles que soient
les circonstances. La démarche du salafisme réformiste comporte beaucoup
d’analogies avec l’esprit qui anima Vatican II et la rédaction de I’encyclique
Pacem in terris, selon le théologien catholique et professeur a McGill Gregory
Baum (2009). Pour se faire rapidement et agréablement une idée de la grande
diversité de l'islam a travers les siécles, tant au Moyen-Orient qu’en Occident,
un ouvrage comme Etre musulman européen (Ramadan, 1999), par exemple,
peut étre d’une grande utilité.

A l'instar de nombreux Maghrébins vivant au Canada, par ailleurs. Voir Infra,
«La place de I'immigré musulman sous le soleil du Québec ».

« Faceoff at 98.5 FM », The Gazette, Montréal, 13 septembre 2008.
URL: http://www.canada.com/montrealgazette/story.
html?id=128fdad2-9df6-48b7-bf42-ee894b7d3b6a/.



238

60|

61|

62|
63|

64|

65|

66 |

671

68|

69|

70|
71|
72|
73]

Sa devise est « La défense de notre démocratie et de notre liberté
par I’éducation sur la menace de l’'islam radical ». URL: http://www.
pointdebasculecanada.ca/article/9-presentation-du-site.php /.

« La classe gonflable », chronique de Richard Martineau, 10 septembre 2008.
URL: http://www.canoe.com/infos/chroniques/richardmartineau/
archives/2008/09/20080910-060201.html/.

La Presse, mercredi 1°" octobre 2008, p. A5.

Ma vie a contre-Coran. Une femme témoigne sur les islamistes, VLB : Montréal
(2009).

Algeria-Watch rapporte que les attentats de Paris en 1995, par exemple,

qui avaient fait dix morts et prés de 200 blessés, et les bombes placées par

le réseau de Khaled Kelkal, avaient bénéficié de la complicité de taupes du
Département algérien de renseignement et de sécurité (ex-Sécurité militaire) qui
avaient infiltré, financé et organisé le réseau. Dans ses articles, Algeria-Watch
cite les témoignages de la journaliste Nicole Chevillard et de I’ex-chef du Service
central de lutte antiterroriste, Alain Marseau au procés de Rachid Ramda, accusé
d‘avoir financé ces attentats. URL : http://www.algeria-watch.org/.

Par, exemple lors du massacre a Bentalha, tel que le relate Nesroulah Yous dans
son récit : «Qui a tué a Bentalha ? Algérie : Chronique d’un massacre annoncé »,
avec la collaboration de Salima Mellah, La Découverte, Paris 2000.

Djamel Zitouni, I’Emir du GIA qui revendiqua l’enléevement et du meurtre des
moines de Tibhirine, était en réalité un agent du Département du renseignement
et de la sécurité (DRS, ex-Sécurité militaire). Voir l'ouvrage synthése de Lounis
Aggoun et Jean-Baptiste Rivoire (2004), Frangalgérie, crimes et mensonges
d’Etats : histoire secréte, de la guerre d’indépendance a la «troisiéme guerre»
d’Algérie, Paris, La Découverte, ou encore Algeria-Watch. URL : http://www.
algeria-watch.org/francais.htm/.

Le pouvoir algérien reconnait 8023 disparus (Source : « Une Algérie forte

et sereine. Bilan 1999-2009 », p. 6, disponible en ligne a I'lURL : www.
bouteflika2009.com/docs/Bilan1999-2009.pdf/. Voir aussi Mouloud Boumghar,
«Vers I'aggravation de I'impunité », El Watan, 26 octobre 2009.

URL: http://www.elwatan.com/Vers-l-aggravation-de-I-impunite/).

El Watan, 20 aodt 1998, tel que reproduit sur le site d’Algeria-Watch.
URL: http://www.algeria-watch.org/mrv/mrvdisp/dispwat1.htm/.

Pour plus d’informations sur le dossier des disparus en Algérie, voir le site Web
du Collectif des familles de disparus. URL : www.algerie-disparus.org/.

Voir Germaine Tillion, Le Harem et les cousins, Seuil, Paris, 1982.
Il existe, au sein de l'islamisme, un mouvement féministe.
Gregory Baum, Correspondance privée, automne 2009.

Les revendications du fascisme vert contaminent le Canada, p. 243 et seq.



Le discours islamiste: quelles orientations
dans une ére de guerre médiatique?

Hafida Mderssi

Jean de La Fontaine a raconté, au XII® siécle, la vie d’Esope qui vécut en
Gréce au VI® siécle avant Jésus Christ et qui écrivait des fables dont La
Fontaine s’inspirait.

Esope était esclave d’un maitre Grec nommé Xantus.

«Un certain jour de Marché, Xantus qui avait dessein de régaler quelques-
uns de ses amis, lui commanda d’acheter ce qu’il y aurait de meilleur, et
rien autre chose. «Je t'apprendrai, dit en soi-méme le Phrygien (Esope),

a spécifier ce que tu souhaites sans t’en remettre a la discrétion d’un
esclave». Il n‘acheta donc que des langues, lesquelles il fit accommoder

a toutes les sauces: I'entrée, le second, I'entremets, tout ne fut que
langues. Les conviés louérent d’abord le choix de ce mets; a la fin ils s’en
dégoliterent. «Ne t'ai-je pas commandé, dit Xantus, d’acheter ce qu'il

y aurait de meilleur? - Eh ! Qu'ya-t-il de meilleur que la langue? reprit
Esope. C’est le lien de la vie civile, la clé des sciences, I'organe de la vérité
et de la raison: par elle on batit les villes et on les police; on instruit, on
persuade, on régne dans les assemblées, on s’acquitte du premier devoir,
qui est de louer les dieux.» «Et bien ! dit Xantus (qui prétendait I'attraper),
achete-moi demain ce qui est de pire: ces mémes personnes viendront
chez moi, et je veux diversifier»

Le lendemain, Esope ne fit encore servir que le méme mets, disant que
la langue est la pire chose qui soit au monde: c’est la mére de tous les
débats, la nourrice des proceés, la source des divisions et des guerres.

Si I'on dit qu’elle est I'organe de la vérité, c’est aussi celui de I'erreur, et
qui pis est de la calomnie. Par elle on détruit les villes, on persuade de
méchantes choses. Si d’un coté elle loue les dieux, de l'autre elle proféere
des blasphémes contre leur puissancel...»

Il est manifeste que les termes «islamistes», «défi», «pouvoir» constituent
les trois mots-clefs porteurs d’'une grande charge sémantique dans un

239



240

paysage de mutations multidimensionnelles. Les réactions a ce réseau
lexical ne conduisent qu’a des interprétations antithétiques qui tergiversent

entre le religieux et le politique; et probablement I'économique.

En quoi donc les multiples interprétations créent-elles une grande
polyphonie qui devient de plus en plus incontrélable? OU l'interprétant
démuni de tous les outils discursifs se situerait-il dans ce verbal de

non-sens?

Traiter de cette problématique nous incite a nous situer dans une approche
communicative pragmatiquement orientée : nous nous pencherons sur
quelques notions qui méritent, a notre humble avis, un essai de définitions
sinon un relevé pointant leur importance. De méme, notre corpus n’est
qu’une titraille collectée dans un certain nombre de magazines qui, par la

concision et la contraction, a un grand impact sur tout lecteur ou auditeur.

1. LES CONCEPTS-CLEFS: DE QUELQUES DEFINITIONS

Notre expérience dans le contexte du Verbal a attiré notre attention sur
un vrai probléme qui n‘a pas encore été détecté par la plupart des usagers
de la langue: il s’agit de la définition des concepts et des termes utilisés
dans les interactions verbales. Or, les échanges verbaux ordinaires et
méme professionnels connaissent souvent un échec communicationnel

d( a la méconnaissance du/des sens des termes utilisés, ce qui conduit

conséguemment a une mésinterprétation du message.

1.1. Le concept de « Discours »

Le concept de «Discours» a regu une pluralité d’acceptions selon
différentes théories aussi bien linguistiques qu’extralinguistiques.

Sa problématique définitionnelle revient a plusieurs facteurs: il est
considéré comme une unité supérieure a la phrase, il constitue un objet
de description, il est souvent un espace d’échange entre une panoplie de

disciplines qui en usent chacune selon ses objectifs.



Dans cette optique, nous nous intéresserons spécialement aux définitions
de Maingueneau (2000) qui assigne a la conception au «discours» un
ensemble de traits:

a. «Le Discours est une organisation au-dela de la phrase»
b. «Le Discours est orienté»: le locuteur vise une fin bien déterminée.

c. «Le Discours est une forme d’action»: en produisant un acte verbal, le
locuteur exerce une influence sur son interlocuteur.

d. «Le discours est interactif»: I"échange verbal engage deux instances
énonciatives: le «je» et le «tu» qui construisent leurs discours, chacun
en fonction de l'autre.

e. «Le Discours est contextualisé ».

f. «Le Discours est pris en charge par un sujet»: il est nécessairement
produit par un sujet «je» responsable de la vérité ou de la fausseté de
ses énoncés.

g. «Le Discours est régi par les normes»: tout acte verbal est produit
avec l'intention de communiquer un message a un interlocuteur. Cette
opération présuppose que les interlocuteurs disposent du méme savoir,
respectent les regles et les mémes normes de la communication pour
pouvoir réussir le processus d’interprétation des énoncés.

Or, quand le discours releve du paysage médiatique, dans quelle définition
puise-t-il son orientation et son outillage?

1.2. Le concept de I'« Islamisme »

Selon une approche lexicale, Le terme «islamisme» est construit sur

la base d’un radical «islam» étendu par un affixe suffixal «isme». Ce
suffixe, comme tous ses semblables permet de créer de nouveaux mots

qui enrichissent le potentiel lexical de la langue. Selon la définition des
dictionnaires de langue (Le Robert, I'Encyclopédie du Bon Frangais), «isme»
qui est un suffixe savant d’origine grecque, désigne une notion abstraite,
une doctrine ou une profession.

Les termes «islamisme» et «islamiser» signifient tout ce qui a rapport a
Iislam et a la conversion a la religion de l'islam. Les lexicographes n’ont en
aucun cas prété la signification de ces termes a un champ d’une quelconque

241



242

mésinterprétation. Les articles des dictionnaires respectent les criteres de
la définition.

Au-dela des dictionnaires, le terme «islamisme» se voit assigner,
actuellement, un paradigme de synonymes qui ne cesse de s’alimenter en
fonction de tout individu attiré par cette nouvelle vague: «terrorisme»,

«violence», «fléau», «catastrophe»...

Dialmy A (1994) dit:«Par islamisme, j’entends I'ensemble des discours, des
savoirs, des actions et des pratiques qui subordonnent I'exercice du pouvoir
politique a l'islam et qui font de celui-ci la source principale, voire l'unique
source, des lois qui régissent le fonctionnement de I’Etat et de la société ».
(Abdessamad Dialmy, 1994).

1.3. Le concept de « Media »

C’est un mot d’origine américaine, « mass media» qui signifie
«intermédiaire de masse». Il référe précisément une technique de diffusion
des informations, des annonces publicitaires ou autres. C'est donc un

mode d’expression et un canal qui transmet un message a l'intention d’une
masse. La radio, la télévision, la presse écrite, la presse électronique
constituent les mass media les plus connus et reconnus a telle enseigne

qu’ils bénéficient d’'un pouvoir incomparable dans I'ére actuelle.

Comme tous les genres discursifs, le discours médiatique est régi par des
regles qui se résument dans l'acte d’informer la masse, de maniére honnéte
pour assurer la crédibilité et par la installer un contrat de confiance entre
Iinformateur et I'informé. Il est vrai que lI'information n'a d'‘impact que si

elle est expliquée et/ou explicitée au moyen du mode de l'objectivité.

Or, le discours médiatique dans l'ere actuelle a dépassé ce cadre prescrit
pour se frayer d'autres voies aussi complexes les unes que les autres

car elles sont enracinées dans plusieurs domaines comme la politique, la

religion et I"économie. Autrement dit, les instances des media s’attribuent

des missions autres que celle d’'informer.



2. CADRE THEORIQUE

Comme nous l‘avons cité plus haut, nous nous inscrivons dans une
approche communicative pragmatiquement orientée. Notre corpus,
constitué d'un ensemble de titres, nous oriente vers la théorie des actes de
parole.

Le schéma de la communication de Jakobson est considéré comme une
configuration qui visualise presque toutes les situations de l'interaction
verbale. Les linguistes qui abordent le champ de ce type de communication
recourent surtout au modéle de Jakobson, sans perdre de vue ses
semblables, entre autres celui de Shannon.

Figure 1: Schéma de la communication concu par Jakobson

Contexte

Destinateur ——— Message —p Destinataire
Contact
Code

Cette configuration est forcément soit alimentée soit commentée par les
analystes du discours grace a d’autres composantes puisées dans plusieurs
cadres théoriques, notamment la philosophie du langage: la typologie des
actes de langage d’Austin (1962), les maximes de conversation de Grice
(1979); I'’Analyse de discours de Maingueneau (1997-2000).

3. ESSAI D'ANALYSE

Notre esquisse d’analyse serait une invitation a une réflexion plutot
qu’un apport académique fondé sur une véritable théorisation. Notre
constat du paysage médiatique et de son grand impact sur la masse
suscite notre intérét. De méme, notre expérience dans le contexte de la
pédagogie au sein des établissements scolaires et académiques nous a
amenée a observer |'attitude du lecteur, qui, se lassant des textes longs,
procéde a une lecture diagonale d’une titraille informative ou incitative
soit-elle.

243



244

3.1. Corpus

Notre choix est porté sur les titres de quelques magazines pour plusieurs
raisons entre autres l'impact qu’ils operent sur le lecteur aussi bien averti
gue non averti. Ce qui nous conduit a avancer un postulat important a

ce niveau-la a savoir l'interprétation. Autrement dit, quel type de lecteur

interpréterait-il quel type d’énoncé.

(T1): Cet islam sans géne
(Le Point, n° 2094, du 1°" novembre 2012)

(T2): Lislamisme va-t-il gagner?
(Valeurs actuelles, n°3958, du 04 octobre 2012)

(T3): Linvasion des mosquées
e Deux nouvelles constructions en France chaque semaine
e Exclusif: la carte des 2300 mosquées
e Notre identité menacée
(Valeurs actuelles, n°® 4042, du 15 au 21 mai 2014)

(T4): La peur de l'islam
e Comment elle grandit en France
e La tentation islamophobe
e Comment éviter les amalgames
(L’Express, n° 3195, du 26 septembre 2012)

(T5): Islam
e Le danger communautariste
- Le malaise de la gauche
- L'escalade de l'islamophobie
(L’Express n°® 32, du 9 au 15 octobre 2003)

(T6) : Comment l'islam menace |’école
e Plus de porc dans les cantines
e Absentéisme au cours de gym
e Contestation du Darwinisme...
(Le Vif-L'express, n°- du 29 ao(it-04 septembre 2008)

(T7): L'Occident face a I'Islam
e Le retour de la menace terroriste
e La poussée des fondamentalistes
e 'échec de l'intégration
e Les forces politiques qui en profitent
(L’Express, n° 3092 du 06-12 octobre 2012)



245

(T8): Enquéte sur l'islam radical en France
e Qui sont ces femmes qui portent le voile intégral
e Pourquoi les salafistes inquietent la républiqu
(Le Figaro Magazine, n°® 20302, du 06 novembre 2009)

(T9) : Egypte, Tunisie, Algérie...
Le spectre islamiste
e Fantasme et réalité
e Ce que la France risque
e La vérité sur les fréeres musulmans

(T10): Nos ennemis islamistes
e Leurs menaces contre la France
e Révélations sur les agents francais de I'ombre
(Le Point, n® 2106, du 24-30 janvier 2013)

(T11): Les convertis d’Allah
e Qui sont-ils? Que veulent-ils?
e Leurs réseaux, des banlieues au Show-Biz
e Enquéte sur une sécession politique et culturelle
(Valeurs actuelles, n° 3963, du 08-14 novembre 2012)

3.2. Analyse

Inscrire notre travail dans une approche communicative nous incite a
aborder le schéma de la communication dans le domaine des media.

Il est communément admis que dans tout processus de communication,
deux instances d’échange coexistent: I’émetteur (locuteur) et le récepteur
(interlocuteur) pour réaliser une panoplie d’actes de parole dans toutes les
situations possibles: familiales, professionnelles... Dans le cas de la presse
écrite, le journaliste est censé transmettre, au lecteur, un acte assertif

qui consiste a donner une information ou plus. Cette assertion est souvent
formulée comme un acte de «faire savoir», d’ou une proposition avec
forcément un topique et un focus. Le consommateur de l'information averti,
en mobilisant toutes ses capacités, s’inscrit dans une sorte de contrat de
lecture qui lui permet de procéder a une série d’opérations intellectuelles:
analyser, évaluer, interpréter; et ce, afin d’enrichir son potentiel cognitif
et culturel et réagir, par-la, a tout ce qui lI'interpelle dans une dynamique
d’échange.



246

Le lecteur non averti, quant a lui, se trouve démuni de tout potentiel
I‘outillant ou lui permettant de comprendre ou d’interpréter les énoncés.
Que comprendrait-il a la lecture du titre (T4) répété ici pour convenance:

(T4): La peur de l'islam
e Comment elle grandit en France
e La tentation islamophobe
e Comment éviter les amalgames
(L’Express, n° 3195, du 26 septembre 2012)

Le terme «peur», au niveau du titre, met le lecteur dans un climat de
malaise; les termes «islam», «tentation», «islamophobe», «amalgames»
au niveau des sous-titres, accentue cet effet a telle enseigne que
I'information se perd au profit d’'une dramatisation. La lecture du corpus
démontre que l'acte du «faire-savoir» est supplanté par un autre,
considéré comme nouvel aspect du discours médiatique: «faire-faire»,

inciter a l'action.

Les procédés langagiers utilisés dans cette titraille sont trés variés:

- la construction nominale qui prend l'aspect d’une
généralisation et qui invite forcément le lecteur a une série

d’interprétations-mésinterprétations;

- l'interrogation dont les fonctions majeures sont: émettre une requéte,
susciter la curiosité, préparer a l'explication, attirer I'attention, intriguer;

- la répétition pour insister sur un fait afin de le mettre en exergue;

- I’hyperbole pour amplifier, exagérer,

I'ironie pour disqualifier le sujet et/ou le destinataire.

Ces procédés attribuent aux énoncés un impact énonciatif trés fort vu le
contexte de production qui ne vise plus le «faire-savoir» mais plutot le

«faire-faire».

De méme, le discours médiatique recourt a I'image soit pour réduire la
charge sémantique soit au contraire pour guider le lecteur dans son acte de

lire ou méme lui imposer un sens quelconque.



Les images constituant la couverture de chacun de ces magazines sont
dotées d’un grand attrait grace aux composantes affinées avec un grand
professionnalisme:

- le choix de la police des caractéres qui varient d’un surtitre, a un titre et
a des sous-titres;

- le sujet du portrait, souvent une femme voilée;

- la couleur rouge qui, malgré sa double connotation, vise ici la violence et
le sang, vu le contexte créé pour imposer cette lecture;

- le décor et les objets qui situent le référent dans un contexte religieux.

Ce qui est noté, c’est que, malgré leur différence, tous ces organes de
presse écrite utilisent les mémes procédés et conduisent le lecteur aux
mémes interprétations/mésinterprétations.

Les questions que tout analyste se pose seraient: qui est le véritable
émetteur du message? Est-il individuel ou collectif? Quel est le véritable
acte qu'il émet?

Tout porte a croire qu’il ne s’agit pas d’un journaliste qui accomplit
honorablement sa tache puisqu’il est censé respecter les clauses de

la charte du journaliste qui insiste sur la mission principale a savoir
«informer» le lecteur dans toute objectivité. L'imagier, quant a lui, procede
a un travail professionnel marqué par la maitrise des référents culturels et
religieux de la cible du message, et cela ne pourrait en aucun cas relever
uniquement de compétences techniques.

L'analyste devant ce discours de dénonciation ou d’attaque ou encore
d’insulte émet une série d’hypothéses se rapportant a l'identité de
I’émetteur collectif du message: est-ce le religieux? Le politicien? Ou
encore L'économiste?

En tout cas, cette situation s’apparente a une «poupée russe>» et la
perlocution reste variée d’un lecteur a un autre:

- Le lecteur averti est bien armé «ne consomme pas» ce qu’on lui adresse
sans remise en question ou critique car il distingue I'assertion de
I'incitation, par conséquent, sa réaction n’est qu‘une critique, un démenti
et /ou un rejet.

247



248

- Le lecteur non averti se trouve désarmé devant cette polyphonie et
réagit généralement de deux maniéres différentes: soit la non-réaction
et donc la passivité, soit une réaction-action qui le place dans un
processus de quéte.

Ce corpus peut étre considéré comme un livrable provenant d’une véritable
institution multidimensionnelle qui ceuvre dans les coulisses pour préparer
une scéne dramatique faisant d’un fait divers un événement effrayant.

4. EVALUATION

Nous avancgons que les media ne sont plus uniquement des auteurs du
rapport de I'Information comme le voulait I'éthique. Ils dépassent ce cap
pour atteindre un degré supérieur a savoir celui de la surinformation

et donc cette derniere se conjugue avec l'incitation, la manipulation et
surtout I'influence: ce qui donne naissance a une chaine intentionnelle en
crescendo, qui peut étre visualisée comme suit:

Niveau 1: Faire-savoir (informer en expliquant);

Niveau 2: Faire-penser (feindre le raisonnement par la séduction/
convaincre) ;

Niveau 3: Faire-faire (manipuler/dicter un comportement).

Toute cette stratégie nous montre que le schéma de la communication se
décline autrement dans le paysage médiatique. Cette titraille que nous
soumettons a l’‘analyse nous incite a la proposition de la configuration
suivante:

Figure 2

Instance émettrice —————) Message ——————) Instance réceptive

Instance manipulatrice ——————Jp Discours —————) Instance rivale-ciblée

(Collectif non identifi¢) ———) (Masse média) —————) (Opinion publique)

Le lecteur de ce schéma se trouverait probablement intrigué par la

présence de deux instances non identifiées qui agissent dans I'ombre; ce
qui suscite sa curiosité. La titraille de notre corpus n’est pas un simple



produit, provenant d'une belle plume qui distingue un bon scripteur qui
cherche un bon scoop, c’est plutét une production bien structurée dont
I'intention n’est nullement I'information/explication.

Les titres suivants dénoncent la dénonciation: le monde de I'information
se transforme en une arme fatale de la guerre médiatique. L'instance
manipulatrice divise le monde en deux catégories de gens: les islamistes/
les non islamistes, entre lesquelles s’instaure un rapport d'hostilité, de
conflit et de discrimination.

(T2): Lislamisme va-t-il gagner?
(T7): LU'Occident face a I'Islam

(T10): Nos ennemis islamistes

De méme, I'amalgame «Islam»/«Islamisme» ne peut étre qu’intentionnel
de la part de l'instance manipulatrice qui n'’émet aucun acte informatif mais
plutot crée une confusion surtout chez le lecteur non averti.

Par ailleurs, I'on assiste a un phénomene fréquemment présent dans une
société de consommation: créer des besoins. Effectivement, des titres
comme:

(T6) : Comment l'islam menace |'école?

(T8) Sous-titre: *Qui sont ces femmes qui portent le voile intégral ?

Dans les périodiques, ce genre de titres sous forme d’interrogations suscite
la curiosité et créent par la un besoin informationnel chez le lecteur. Ainsi,
ce dernier développe une certaine addiction a ce discours qui le méne
inévitablement a des sensations fortes.

A partir de ce constat, nous pourrons avancer que le discours médiatique
s’est attribué un grand pouvoir dans le processus communicationnel

a lI'ére actuelle: la maitrise de toutes les composantes linguistiques,
extralinguistiques et culturelles lui assure sa supériorité sur les autres
secteurs. Toutefois, «le lecteur modéle» de ce type de discours n’est pas
encore formé/déformé pour devenir un véritable complice dans l'acte de
persuasion, vu qu’il existe encore des catégories de lecteurs différents les
uns des autres:

- ceux qui approuvent: les éblouis par le bombardement médiatique;

249



250

- ceux qui désapprouvent: les outragés;
- ceux qui critiquent: les analystes;

- ceux qui restent neutres: ils ne manifestent aucun penchant malgré la
réception de ce discours;

- ceux qu’on peut qualifier de non-lecteurs: ils ne s’intéressent
aucunement a ce qui se passe dans le monde.

A notre humble avis, si ce bombardement médiatique vise la dénonciation/
accusation des actes islamistes par le réseau lexical et I'iconographie qui
inspire la peur, il crée parallélement une grande fascination et donc une
héroisation de ces acteurs. Et c’est ce que nous pourrons qualifier de
dilemme communicationnel.

CONCLUSION

En guise de conclusion, nous affirmons que cette titraille supportée par un
fond imagier fulgurant constitue un discours qui, en visant I'information,
la mise en garde et surtout l'incitation, se convertit en un bombardement
médiatique qui attaque le subconscient et crée par la un terrorisme
psychologique. Le discours, qu’il soit islamiste ou non islamiste, reste une
entité qui ne cesse de subir des influences allant d'une forte naissance a
un pur évanouissement. Lemphase et la dramatisation au niveau discursif
finissent par tomber en désuétude.

NOTES

1 | La Fontaine, Vie d’Esope le Phrygien.

BIBLIOGRAPHIE
Austin J.L. (1962), Quand dire, c’est faire, Parsi, Seuil.

Dialmy A. (1994), «“Féminisme et islamisme”: deux mouvements
sociaux?», Communication au colloque «La femme dans le contexte de
Iislam actuel», Université de Gérone, (Espagne), publié dans Femmes et
discours entre la mouvance et I'enracinement, Meknés, Publications de
I'Université Moulay Ismail/Tanit, 1994.



251

Grice H.P. (1979), «Logique et conversation» in Communication n° 30,
Paris, Seuil.

Jakobson R. (1963), Essais de linguistique générale, 1. Les fondateurs du
langage, Paris, Ed. de Minuit.

Maingueneau D. (1997), L’Analyse du discours, Paris, Hachette.

Maingueneau D. (2000), Analyser des textes de communication, Paris,
Nathan Université.

Searle J. (1972), Les Actes de langage, Hermann, réédition de 2009, Paris,
Fasquelle.



252

ANNEXE

LES VERIT

Hapitaux, cantines,
iscines, jupe,
Erogran;mes scolaires...

DECISLAM

e Pourquoi ell¢'grandit en Fram:e
oLa tentation islamophobe
e Comment éviter les amalgames

ceces bumans
MO b T3 E

—
sme fa sqrivaiution
lus%w\\‘amsma\eemp\s\ nand e owrisooe i

spécml. IMMOBILIER
Fiscalité, construction... Profitez de la nouvelle donne

i
i
i
H



. L’invasion
des mosquees

PREsy,
‘MER,BE rrm. g

> TSR

I-EXPREss
'OCCIDENT & ¥

FACE A

[ ISlAM

s r de la menace

| ial placﬁnent; N
:= Les valeurs sires pour 2011

ﬂh 5 salofistes inguid’

253



254

UINCROYABLE SAGA DES WILDENSTEIN

L’AFFAIRE QUI FAIT TREMBLER LES RICHES

e Point

EGYPTE TUNISIE, ALGERIE...

CESPECTRE,
ISl.A. ISTE

Valeurs actuelles

actuelles -

¥ e Fantasmes et réaljté
» Ce que la France risque
o)La vérité sur les Freres musnlmans

ot

Les convertis
d’Allah

® QUI SONT-ILS ? QUE VEULENT-ILS?
® LEURS RESEAUX, DES BANLIEUES AU SHOW-BIZ
© ENQUETE SUR UNE SECESSION POLITIQUE ET CULTURELLE

La gauche prise au piege du rapport Galloi



255

The Image of Radical Islam
in Chinese Media

Simon Shen

A new wave of terrorism in relations to Islamic fundamentalists has hit
the news headlines globally. The rise of the self-proclaimed “Islamic
State” (also known as ISIS or IS) near the border of Irag and Syria and its
ruthless conduct has provoked particular concern among the international
community. Despite heavy censorship, the Chinese media has also devoted
much attention to them, yet their way of interpretation and projection

of the image of radical Islam remains little studied. This paper aims to
analyze how radical Islam is reported by mass media in China, how the
image is being shaped by the state and the society, how the reports differ
from those in the mainstream Western media, and what are the possible
implications on Chinese foreign policy in the future.

THE CHINESE UNDERSTANDING ON “"RADICAL ISLAM”

Before putting the terminology of “radical Islam” into the Chinese context,
it is important to first revisit how the terminology evolves from the global
perspective. According to Jansen, on a definition that is relatively biased-
free and utilized across the academia, Islamic fundamentalism is “both
fully politics and fully religion” and it is interpreted as “an attempt at
Islamisation of modern nation-state”®. Although the modern definition of
the term might not possess a long history, Islamic fundamentalism has
indeed long been an issue in the Islamic world. The Islamization of modern
nation-states can be tracked back to 1930s, when Muslim Brotherhood
participated in Egyptian politicsz. During 1970s, the Islamic Revolution in
Iran marked the beginning of Islamic resurgence from the Middle East to
other regions such as Europe and Asia, and Islamists gradually become an
influential power in social, economic and political realm in the international
society, with the attention gradually shifted from Shi’ite radicalism to Sunni
radicalism featuring the rise of groups like Al-Qaeda and ISIS.

Giving the term Islamic fundamentalism more substance, Choueiri
differentiated the fundamental assumption of Islamic fundamentalist



256

from mainstream Islamic practices, and classified Islamic fundamentalism
into three separate movements: revivalism, reformism and radicalism?.
Radical Islam, in such framework, can be regarded as a variant of Islamic
fundamentalism that defines the conflict between Islamic society and
modern world of nation-state amidst globalization. Other scholars have
investigated the historical roots of radical Islam and suggested a link
between Islamic terrorism, or jihadism, and the teaching from classical
Islam®. Currently there is yet to be a universal definition of radical Islam
in academia. The concept of radical Islam in this paper focused on the
activities of Al-Qaeda and ISIS, and the definition proposed by Mehdi
Mozaffari, which refers radical Islam to “a religious ideology with a holistic
interpretation of Islam whose final aim is the conquest of the world by all
means,” especially through the means of violence and terrorism, would be
adopted®.

Largely owing to different domestic needs in a statist regime, the study

of radical Islam in China has followed a different path from that of the
west. For a long time, the study of radical Islam in China has been closely
linked to the so-called “Three Evils” (sangushili), namely violent terrorism
(BHREMHE ), ethnic separatism (RikH%#H 1) and religious extremism
(REMHEHEA), as the official sources coined®. Thenotion of the Three Evils
was primarily emerged from, but not limited to, the context of the Xinjiang
issue, while Tibet and Falun Gong are also fitting well into the framework’.
According to the Chinese government, the Three Evils were most visibly
formalized in the 1990s under the influence of the collapse of Soviet Union,
regime changes in Eastern Europe and a wave of international ethnic
separatism, Islamic extremism and terrorism. The primary goal of the
Three Evils, again according to the party line, is to destabilize the society
of Xinjiang and to provoke its independence movement.

In mainstream Chinese academia, not surprisingly, studies on radical
Islam mostly focus on the Three Evils and their implications on Xinjiang.
There are few studies, on the other hand, studying the context of Islamic
fundamentalism and its historical evolution on its own®. For instance,

Jin Yijiu has done a relatively systematic research on this topic in
Contemporary Religion and Extremism?, in which the concept of religious
extremism was grouped into three categories: radical religious ideology,
terrorist and ethnic separatistslo. From this perspective, Al-Qaeda and
ISIS falls exactly into the first and second kinds, while the ETIM activists
- the East Turkestan Islamic Movement followers who were also blamed by



257

Beijing for promoting Xinjiang separatism - are more related to the third
kind. The recent phrase of radical Islam represented by ISIS, however, has
shown potentials of combining all three under the framework of a cross-
regional mobilization of radical Islamic terrorist movement. Ying Zhongan'’s
study on Islamic extremists, Study on Islamic Extremists in Xinjiang,

is also worth highlighting. According to Ying, the Islamic extremism in
Xinjiang became rampant because of the coalition between separatists

and terrorists in 1990s. And the coalition had a goal to overthrow the CCP
regime as well as the communist system at-large. Such argument is in line
with XuLiping’s argument in his publication on Asian Extremists'!, as the
scholar’s Asian Extremists raised quite a lot of concerns about the possible
political rebellion in relations to religious terrorism'2, Another academic Su
Chang also shares the view on the possible negative impacts of religious
radicalism on political stability. According to Su’s study on Religious
Extremism in Central Asia, Susuggested a link between religious radicalism
in Central Asia and the radical Muslims in China. As such, hehighlighted
that regional cooperation on anti-extremism is necessary”.

METHODOLOGY

The research sampling of this article includes three radical Islamic groups:
Al-Qaeda, the Islamic State of Iraq and Syria (ISIS, later renamed as the
Islamic State, IS) and the East Turkestan Islamic Movement (ETIM). Al-
Qaeda was once seen as the most influential radical Islamic group since
the 9/11 attack in 2001. Since the death of its founding leader Osama bin
Laden in 2011, the profile of Al-Qaeda has been fading away gradually.

In turn, the rise of ISIS since 2013 has marked a new chapter of radical
Islam movement. Unlike Al-Qaeda, ISIS is characterized by its occupation
of territory and state-like organization, its heavy reliance of internet
propaganda, as well as its popularity among the youth radicals across

the globe despite its ruthless conduct. Comparing with the two, ETIM has
attracted less global attention because of its regional focus on Western
China and Central Asia only. And yet, China has emphasized the link
between ETIM and Al-Qaeda under the umbrella of terrorism. The recent
ISIS movement has provoked concerns that there would be an emerging
link between ISIS and ETIM, according to the party line. More importantly,
it is seen as a threat to the stability of Xinjiang as well as other provinces
in China. Despite its narrow focus, Chinese media still devotes considerable
amount of attention to ETIM because the issue is highly relevant to the



258

state’s interest. After all, since separatism falls under the umbrella of the
Three Evils, as discussed above, Chinese media, which is often seen as the
government’s vehicle of ideological control in China, bears an obligation

to construct narratives against separatism and thus maintaining social
cohesion.

This research has chosen various types of news sources to ensure
representative sampling. Several factors have been taken into
consideration in making the choices. The first factor is the variance of
political stands. Although nearly most public news platforms in Mainland
China are subjecting to censorship, the papers are still allowed to feature
liberal (like Nanfang Dushibao (Southern Cosmopolitan) or “new leftist”
/nationalist (like the official Renmin Ribao, People’s Daily) inclined
ideology in recent decades. The second factor is the professional scope,
i.e. whether the papers target international relations focused readers in
particular. Within the ones that are tailor made from this target audience,
the market-oriented ones featuring heavy nationalist tone like Huangiu
Shibao (Global Times) can be further typologized, whereas professional
academic journals like XiandaiGuojiguanxi (Contemporary International
Relations) are also consulted for comparison. Third, geographic factor

is also taken into consideration, making nationwide newspapers like
People’s Daily and provincial publication like Hunan’s Xiaoxiang Moring
Post potentially different. On top of the aforementioned samples in each
category, the research also studies the official online news portal Xinhuanet
to supplement the mainstream perspective towards radical Islam. Popular
Internet forums are consulted as supplement as well, though they are

not the major focus of this research and are not scientifically studied for
this research, as another full paper would be needed to incorporate their
views. Key words included radical Islam (jijinyisilan), ISIS (yisilanguo), Al-
Qaeda (yagaida), ETIM (dongtu), terrorism (kongbuzhuyi), national security
(guojiaanquan), Middle East (zhongdong) and the US (meiguo) are used to
study how these papers reported radical Islam.

The quantitative variation across media outlets provides an overview on the
subject radical Islam had been reported differently during our time frame.
According to the search results on Google News, Xinhuanet has the most
number of relevant news reports, reaching over 400 in total. While there
are 99 relevant search results from People’s Daily, another 100 are from
Nanfang Dushibao. Xiaoxiang Morning Post, however, has only 7 relevant
search results. Such variation suggests that radical Islam falls under the



radar of national news agency and major newspapers but it receives little
attention from the local newspaper.

The time frame of this research ranges from January 2013 to

December 2014, whereas the scope of investigation includes both the
general trend and ad hoc incidents like the ISIS advancement made in
particular battles. The time frame is chosen due to the rise of ISIS in the
Middle East as well as the assumption of leadership of the fifth generation

leaders in China, who shows more determination to fight against separatism

for national unity with targets like ETIM being more focused.

Before getting started, it should be noted that in many cases, the term
“radical Islam” and “terrorism” are simultaneously used by most Chinese
media when referring to extremists like ISIS. But there were few analyses
that specifically state that “radical Islam” is not “Islam”. This tendency
is more apparent in regional newspapers. It should also be noted that
according to an official announcement by Xinhua News Agency, certain
key terms such as “Islamic fundamentalism” are banned; instead, the
announcement suggested using “Islamic radicalism” rather than “radical
Islamism”**. Since there is no further explanation and discussion, such
announcement leaves plenty of room for further interpretation on its
rationale.

THE RISE OF ISIS AND REVIVAL OF RADICAL ISLAM:
THE OFFICIAL ORIGINS

During the time frame, like their Western counterparts, most Chinese
reports and analysis on radical Islam focused on ISIS, but a time gap
can be observed. One of the earlier analyses on ISIS could be traced to
a report made by HuanqiuShibao in June 2014, which stated that ISIS is
the world’s “most influential and wealthy gang of terrorists”'®. The report
reviewed the group’s current situation, developing path and potential
threat towards international society based on its interview with local
and international scholars. The report summarized that the goal of ISIS
is to replace the Iragi central government, to end the form of modern
nation-state system and to construct a theocratic Islamic State®®. The
report compared ISIS with Al-Qaeda and highlighted that ISIS is a more
dangerous terrorist group not only because of its abundant military,

259



260

financial and human resources, but also its popularity across the globe
including in developed countries.

Regarding the rise of ISIS, the report attributed to the chaotic situation

in Syria and Iraq, especially after the military operation of the US and its
allies in early 2000s. In other words, it was the US that was to blame, as
the report emphasized those terrorists in the Middle East was not welcomed
by local residents at the beginning; ISIS only took advantage of the power
vacuum left alone by the US intervention in the region. According to the
mindset exhibited, without the US campaigns in Afghanistan and Iraq,

ISIS would not be possible to exist and develop. Despite the different
typologies of papers that had been identified, the above interpretation

of the rise of ISIS was almost shared by all Chinese papers following the
official rhetoric.Even in the late February of 2015, there was a report in
HuangiuShibaosaying that the US has not done its best to fight against ISIS
even though the Middle East is of the US’s strategic interest®’.

Later in July 2014, there was another relatively comprehensive report

on ISIS from Xinhuanet. The report highlighted the ambition of ISIS to
build a “Caliphate” across the Middle East'®. In particular, it highlighted
the relationship between ISIS and Al-Qaeda in the leadership of global
terrorism and focused on the “legitimacy” of ISIS as endorsed by terrorists
groups in North Africa, Sinai Peninsula and the Gaza Strip as well as the
rivalry between ISIS and Al-Qaeda. While the long-term strategic plan of
Al-Qaeda was widely cited by the Chinese media, ISIS was portrayed as a
rapidly emerging power that sought to expand by all means regardless of
the ultimate strategic orientation. The hidden logic implied was that the
young jihadists nowadays favor the ISIS approach more than the Al-Qaeda
one, ranking physical excitement over spiritual salvation or long-term
strategy.

POPULARITY OF ISIS AMONG RADICAL YOUTHS IN THE WEST

The popularity of ISIS among the radical youths in the West is another
feature that has been extensively covered by the Chinese media, and such
angle tends to be more critical against the Western society than the Middle
Eastern one in general. According to the analysis, even non-Islamic western
youths show interest in radical Islam'®. Xinhuanet specifically highlighted
the phenomenon that western youth who joins ISIS and gave numerous



261

explanations to it, most linked to the “dark side” in the Western societyzo.
First, according to the report’s line to take, the young Muslims have little
sense of national identity in the western countries even though they grow
up there as they and other Muslims have been marginalized in western
society for a long time. It was ironically the rise of ISIS and other radical
Islamic groups that give them a sense of belonging. Second, the foreign
policy of western countries has intensified the religious complexity in the
Middle East, creating a sense of anti-western ideology that spread back

to the West. Third, the media coverage of conflict in the Middle East also
provokes negative emotion among the young Muslims in the West, when
they see opportunities of proving their importance in their homeland.
Fourth, discrimination towards Muslims in the West pushes the Muslim
population further away from the mainstream society, making the youth
sector further marginalized. Finally, many youths in Europe - regardless of
being Muslim or not - feel insecure about their own future and ISIS offers
a compelling lifestyle for them. Given its strong followings on Facebook,
Twitter and other digital channels, ISIS can cultivate radical ideas among
these young people through social media. There might be some truth to
these narratives but they do not represent the full picture of the Western
society. But readers after digesting these reports might come up with

a biased conclusion that it was the overall trend in the West that the
assimilation model fails, despite the progress made in the integration in the
previous decades. To put it to the more extreme version, the reports seem
implying that it was the West that indirectly created the momentum of
radical Islam, rather than the other way round. It is quite different from the
official terminology of anti-terrorism that the Chinese government is using.

THE SOCIO-ECONOMIC ROOTS OF THE RISE OF ISIS: THE LIBERAL
PERSPECTIVES

To represent New Leftist, nationalist and official viewpoints, Huanqiu Shibao
and Xinhuanet highlighted the role of the US or the youth extremism to
account for the origin of ISIS while the historical root of radical Islam,

the regional context nurturing such ideology of terrorism and the socio-
economic support base of the movement at the grass-root level was

highly neglected. It was the liberal newspapers like Nafang Dushibao that
made their effort on covering these aspects. For instance, in an in-depth
interview conducted with intellectuals, the liberal paper tries to explain

the historic root of radical Islam and its cultural, religious and geopolitical



262

influence on ISIS?°. In particular, the paper emphasized that ISIS demands
a universal and monistic Islamic State in the region where original Islam
was born, and they intentionally choose Iraq and Syria as its base to gain
the historical legitimacy, which is a view quite different from the mere
realist interpretation that the two countries were chosen out of mere
reasons of convenience.

Tribalism and sectarianism are acknowledged by the liberal paper as two
other major features that constitute the regional power structure in the
Middle East where ISIS is building the “nation”. And the paper interprets
the rise of ISIS from the angle as follows: Currently the power distribution
in the region is based on the balance of different religious sects, and each
of them has its own perception towards the spreading of radical Islam.
Because of the complex cultural and religious relationship in the Middle
East, different stakeholders in the region and also the US do not have a
consensus on the way to deal with ISIS in view of the uncertain power
redistribution in the future. When some tribal and sectarian leaders sided
with ISIS, other stakeholders found it more difficult to take a clear stance.
ISIS therefore took advantage of it and developed continuously.

Then how the Chinese media sees the organizational nature of radical
Islam, as categorized by ISIS? Would it be seen as a challenge towards

the Westphalian state system that the Chinese government is adhering

so much importance to? These are the questions that the liberal Nanfang
Dushibao sought to address. As discussed, accordingly to the paper,
tribalism and sectarianism are incompatible to the political principle of
modern nation-state, but only countries such as Turkey are more successful
in developing modern states due to its longer history of nationalism and
the more ethnically exclusive nature of the regimes. Most countries in the
region, however, are not successful in their progress of secularization and
modernization, leading democracy and civil society to be under-developed.
Therefore once the regimes were overthrown, the power vacuum would
create further chaos and radicalism, eventually creating ISIS that strives to
overthrow not only particular regimes but also the entire system of modern
nation-state. The solution, according to the paper, lies within Islam, as the
paper ask the reformist Muslims to revise the social-political structure of
the Islamic world in order to co-exist peacefully with the modern nation-
state order. In this line of thought, albeit talking about the Middle East
apparently, indeed is consistent with the liberal take on China: counting on
the reformists to reform the authoritarian society by ruling out both the



prolongation of the status quo as well as complete revolution. Therefore
phenomena like radical Islam would have their structural roots highlighted.
Some reports even drew relevance to the context of China. For instance,
Nanfang Dushibao published a commentary in early February 2015 and

it argued that even though there is a need to respect cultural pluralism,
China should remain an authoritarian state for the sake of its stabilityzo.
Note that otherwise topics like the organizational and financial models of
ISIS only appear in professional journals like Xiandai GuojiguanxiZI.

THE EMPHASIS OF VIOLENCE

As media, the way Chinese journalists’ report radical Islam was largely
triggered by the violence involved. In prior to June 2014, when ISIS
became a timely fad, the media coverage in China on the Middle East was
mainly about the sporadic violence committed by various militant groups.
Generally speaking, most violent attacks such as suicide bombing are not
officially identified as terrorism by Chinese government as well as the
state-owned media, whereas the intention of these attacks were often cited
as condemning the US military presence in the regionzz. ISIS back then
was referred to as a “sub-sect” of Al-Qaeda and received little attention
from Chinese Media®3. Since June 2014, the amount of Chinese media
report on radical Islam has increased dramatically in terms of quantity and
depth. This is directly due to the intensified terrorist conducts of ISIS. The
beheading cases caught particular amount of attention®*. This led to more
interests in reporting other violent Islamic groups such as Boko Haram in
Nigeria25. To the Chinese, it was the beheading that caught their attention,
leaving such images to be the most effective spokespersons of ISIS.

OFFICIAL ATTITUDE TOWARDS RADICAL ISLAM REPORTED

The official stance of the Chinese government on ISIS and other forms

of radical Islam is quite clear. As Xinhuanetreported in August 2014, the
Chinese government, also a victim of terrorism, called for joint efforts to
implement the resolution of UN Security Council when dealing with radical
Islam in Iraqg and Syriazs. According to the Chinese spokesperson, terrorist
groups like ISIS in Iraq and other Middle East countries should be held
accountable for the attack targeting civilians and the death of innocent
people, making ISIS a serious threat to peace and stability. China therefore

263



264

supported the resolution adopted by UN Security Council and called for
greater efforts from the international community to fight ISIS through
cutting off the financial support, weapon and manpower supply to ISIS. The
spokesperson also emphasized the need to block the digital channels of
ISIS and thus to prevent ISIS from recruiting more members through these
channels.

Besides these official lines to take, however, the Chinese media also
emphasized on the different attitude between China and the West to
tackle radical Islam. The basic direction is that China will give conditional
support for combating ISIS, labeling the group as a terrorist group and
endorsing the international campaign against ISIS. That said, China so far
did not join any US-pivoted concerted actions. In September 2014, the
Chinese Foreign Minister Wang Yi further elaborated the Chinese official
stance on ISIS during the UN Anti-terrorism Summit, which was reported
by Huanqiu Shibao in details?’. According to the report, China’s stance on
anti-terrorism can be summarized into two principles: first, anti-terrorist
operations must follow the regulation and norms of international society,
and that should be under the governance of UN Security Council. Second,
there should not be a double standard regarding anti-terrorism, and anti-
terrorism should not be linked to ethnic and religious issue. Chinese papers
like Huangiu Shibaodid quite a good job in reasoning to its readers that
despite the universal need to combat radical Islam and ISIS, China was
not siding with the US unconditionally and thus would not sacrifice its own
strategic needs for the sake of fighting against terrorism, whatever it was
defined.

CONCERN OF RADICAL ISLAM’S IMPACTS ON DOMESTIC
STABILITY

While ISIS might seem too remote from Mainland China, the possible

link between ISIS and the Xinjiang separatist group ETIM has generated
extensive media coverage in China. What concerns the Chinese most is
neither the impacts of ISIS on their overseas investment in the Middle East
nor China’s energy diplomacy; instead, it is rather the potential spread of
ISIS into China, especially its separatist-driven Xinjiang Province. According
to Xinhuanet, there is a tendency that the so-called Three Evils would
welcome ISIS as a new member and in return ISIS would eventually join
forces with the separatist movement in China®®. Indeed, the activists of



Three Evils in China had been reported joining ISIS in Iraq and Syria in the
hope of gaining more network and support back home.

Speaking of the logistics for the Xinjiang separatists to join ISIS,
HuangiuShibao once offered a detailed account?®. According to the paper,
Xinjiang separatists joined ISIS in two different channels: directly coming
from China to Syria or Iraqg, or going through Southeast Asia to join
sub-branches of ISIS, which is believed to have a well-developed hub

in Indonesia. The report indicated that those radical Chinese Muslims

are deeply influenced by the online propaganda of ISIS; they are

either engaged in illegal business or receive donation from overseas to
accumulate financial resources. The report also cited sources claiming that
since border control in Xinjiang has been tightened, many radical Muslims
choose Guangxi, Guangdong and Yunnan provinces to smuggle, while there
are representatives of ISIS taking Chinese radicals to their training camps.
According to the report, ISIS has developed multiple channels to lure the
Chinese radicals that were far more effective than the rigid routes set
aside by Al-Qaeda a decade ago. According to multiple sources cited by the
paper, the Chinese radicals, after being arrested, already admitted their
intention to acquire bomb-making skills from ISIS. The paper also stressed
the tragic ending of these activists, claiming that most of them, who might
not speak the same language as the ISIS core groups, were soon killed on
battlefield or used by ISIS as suicide bombers, regardless of their intention
to stay in the ISIS-controlled area for long or not®°. Considering the details
provided in this coverage, it quite clearly represents an official approach to
use ISIS as justification for tightening domestic security measures, which is
a constant theme of the new Chinese leadership under Xi Jinping.

As Gorbachev failed to promote nationalism at the Soviet Union, the regime
was in the end replaced by republics which manipulated nationalism. To
avoid history repeating itself, Xi attempted not just to demonstrate his
confidence exogenously but also to foster the cultural nationalism not only
by creating new heroes sacrificing for communism but also implanting

the traditionally well-known sages of heroes and customs into the dream
of socialism led by the communist party. He was clear that should the

two dreams separate with one another, a stronger China might be no
longer need the CCP, just like what Russians did. Even Hong Kong, which
has been short of nationalist rituals, followed the central government by
setting the “Anti-Japanese War Victory Day” and another memorial day on
December 23 for those who died in the Nanjing Massacre. All these imply

265



266

that China has been more alerted to “separatism” within the country and
more willing to pose tighter fist for ensuring domestic security.

CRITICISM AGAINST US FOREIGN POLICY

As previously mentioned, since US foreign policy was widely considered

as a root cause of contemporary radical Islam by many Chinese media,
criticism against US foreign policy is naturally a constant theme of Chinese
report. According to Chinese intellectuals like Vice-head of China Institute
of Contemporary International Relations (CICIR) Li Shaoxian in Xiandai
Guojiguanxi, the major causes that contribute to the expansion of ISIS are
all related to the inappropriate foreign policy of the US including its military
operation in the Middle East®!. For instance, the US-led Iraq War broke

the power balance among different religious groups in Iraq, radicalizing
the Sunnis and pushed them towards the direction of Al-Qaeda and later
ISIS. The American campaign also weakened the secular forces in the
region, leading religious conflicts between Sunnis and Shi’ites revived.
Countries like Syria and Libya were also destabilized by the US support of
anti-governmental forces. And it was “Pivot to Asia” rebalancing strategy
adopted by the US since 2011 that led to the final power vacuum in the
region. In the eyes of many Chinese analysts, the operation of the US
appeared irresponsible.

Another common Chinese argument to explain the widespread of radical
Islam is the ineffective military operation led by the US. Series of reports
from Xinhuanet highlighted the hesitation and struggle of the US when
dealing with ISIS in the second half of 2014. One report in August, for
instance, listed several factors that limit the capacity of the US to fight
against ISIS, including little Congress support for overseas military
operation, limited intelligence about ISIS, reluctance of the allies in the
region, hesitation of the US to project ground force, weak military force
of Iraq government and the hostile attitude towards Syria government>2.
As Chinese military specialists like GuZzhenglong commented, the air
strike approach adopted by the US and its allies is no longer effective as
ISIS does not operate as a state?®. Some Chinese media even explicitly
described the US to be “trapped in fighting” with ISIS3*.

Finally, Chinese media also tend to criticize the double standard of the
US in addressing radical Islam. For instance, the US support to the



Syrian opposition was cited as a cause for ISIS to be supplied with
advanced weapons, which is contradictory from its calling for international
cooperation against terrorism®. The different US attitude towards ISIS and
ETIM was also frequently mentioned. For example, reports from Xinhuanet
blame the US media for fabricating news on her suppression on Uyghur
people, which is “far from truth”*®. According to the Chines media, it is
China’s contribution to global anti-terrorism that requires it to take tough
measures against radical Islamic groups like ETIM in Xinjiang, and the US
should instead appreciate it.

ANALYSES AND IMPLICATIONS

What can we derive from the above studies? First, behind the media
reports, the shadow of Chinese government can be easily identified. Almost
all media coverage on international news is monopolized by official media
platforms like Xinhuanet and semi-official newspaper like Huangiu Shibao.
Regional newspapers like Nanfang Dushibao and Xiaoxiang Morning Post
have little connection overseas. Unlike the diversified approach of the
Western media covering the topic, there is high level of homogeneity
among the sources cited by different media. The message is that how

the Chinese understanding radical Islam is generally how the Chinese
government wants them to understand it. Many human stories behind

the rise of ISIS are generally non-existing in the Chinese media context.
The reports are highly conditioned on the domestic social and political
environment of China: serious discussion on religion and the adequacy of
sovereign states in the 21% century is impossible to be openly discussed
in China, let alone the open questioning on whether human rights should
be sacrificed in view of national security threat. As a result, ISIS or other
racial Islamic branches in China are merely used as justification to China’s
current security policy, both in terms of its domestic focus like towards
Xinjiang or international focus like towards the US.

This kind of selective reports in China could result in subtle mind changes
of the Chinese towards Muslims. Since most Chinese fail to distinguish
radical Islam from Islam, and the terms radical Islam and terrorism were
almost used as synonyms that would inevitably contribute to the lack

of tolerance among the ethnic Han Chinese, who dominate the Chinese
population, towards other minority groups, especially the Muslims.
Regardless of the rising threat of separatism, there are multiple reports

267



268

suggesting a worsening relation between the ethnic Han and ethnic Uyghurs
in Xinjiang37. Islamic practices were reported to have been constrained

in some schools, citing possible negative impacts on social harmony?2.
When national unity is seen as the paramount importance by the new
Chinese leadership, Islam might gradually become an unfortunate target

if reports on radical Islam continue to make indiscriminate approach from
mainstream Islam.

The perceived role, or responsibility, of the US behind the rise of ISIS could
also derive far-fetching impacts on Chinese foreign policy. Many Chinese
analysts saw the rise of ISIS alarming not because of the terrorist nature of
the group itself, but rather owing to the attitude exhibited by the US. If the
US can leave the Middle East alone due to its strategic rebalancing policy or
Pivot, which China is largely seen as its prime target, it could easily behave
similarly in the Asia-Pacific in the future when needed. Considering what

is happening in the Middle East, including the prevalence of radicalism,
many Chinese analysts viewed the role of the US in great suspicion and
found convincing justifications in spreading anti-Americanism. Therefore,
the Chinese media has every tendency to have negative reports on the
post-Arab Spring Middle East flooding in so that the region, viewed as being
destabilized due to the adverse role of the US and the western preach of
democracy, can serve as a counter example for fellow Chinese to follow.

Finally, China is on the rise an has exhibited great interests in revising the
post-war status quo by building new international infrastructure like the
Asian Infrastructure Investment Bank (AIIB) or its “One-belt One-road”
investment scheme. In the latter scheme, Central Asia and Middle East

are the prime targets of Chinese investment and exports, in which new
infrastructure like railroad and pipelines are supposed to be built3. It would
be a challenge for the Chinese government to propagandize the strategic
importance of these regions and the friendship that the Chinese enjoy in
the region on one hand, and the existence of radical Islamic groups who
increasingly see China as part of the aggressors against fellow Muslims on
the other. Conventional wisdom would suggest that China would need to
build better relations with some radical Islamic groups at least as compared
with its western counterparts, or else the new infrastructure investment

in the region would be very vulnerable. If future Chinese reports feature
less coverage on radical Islam, and China starts playing a mediating role

in the region between western-inclined and radical-inclined factions like in
Afghanistan, we should not be too surprised. As the Chinese media is still



269

largely under state control when core national interests are considered,
what we are observing from the Chinese media on topics like ISIS might
well be part of the transitional stage only. The official Chinese stance
towards these groups would probably remain the same in the future, but
if an equally tough stance is featured in future media reports in the next
decade, there are at least reasons to be slightly surprised.

NOTES

1 | See Johannes J.G. Jansen, The Dual Nature of Islamic Fundamentalism, Ithaca,
New York, Cornell University Press, 1997, p. 1-3.

2 | Ibid.

3 | See Youssef M. Choueiri, Islamic Fundamentalism: The Story of Islamist
Movements, 3d edition, London, Continuum International Publishing Group,
2010, preface.

4 | See QuintanWiktorowicz, A Genealogy of Radical Islam, Studies in Conflict &
Terrorism, 28:75-97, 2005.

5 | See Mehdi Mozaffari, What is Islamism? History and Definition of a Concept,
Totalitarian Movements and Political Religions, Vol. 8, N° 1, p. 17-33,
March 2007.

6 | See fH “=RHEN?" (HeweiSangushili?), Xinhuanet, 13 July 2009.

7 | The term was first coined by Shanghai Cooperation Organization (SCO) in 2004.
Global Times, 16 June, 2004

8 | See R GEFRENNXTRHFHZRLE T XMHREGL - SEARTFIRUKFEZHR 20145
4.

9 | Yijiu Jin; Yun’gui Wu, Dang daijongjiaoyujiduanzhuyi, Beijing : Zhongguo she
huikexuechu ban she 2008.

10| See €EXR (%) «HRREEHHEN hEMLSHF B 2008.

11| See NHZ (%) CGHBFAMZRHBNHR BRENESHETE LR RBMRKE X
759 200146 .

12| See WHF «WMRuGHE N (LB FEHE ML 2007.
13| See 75 CRUREMRHEHE DR BRELBFEESLTE (No.: 06CGJ006) > 2006.
14| See Frteit#ZEMIAL at http://www.scientrans.com/pedia/trans8.html.

15| See 187 “PEZE AH R “BE" BWER (Jie mi yisilanguozuzhi: shijiezui fu
kongbujituan), Huanqgiu, 16 June 2014.

16| Ibid.

17| =E#ERE “BHIZE" 1B (Meiguonenggenchuyisilanguo ma?), Huangiu, 28 Feb,
2015.

18| See “FEIZE" 1% (Yisilanguo De Yexin), Xinhua Net, 25 Jjuly, 2014.
19| See MABFHZMARIRF “FHi=E, Xinhuanet, 10 October 2015.



270

20|
21|

22|

23|

24|

25|

26|

27|

28|

29|

30

31

32|

33|
34|

35|

36|

37]

38|

Ibid.

See ISIS XBEEHRMXMAEEHME (ISIS XinggiBeihouZhongdongDiqu De Lishi
Yu Xianshi), Xinhuanet 10 October, 2015.

See AFEME THHENRE=KRZXRXE (Dalishishiyexia de
zhongguogaigesandayinsushiguanjia ), Nanfang Dushibao, 02 Feb, 2015.

See V3 EEE “RE=E" MindERER, XiandaiGuojiguanxi, 2014 F5E9H
p. 56-59.

See for example T EEEH G IERZHHEIECERBALENIST (Zhu a
meijunzaozhimingzhadan xi jizhibaokuo 6 meiguprenzainei 15 wang),Xinhuanet,
18 May 2013 .

See for example fFIIL > “FH" &35? (Xu li ya, "Sheng
zhan”zhanchang?),Xinhuanet, 4 August 2013.

See for example “FEiZE" ATHREREARMIN” (Vi silanguo” gong bus
hahaiyingguorenzhishipin ),Xinhuanet, 14 September 2014.

See RHIZRHRIMBELARIER29BHTHELE (Vi silanjiduankongbuzuzhishasini 29
mingzhongxue sheng),Huangqiu, 26 February 2014 .

See HEMFEFRTSIANERNTLZESNIIFEHRHHALRIL (Zhongguohuyuguoji
she huirenzhenzhixing an li huiying dui yixujiduanzuzhijueyi), Xinhuanet,
16 August 2014.

See RESBEITRN “REZE" hENKIZEAER R (An li huishangtaoying
dui “yisilanguo” zhongguowaizhangtichu he zuo fang an), Huangqiu,
26 September 2014.

See RESTFMEHLERF ISIS HREBRTEHE (Dong tu fen zi cong nan
fang chujingtou ben ISIS zuizhong mu biao da huizhongguo), Xinhuanet,
22 September 2014.

See £y 100 ZHREAERFLERZRZRERRA (Yue 100 mingzhongguorenzaixu i
yazuozhanquanshi dong tuchengyuan), Huangiu, 18 June 2014.

See ‘AREE’ W ‘FEi=E" YEKEBEKEEWIHE ("Dong tuying”bei"Yi silanguo”
dang paohuixiangtao li zhebeizhanshou), Huangiu, 10 December 2014.

See “RFEZE" RAMR?, XiandaGuojiguanxi, 2014 55983, p. 55-56.

See T “EHr=E" » EEAMFARAH? (Da “yisilanguo”, meiguowei he bugei li),
Xinhuanet, 32 August 2013.

See T “FE=ZE" ZEHMMEINERBIEEREE (Da ji'yisilanguo”’meiguoxin ping
Zhuangjiujiuaoba ma yizoutouwulu),Xinhuanet. 11 September 2014.

See £E¥TH “PHTZE" BKIKBELEE (Mei guo da ji"Yi silanguo”zhanluexian kun
jiang),Xinhuanet, 2014 October 10.

See MAITMIETEEER B M L#FNERE (Xu li yazhizemeiguozai fan kong wen
tis hang chi shuangchongbiaozhun),Huangiu, 10 September 2014; {ER &k
REZEFSMEMD IS BEE KX (Xu guan yuan” fan kongshimeiguogan she ta
guojiekouweihaigeng da),Huangqiu, 15 December 2014.

See EfrRBITMANERAE (Guoji fan kongxupao qi shuangchongbiaozhun),
Xinhuanet, 22 September 2014.



39|

40|

41 |

271

See Q&A: Xinjiang and tensions in China’s restive far west at CNN May 2014,
http://edition.cnn.com/2014/05/22/world/asia/china-explainer-xinjiang-uyghury/.

See China Uighurs: Xinjiang city of Urumgqi to ban Islamic veil at BBC December
2014, http://www.bbc.com/news/world-asia-china-30435691.

Two examples are: first, China’s President Xi Jinping has signed agreements

with Pakistan promising investment of $46bn (£30.7bn), which will be spent

on building a China-Pakistan Economic Corridor (CPEC) - a network of roads,
railway and pipelines between the long-time allies; second, China’s plan to invest
in Thai Canal in Southern Thailand will possibly sideline Malacca’s strategic role
to global energy trade.






Le pathos dans le discours politique des
islamistes en Turquie

Duygu Oztin Passerat

Aristote affirme qu’un discours est constitué de trois composantes: Ethos,
logos et pathos. Le premier, se caractérise par I'image que le locuteur
donne de lui-méme a travers son discours pour influencer son auditoire;

le deuxiéme par le raisonnement et par le discours lui-méme. Quant

au pathos emprunté au grec, signifie dans I'usage courant «est pris
actuellement au sens débordement émotionnel, généralement manquant de
sincérité, acception qui n‘affecte pas son dérivé «pathétique». (Charaudeau
et Maingueneau, 2002: 423) Autrement dit, le pathos correspond aux
passions (souffrance, passion, affect) de lI'auditoire. Les traducteurs
francais d’Aristote associent généralement le pathos a la “passion”. De
concert avec Plantin, nous allons définir, le pathos comme le centre des

émotions.
Déduction/argumentation
Centré sur le discours
LOGOS
Argumentation
Centré sur I'Orateur Centré sur l'auditoire
(la marque de) séduction — (les caractéristiques de) séduction
ETHOS PATHOS

Ces trois preuves ou axes de discours ne sont pas séparés de maniére stricte
I'un de l'autre. Ils sont inextricablement liés I'un a l'autre. C’est pourquoi, la
persuasion d’un discours dépend impérativement d’une utilisation efficace de
ces trois preuves. Autrement dit, un locuteur qui inspire de la crédibilité et
de la confiance, liée au bien-fondé de son raisonnement, a son audience en
affecte également ses émotions et ses sentiments.

Certains discours sont largement fondés sur |'utilisation (voir
I'amplification) des sentiments et des émotions comme les discours

273



274

politique, religieux, publicitaire etc. Aussi chercherons-nous, dans ce
travail, a étudier I'exploitation des émotions, c’est a dire, du pathos,
dans le discours politique. Le corpus de notre travail sera centré sur le
discours tenu pendant les événements de Gezi, au mois de juin 2013, par
le premier ministre de la Turquie de I'époque qui est l'actuel président

de la république. Ce faisant, notre travail va premiérement répondre

a la question “Faire appel aux émotions dans le discours politique est-

il fallacieux, ou est-ce un moyen discursif voire méme une stratégie
discursive dans I'argumentation?” et deuxiemement a la question “A quels
procédés discursifs le locuteur fait-il appel pour la construction des
émotions dans son discours argumentatif ?”

1. LE PATHOS OU LES EMOTIONS DANS LES THEORIES
D'ARGUMENTATION

Les théories d’argumentation, au sujet de l'utilisation des sentiments, des
émotions dans le discours persuasif, se divisent en deux grands courants:
la premiére théorie, que I'on appelle la théorie normative et anglophone
considere que lI'appel aux émotions dans le discours argumentatif est

une mauvaise argumentation faisant appel a des paralogismes/fallacies.

A contrario, la deuxiéme théorie, se recommande de faire appel aux
émotions dans le discours car elles sont considérées comme des adjuvants
(plus-values) pour le discours argumentatif.

1.1. La théorie normative et anglophone

La théorie normative et anglophone, s’est particulierement inspirée de
I'ouvrage fondateur de cette théorie de Hamblin intitulé Fallacies (1971) qui
s’est elle-méme également inspirée de l'ouvrage d’Aristo intitulé Réfutations
sophistiques. C’est une sorte d’évaluation du discours argumentatif. Dans
I'ouvrage de Hamblin, on retrouve une liste de paralogismes ayant trait a
I’émotion, qualifiés comme argumentations fallacieuses.

1.1.1. La logique formelle

L'objectif de la théorie de pragma-dialectique de I'école d’Amsterdam est
de définir une théorie idéale d’argumentation. Elle essaye d“associer une



conception dialectique de la rationalité argumentative a une approche
pragmatique des procédés du discours argumentatif.” (Doury et Moirand,
2004: 45). D'aprés cette approche, la validité d’'une argumentation
dépend du respect des partenaires manifesté durant la discussion. Ainsi,
I'argumentation est définie, selon la pragma-dialectique, comme une
activité dont I'objectif principal est de tendre vers la résolution d’une
différence d’opinions et “qui, pour y parvenir de fagon rationnelle ou, a
tout le moins, raisonnable, doit se conformer a une procédure dont les
regles sont acceptés par les deux parties.” (Micheli, 2010: p. 83-84). Les
fallacies (Hamblin, 1971) ou les sophismes sont plutét considérés comme
une violation des régles dans une discussion critique et non pas comme
des arguments qui n‘ont de validité logique que I'apparence. Autrement dit,
les sophismes sont définis comme la violation des regles qui empéchent
de débattre ou de discuter librement ou de résoudre les conflits d’opinion
entre les adversaires. Selon cette théorie, les appels a I'émotion sont
considérés comme une violation de la regle 4 qui dicte “qu’un point de
vue ne peut pas étre défendu par une “non-argumentation ou par une
argumentation non pertinente par rapport a ce point de vue”. Ainsi
|'utilisation des émotions dans le discours argumentatif est considérée
(s'accorde avec «|'utilisation») comme |'appel a des moyens ou a des
techniques de persuasion non argumentatifs.

Toujours selon cette théorie, I'largumentation doit viser a convaincre
I'adversaire et I'appel aux émotions est considéré comme une ruse
rhétorique qui vise une troisieme partie de I'argumentation. Autrement
dit, les émotions constituent des écarts par rapport a une norme unique
de la discussion. Car, pour ces pragma-dialecticiens, le fait de convaincre,
dimension rationnelle de I'argumentation s’‘oppose a persuader!, celle des
moyens irrationnels, émotionnels ou passionnels.

1.1.2. La logique informelle: Dominique Walton

Un autre théoricien de la théorie anglophone, Walton, dans son ouvrage
intitulé La place des émotions dans I'argumentation (1992), a accordé

aux émotions une dimension plutét pragmatique. Selon lui, “I'émotion ne
devrait pas étre catégoriquement opposée a la raison, méme si les appels
a I’émotion peuvent déraper et étre exploités dans certains cas” et Walton
ajoute que le caractéere fallacieux (des émotions) doit étre cherché non
dans leur nature, mais bien dans leurs usages en contexte. (In Micheli,

275



276

2008, p. 87). D’apres lui, les fallacies sont définies comme “techniques
utilisées a mauvais escient qui vont a I’'encontre des buts légitimes du
dialogue dans lequel les participants sont supposés étre engagés” (ibid.
p. 88)

“Quand les appels a I"émotion sont des arguments raisonnables, s’ils sont
souvent des instances du raisonnement pratique, dirigé vers une conclusion
décrivant une action prudente” (ibid. p. 91) L'idée de Walton est que les
appels a I'’émotion tels que ad misericordiam (appel a pitié), ad populum
(appel au peuple) se greffent sur des séquences de raisonnement pratique.
L'appel aux émotions est, selon Walton, fallacieux s’il empéche l'auditoire
de se décider en toute connaissance de cause, a partir d’'un examen
équilibré des avantages et des inconvénients qu’implique I'accomplissement
d’une action.

1.2. La théorie francophone

Contrairement a la théorie anglophone, pour la théorie francophone?,
faire appel au pathos dans le discours est considéré comme un adjuvant.
Perelman et Tytéca, auteurs de l'ouvrage fondateur de la théorie
d’argumentation, ont défini, le but “de toute argumentation, avons-nous
dit, est de provoquer ou d’accroitre I'adhésion des esprits aux théses qu’on
présente a leur assentiment: une argumentation efficace est celle qui
réussit a accroitre cette intensité d’adhésion de fagon a déclencher chez
les auditeurs l'action envisagée (...) ou, du moins, a créer, chez eux, une
disposition a l'action, qui se manifestera au moment opportun” (Perelman,
2000: p. 59). Dans le cadre de cette nouvelle rhétorique, le discours
argumentatif tend ainsi a fonder un devoir croire (orienter une opinion) un
devoir faire et un devoir éprouver.

D’aprés Plantin et I'approche interactionniste de I'argumentation, faire
appel aux émotions joue un réle adjuvant dans lI'argumentation. Car
I'argumentation et I'entreprise de persuasion est un dispositif fondé sur
la polémique et sur le dissensus ou les actants essayent de se convaincre
I'un-l'autre. Dans une telle démarche, les sentiments de colére, de

joie, de tristesse sont tellement en jeu que les locuteurs recourent a
argumenter par les émotions et méme argumenter des émotions elles-
mémes. Suivant les travaux de Plantin, on peut affirmer que les émotions
sont argumentables. Quand les locuteurs se trouvent dans des situations



de conflits et de dissensus, ils cherchent a argumenter des émotions
ou a fonder la Iégitimité d’'une disposition affective. Car, comprendre
I’émergence d’'une émotion ou d’un sentiment nécessite de comprendre
le systéeme des raisons qui fonde cette émotion. C’est pourquoi, étudier
les émotions dans la perspective de I'analyste du discours, c’est étudier
«la maniére dont les locuteurs s’efforcent de Iégitimer ou, au contraire

d’illégitimer certaines dispositions a ressentir des émotions» (Micheli, in
Rinn, 2008: 128) On peut illustrer tout cela dans le tableau ci-dessous.

Tableau 1: Le pathos dans les théories d‘argumentation

La théorie anglophone (logique formelle)
Hamblin (1971) Les Fallacies
Ecole Amsterdam

Les émotions/pathos:

Les sophismes/fallacies
Faire appel aux émotions:
Ruses rhétoriques

Walton (logique informelle) 1992.

Le pathos est fallacieux s'il empéche
de se décider en toute connaissance

Théorie Francophone Perelman

Conviction : persuasion
L'argumentation fait appel aux
émotions

Théorie francophone et interactionniste

Le pathos et les émotions sont
des adjuvants dans le discours
argumentatif

2. LE PATHOS ET LA RHETORIQUE

La rhétorique présente une technique de production de I’émotion dans la

parole publique étant susceptible d'appliquer a tout discours. En ce qui

concerne la production du pathos dans le discours, Lausberg affirme qu'’il

s'agit de cing régles basées sur sept figures. Plantin en proposes le schéma

suivant (Plantin, 2011: 166):

Tableau 2: Régles de production rhétorique de I’émotion

Régle

Moyen linguistique associé (figure)

1. Stimulez I’émotion

- par des objets émouvants

- par des images d’événements
émouvants

277



278

Régle Moyen linguistique associé (figure)

2. Représentez des situations-stimuli Evidence
- décrivez les faits émouvants
- amplifiez les faits émouvants amplification, répétition (expolitio)
- dramatisez les faits indifférents
- catégorisez: trouvez des analogues dramatisez
3. Montrez de I’émotion Hésitation, hyperbate, exclamation,
- montrez des gens émus répétition
- montrez-vous ému (éthos)
- identifiez-vous: parlez comme les

gens émus
4. Sortez du format Métabase

(1) Régle de présentation d’objets: “Montrez des objets!” (Signa).

Les objets a montrer sont liés a I’événement source de I’émotion et
capables de contribuer a la production de I'’émotion adéquate dans le public
pertinent: le poignard de |'assassin, la robe tachée de sang, la cicatrice de
la victime.

(2) Regle de représentation non discursive d'objets et d’événements
émouvants: “Montrez des peintures!”

S’il n’est pas possible, de montrer le drapeau troué de balles, I'arme du
crime, ou la tunique sanglante de la victime, représentez ces objets,
produisez devant le public et les juges des peintures d’objets ou de scénes
émouvantes.

(3) Quatre régles sur la mimesis
e “Décrivez des choses émouvantes!”

Cette régle est essentielle: I'évidence rappelle que la représentation

est une figure. La régle est donc de représenter I’émotion en situation:
des choses émouvantes, des étres inducteurs d’émotion (le gentil et le
méchant), et des gens émus, leurs caractéres, leurs paroles, et bien sdr,
les manifestations de I'émotion.

e “Amplifiez ces données émouvantes!”

Utilisez «un langage qui tend a exaspérer les faits indignes, cruels,
odieux». La figure de /'expolitio, figure de la reformulation et du
développement correspond a cette régle.




e “Rendez émouvantes les choses indifférentes !”

C’est le procédé de la deinosis, principe de dramatisation (qui sera
interprété comme de I'exagération par lI'opposant) : «car, bien que certaines
choses paraissent graves en elles-mémes, telles le parricide, le meurtre,
I'empoisonnement, il en est d’autres aussi que l'orateur doit faire paraitre

telles».
e “"Trouvez des analogues !”

La similitude est un topos émotionnel des plus fondamentaux pour

construire I’émotion chez l'auditoire.

(4) Trois régles sur la présentation directe de I'émotion
e “Montrez des personnes émues!”

Les regles sur la présentation directe de I’émotion organisent une source
d’émotion qui se transmet par cadrage ou empathie, de personne émue a

personne émue.

Montrez les larmes de la mére de la petite fille violée et assassinée, la joie
des vainqueurs, la déception des vaincus... Exhibez des personnes émues,
faites-les comparaitre, a la caméra ou au tribunal: tout cela provoquera

I'alignement émotionnel du public.
e “Montrez-vous ému!”

Le locuteur doit se mettre d’abord dans I’'état émotionnel qu’il souhaite
transmettre, c’est-a-dire un état qui favorise le cadrage empathique de son

public. Il doit ressentir-simuler pour stimuler.
e “Prétez votre voix aux gens émus”

Cette regle opeére la synthese entre “Montrez votre émotion!” et “Montrez
leur émotion!”. Le locuteur sympathise avec les personnes émues.

Il s'agit toujours de mettre en scéne les émotions telles qu’elles
s’'expriment a travers les paroles émues prétées a autrui. “Prétez votre voix
aux choses émues”, par la prosopopée (fictio personae), et bien entendu,

“Faites parler les morts”.

Ces deux derniéres régles sont des techniques de construction d’un éthos

ému.

279



280

(5) Régle de reformatage des données de base de l'interaction: “Sortez du
format !”

C’est ce qu’opére la figure complexe et hétérogene de la métabase.
La métabase est une figure de bouleversement généralisé (d’émotion)
affectant toutes les coordonnées fondamentales de l'interaction en cours:

- la source méme de la parole: I'orateur préte sa voix a quelque acteur du
drame;

- le destinataire du discours: il s'adresse a des absents, a un auditoire
fictif qu’il apostrophe;

- le format: il met en scéne un dialogue avec I'adversaire ou avec le
public;

- le théme: il se livre a des digressions.

C’est une régle extrémement pratiquée (“c’est a vous madame que je
voudrais m’adresser maintenant”)

3. LE PATHOS/EMOTIONS DANS L'ANALYSE DU DISCOURS

Le pathos dans I'analyse du discours concerne |I’étude de la mise en
discours qui joue sur les effets émotionnels a des fins stratégiques. D’aprés
Charaudeau, les émotions “relévent d’une “rationalité subjective” et (...)
elles sont orientées vers un objet «imaginé» parce que cet objet est
arraché a la réalité pour devenir un «réel» signifiant, le rapport entre ce
sujet et cet objet se fait par la médiation de représentations. Et il ajoute
gue les émotions sont représentationnelles. “La pitié ou la haine qui se
manifeste chez un sujet n’est pas le simple résultat d’une pulsion, ne se
mesure pas seulement a une sensation d’échauffement a une poussée
d’adrénaline; elle s’éprouve a la représentation d’un objet vers lequel tend
le sujet ou qu'il cherche a combattre (2008: 49).

3.1. L'émotion dite vs I'émotion montrée vs I’émotion suscitée
(visée)

Les émotions dans I'approche de I'analyse du discours ne sont pas
considérées ni comme une sensation, ni comme un éprouvé, ni méme
comme un exprimé. Des mots tels que colére, tristesse, joie, panique



désignent des émotions mais ne provoquent pas ces dites émotions.
Kerbrat-Orecchioni fait la distinction entre I'’émotion exprimée, I'émotion
éprouvé et I’émotion suscitée. (Kerbrat-Orecchioni, 2000, in Plantin: 57).
Ensuite elle procéde a la distinction, pour ce qui est de I"émotion du
locuteur entre:

- I’émotion dénotée, a I'aide de quelque “terme de sentiment” (substantif,
adjectif, verbe):

“je suis heureux”, “je nage dans le bonheur”, “j’en bave”, “ca me
dégolite”, “je suis écoeuré”, etc.

- et I'’émotion connotée, qui s’exprime par quelque autre moyen: “Chic !”,

”ow [N}

“Aie !”, “ce pauvre Pierre”, “mon petit chou”, “quel crétin”, etc.

Micheli, en se basant sur cette distinction, nous propose un schéma
catégorisant les émotions (2010: 117).

EMOTION
Effectivement Sémiotisée
éprouvée
Par le Par I'allocutaire g isé
locuteur exprimée visée
dite montrée
\ v /
Matériau sémiotique
paraverbal
verbal non verbal

L'analyse du discours ne s’occupe pas, comme Charaudeau I'a affirmé
ci-dessus, de la dimension de I'éprouvé de I'émotion. Il s‘occupe plutét
de chercher le role de la matérialité langagiére dans la construction des
émotions. La matérialité langagiere s‘occupe comme le schéma l'illustre,
du verbal, du paraverbal et du non verbal. Il y a certainement un rapport
trés étroit entre I’émotion visée et I'’émotion argumentée. Si un locuteur

281



282

thématise I'’émotion qu’il vise et formule une topique dans ce sens-la, on
peut dire qu’il argumente cette émotion.

En ce qui concerne le role des émotions dans I'argumentation, Plantin
propose, en s’'inspirant des travaux de Scherer, une synthése pour la
construction de la situation émotionnante (2011: 178).

Tableau 3: Les catégories de discours dans la production de I’émotion

Bedrk! Vs hmm!

Agrément

Type d’événement mariage vs enterrement

Types de personnes un gangster vs un passant atteint par une balle

Quantité, intensité trois vs trente victimes

Analogie e ... comme un tremblement de terre
Temps e tout ga c’était avant c’est fini
Lieu e |la victime faisait ses courses dans son quartier vs

errait dans un terrain vague

quelque part dans les Balkans vs a deux heures

Di n
stance d’avion de Paris

I'accident a été provoqué par le brouillard vs un

Causalité, agentivité chauffard ivre

ce comportement semble anodin, ses

Conséquences .

conséquences seront redoutables
Contréle e on n’y peut rien vs aux armes citoyens!
Normes e Un salaud vs un martyr

3.2. Le discours politique

D’aprés Charaudeau, le discours politique est constitué de plusieurs
instances. De plus, il circule, d’'une part, dans I’'espace public, d’autre part,
s’inscrit dans une scéne politique. Pour analyser cette derniére il faut
appréhender:

e Qui lance cette parole, a I'adresse de qui en définissant quelle identité
des partenaires (ici I'auditoire est toujours une entité collective de grand
nombre) et en se fondant sur quelle Iégitimité?



e Dans quelle situation de communication et quel en est le dispositif
d’échange?

e Dans quel but de persuasion, exigeant visées de crédibilité et de
captation de la part de l'instance discursive?” (Charaudeau, 2008: 53)

Par ailleurs, la scéne politique est constituée de l'instance citoyenne et
de l'instance politique qui se trouvent dans une relation passive/active.
L'objectif de I'instance politique est d’agir sur l'instance citoyenne.

3.2.1. Les événements de Gezi

Les événements de Gezi, déclenché le 31 mai 2013, dans le but de protéger
les arbres dans le parc du méme nom, est un mouvement protestataire
rassemblant une multitude hétéroclite tels des gens ordinaires de divers
horizons culturels et ethnique, diverses associations culturelles ou

autres, des syndicats, des groupes d’artistes, d’étudiants, des défenseurs
de la nature, des anticapitalistes, des Kurdes, des Arméniens, des
Musulmans, des Juifs, etc.? Les protestations ont également eu lieu dans
d’autres villes de Turquie, méme si ce mouvement a gardé le nom de
«Evénements de Gezi». Durant plusieurs jours, la police a utilisé une
violence instrumentale et physique réprimant les manifestants avec des
matraques, gaz lacrymogénes, canons a eau... Le bilan fut de 8 morts est
une estimation de prés de 4000 blessés, les indignés furent désignés par le
Premier ministre de I'époque, Erdogan, comme “gapulcular” (littéralement
vandales, racailles, pillards, clochards, etc.). Cette dénomination fut reprise
comme cri de ralliement par les manifestants et est devenue le symbole

du mouvement des désobéissants civils comme le mouvement “gapulcular”
(traduit dans plusieurs langues comme “gapulling”, en anglais et “ghapuller”
en francais)®.

Pourquoi ces événements ont-ils eu lieu?

Le parti PJD (Parti de la Justice et du Développement = AKP en turc) se
qualifiant lui-méme d’islamo-conservateur ou islamiste modéré est au
pouvoir en Turquie depuis 2002. Le PID a fortement affaibli I'influence
laique de I'armée turque et appliqué un programme islamo-conservateur,
particulierement, depuis 2011. Une réforme de I’éducation votée en 2012

283



284

a ainsi renforcé I’'enseignement islamique dans I’école publique primaire
ainsi que dans les colléges et lycées. Le Premier ministre de I’époque a
publiqguement revendiqué qu’il voulait élever une «génération pieuse”.

Par ailleurs, ses projets politiques ont été accompagnés par une politique
autoritaire qui empéche et punit toute critique du gouvernement. Parmi ces
projets politiques controversés, on peut citer:

- Les restrictions, enfreignant ainsi les droits de I’'homme, de la liberté
d’expression et la liberté de la presse, y compris télévisuelle et internet
ainsi que la liberté de réunion.

- La décision unilatérale de nommer le futur troisieme pont sur le
Bosphore, pont Yavuz Sultan Selim, nom fortement critiqué par les
communautés alévies (qui représente de 15 a 30% de la population
turque), en raison du massacre perpétré par ce sultan sur des dizaines
de milliers d’Alevis durant la bataille de Tchaldiran.

- La politique ambigué du gouvernement sur la guerre civile en Syrie est
une autre source de tension sociale dans le pays.

- La loi sur la régulation de la vente et de la consommation des boissons
alcoolisées.

- La loi régressive sur I'avortement.

- La décision de la reconstruction de la vieille caserne en lieu et place du
parc de la place de Gezi.

- La qualification de “deux ivrognes”, par Erdogan, a I’'encontre d’Atatirk et
d’In6nil, deux des fondateurs de la Turquie moderne.

L'autoritarisme du gouvernement est percu comme un élément de discours
identitaire a opposer aux «autres», ce qui a déclenché cette mobilisation
multiculturelle, multi ethnique de la multitude du peuple et qui a commencé
le 31 mai 2013.

3.2.2. La construction des émotions dans le discours politique du
premier ministre

L'actuel président de la république turque était le Premier ministre a
I’époque des événements de Gezi. Il est un «homme pieux d’origine
populaire, charismatique, grand orateur et imbu de pouvoir» (Insel,
2015: 8) et il sait tres bien exacerber les émotions de son public. A la



285

suite des événements de Gezi, il a ainsi organisé plusieurs meetings. Il a
notamment organisé a Ankara, I'un de ces meetings le 4 juin 2013, durant
lequel il a déclaré:

(1)

«(innnn) Leur® seul souci est de plonger la Turquie dans le trouble, mais leur
petit jeu ne fonctionnera pas. Nous ne tomberons pas dans leur piege, leur
traquenard va échouer ici. Ils se prétendent le peuple mais ne voient pas la
masse de tous ceux qui ne vont pas au Parc Gezi. Certains parmi eux m’ont
demandé de ne pas aller en Afrique a un moment pareil. J'ai répondu que
la Turquie n’était plus la Turquie d’'hier. Jai fait le voyage jusqu’au Maroc,
en Tunisie et en Algérie. Quand je suis rentré a deux heures tout Istanbul
s'est précipité a I'aéroport. Comme on peut le voir a Adana, a Mersin et
maintenant ici a Ankara. Leur piége ne fonctionne pas. Nous avons toujours
été partisans du dialogue. Mais ceux qui sont en face de nous n‘ont jamais
voulu le dialogue. Ils ont br(lé, détruit, endommagé des véhicules publics.
Ils ont br{lé des autobus de la mairie ou des véhicules appartenant a nos
concitoyens. Ils ont blessé plus de 600 policiers et martyrisé un de nos
policiers [au sens de tuer], ce qui en fait ipso facto un «martyr»?. »

(2)

Personne n’a le droit d’imposer une direction a la Turquie en dehors du
peuple et de I’'Assemblée. Ce que je vais vous dire est primordial. L'époque
des bandits est révolue dans ce pays. L'époque de la mafia est révolue.
L'époque des régimes militaires est bel et bien terminée. Ceux du Parc Gezi
n‘ont pas connu les poubelles, la saleté de I'’époque. IIs ne se rappellent
pas de I’époque du CHP. Tous ces jeunes n‘ont pas connu |’état de
I'environnement et a quel point I'air était pollué a I'époque. Lorsque j'étais
maire de la ville j'ai tout nettoyé. Mais ils ne le savent pas, ne le voient
pas. C’est au peuple de faire comprendre a ceux qui lI'insultent ol sont les
limites.

Ceux a qui nous devons des comptes, ce ne sont pas certains groupes
marginaux, mais le peuple.

3)

Je vous remercie du fond du cceur pour votre joie et votre énergie.
Aucun doute ne m'assaille, qu‘avait-on dit en prenant la route? Que nous
avons endossé nos linceuls et pris la route. Dans cette vie, dans ce corps



286

nous n‘avons de comptes a rendre a personne d’autre qu’a Dieu. (Pitié/
compassion et indignation/faire appel a la foi).

(4)

Avez-vous déja vu une chose pareille? Tout ce qu’ils font c’est frapper et
casser. S'attaquer aux batiments publics, détruire et brller. Détruire et
briler les véhicules des gens, du peuple. Mais ils n‘en sont pas restés la. Ils
s’en sont aussi pris a nos [littéralement «mes»] filles qui portent le voile.
Ils n'en sont pas restés la. Ils sont rentrés dans la mosquée de Dolmabahge
avec des bouteilles de biére, sans enlever leurs chaussures®,

(5)

Ce n’est pas terminé, mes chers freres. Méme la Cour Européenne des
Droits de I'Homme s’est politisée. (...) Ainsi sous prétexte que j'ai exprimé
ma solidarité vis a vis de mes sceurs qui se voilent pour des raisons
religieuses, on a ouvert un procés visant a faire fermer mon parti [a la
suite de propos tenus par Erdogan en Espagne soutenant le caractére
politique du voile, I’'AKP a été jugé et condamné en 2008 par la Cour
Constitutionnelle pour activités anti-laiques, et est passé tout prés d’une
dissolution]. C’était un de ces articles [mis en cause par la CEDH (Evoquer
le passé et appel a pitié/indignation).

3.2.2.1. Les catégories pathémiques (ou la construction de
I'euphorique et du dysphorique)

Le discours du Premier ministre constitue un discours dialogique fondé
sur la bipolarisation (binarisation) de la société, principalement axé sur
I'opposition coupables/victimes: Eux et Nous.

Agent responsable: Les agents responsables de I'événement ou de la
situation sont les gens qui se révoltent. Ils sont exprimée, par le locuteur,
par les pronoms: IlIs, leur et par les substantifs, bandits, mafia, terroriste,
jeu, complot, CHP, etc.; par les prédicats dysphoriques tels que briler,
détruire, endommager, casser, frapper rentrer dans la mosquée avec des
bouteilles de biere, etc.



287

Agent subi: Les agents subissants ou les victimes de ces événements sont
exprimés, par le locuteur, par les pronoms, nous et par les substantifs:

le peuple, fréres, sceurs, filles etc.; et par les prédicats porter le voile,

endosser les linceuls etc.

Tableau 4 : Construction du pathos dans le discours

Substantif

Prédicat

Pronom

- Peuple, Fille voilée

EUX (I’AUTRE)

Mafia, jeu, complot,

CHP, Les régimes

militaires

- la Cour Européenne
des Droits de
I'Homme

mosquées avec les
chaussures

- Agresser les filles
voilées

- Blesser, endommager,

Martyriser

- S’attaquer aux
batiments

- Plonger la Turquie
dans le trouble

NOUS - Sceur voilée Endosser les linceuls Vous, Nous
- Fréres
Bandit, - Détruire, Bruler,
Groupes marginaux, casser, frapper les
Capulcu, véhicules
Terroriste, - Rentrer dans les

Leur, eux,
ils

Le discours d’Erdogan lancé pendant et apres les événements de Gezi est
basé majoritairement sur les pathos de colére, de pitié (compassion), de
peur qui construisent également et débouchent tout naturellement sur

I’émotion d’indignation. Ce faisant, I'acteur politique fait appel en méme

temps a I'argument d’autorité (faire appel a la foi). Car l'orateur lui-méme

était trés énervé, passionné et ému. Son émotion se lisait dans le ton de sa

voix, de méme que lors de ses gestes et mimiques.

3.2.2.2. Du dysphorique a (la construction de) I’indignation au
travers de la colére

A partir de la dimension dysphorique, le locuteur essaye de construire

I’émotion d’indignation. La construction de l'indignation se fait par la
répétition de mots tels que leur (cinq fois), ils (3 fois), dans la séquence 1;
époque (3 fois) dans la séquence 3. En vue de construire I'’émotion

287



288

d’indignation, il se met (ou feint de se mettre) en colére, il hausse la voix,
il leve la main, ouvre les yeux. L'auditoire se met en colére avec lui et se
révolte contre la communauté que le locuteur définit comme marginale,
terroriste et gcapulcu. Si on se référe au tableau proposé par Plantin, on
peut affirmer que la construction de l'indignation se fait par la quantité
(ils ont bralé des autobus, endommagé, etc.) par le temps, (I’époque des
bandits est finie maintenant).

Par ailleurs, la construction de lI'indignation se fait par l'utilisation de
I'argument - appel a la foi ou a la croyance -. Le locuteur se revendiquant
d’une idéologie islamiste ou conservatrice, il essaye de ranimer I'’émotion de
Iindignation en faisant appel a la foi et a la religion. L'utilisation d’énoncés
tels: «Que nous avons endossé nos linceuls et pris la route. Dans cette vie,
dans ce corps nous n’avons de comptes a rendre a personne d’autre qu‘a
Dieu» et «ils sont rentrées dans la mosquée avec des bouteilles de biere»,
en sont les meilleurs exemples.

3.2.2.3. La construction de la pitié

Le plus grand pathos du discours d’Erdogan que ce soit pendant les
événements de Gezi, mais on serait 3 méme de dire pendant les 12 années
de son «regne» est basé sur un discours de victimisation qui éveille la pitié
chez son auditoire. Autrement dit, la force persuasive de son discours se
nourrit largement de son appel a la compassion qu’il va déclencher surtout
parmi ses électeurs les plus religieux. L'époque ou les filles voilées sont
privées de faire leurs études universitaires. Comment, cet acteur politique
construit-il cette émotion? Son argumentation reléve de la bipolarisation
de la société turque symbolisée et exprimée par I'expression de “ma fille
voilée” en opposition avec “capulcular” qui regroupe indistinctement “les
laiques, les kémalistes, les alévis, les gauchistes, etc.” Il faut signaler

que ce pathos a pour but de ranimer les peurs/craintes des partisans

du PID envers les kémalistes. D’aprés Nilufer Gole (Gole, 2013) Erdogan
“rembobine le film, et il ravive la blessure des musulmans vis-a-vis de la
République, alors qu’elle a été cicatrisée par I’AKP lui-méme. On revient a
une représentation ancestrale du musulman comme figure de l'opprimé,
alors méme que ce sont les classes séculiéres de la République qui sont
vulnérabilisées et stigmatisées actuellement, par le pouvoir majoritaire”.
Autrement dit, le pathos anti-Gezi procéde a une argumentation basée

par le locuteur, sur la bipolarisation de la société turque, coupable/victime

288



comme on |'a déja affirmé, la majorité - le peuple qui souffre - d’'une

part, et d’autre part, — la minorité - définie comme un groupe marginal et
terroriste qui est responsable de la souffrance que le premier groupe a subi
et continu de subir.

3.2.2.4. La construction de la peur, de I'angoisse au travers de la
théorie du complot

Carl Schmitt dans La notion de politique. Théorie du partisan (1932), estime
que «l'objet spécifique de la politique est, selon lui, la distinction ami/
ennemi». Il écrit notamment que le politique est «ce qui est censé étre
atteint, combattu, contesté et réfuté». Dans Le bouc émissaire (1982),
René Girard reprend cette idée et souligne que la désignation d’'un ennemi
commun va constituer un ciment efficace pour construire un groupe: la
dramatisation des périls extérieurs permet de discréditer toute opposition
interne, au motif qu’elle profite objectivement a I'adversaire (Charaudeau,
in Rinn, 2008 : 55).

De méme que, le PID et particulierement le chef de ce parti, a opté, en
face du mouvement protestataire de Gezi, pour une thése de complot qui
fait que le mouvement «sincére et naif» a l'origine des protestataires

du parc Gezi aurait été repris, une fois le mouvement lancé, par des
comploteurs qui auraient profité de I'occasion pour le faire dégénérer en
un soulévement de «Vandales» pour faire tort a I'image de la Turquie et
ainsi saper, par cette voie, sa montée en puissance. La these du complot
dont les instigateurs sont les médias occidentaux, les gouvernements
occidentaux qui, par ailleurs (ce qui en constitue un élément
contradictoire), ont toujours appuyé le PIJD dans son combat livré contre la
tutelle de I'armée constitue I’'un des arguments principaux du président de
la république turque.

La théorie du complot avancé par le locuteur vise a susciter chez l'auditoire
I’émotion de peur. Cette émotion est de fait construite par les mots,
trouble, attaquer la fille voilée, etc. La construction de la peur et de
I'angoisse permet au locuteur de déboucher également sur I’émotion de
menace. Les notions de menace et de peur sont suscitées par l'opposition
entre époque passée et époque présente de la Turquie. Il ressuscite les
anciens clivages du passé (CHP, I’'Etat républicain laique) pour légitimer les
émotions de menace et de peur.

289



290

CONCLUSION

Le discours politique, ou les acteurs font semblant de dire la vérité, s’est
de plus en plus déplacé du lieu du logos vers celui du pathos. Car ce qui est
important «n’est pas tant la vérité de cette parole lancée publiquement,
mais sa force de véracité» (ibid. 54). Autrement dit, le discours, ou

les arguments fondés sur la rationalité, a laissé sa place au profit d'un
discours qui ranime chez l'auditoire les émotions. C’est pourquoi les acteurs
politiques, pour persuader leur électorat, donnent de I'importance a la
maniére (la forme) dont ils s’expriment plus qu’au contenu (le fond) de leur
discours. Dés lors, le pathos tient de I'idéologie. Ainsi, les acteurs politiques
construisent leurs discours ou leur campagne électorale afin de réveiller
certaines émotions de l'auditoire a leur avantage. Ils essayent d’exacerber
leur sentiment de peur, d’indignation, pitié etc. Ainsi, le premier ministre a
I’époque des événements de Gezi, excelle a ranimer chez les partisans du
PDJ, I'’émotion de colére, d’indignation, contre le mouvement protestataire
de Gezi, pourtant d’origine pacifique. Et ce faisant, il utilise tous les
procédés pathétiques et discursifs liées aux sentiments, aux croyances, etc.

NOTES

1 | La distinction et les rapports entre conviction et persuasion, ou «convaincre »
est associé a « raisonner» et donc au logos tandis que « persuader » est le plus
souvent associé a « séduire » ou méme «manipuler» et donc aux passions du
locuteur décidé a imposer son point de vue de gré ou de force (Danblon, 2005 ;
Charaudeau, 2005a, p. 62, 2005b, 2008).

2 | Selon la fondation turque des droits de I’'homme, du 28 mai au 4 juin,
environ 640000 personnes ont participé a ce mouvement protestataire. Des
manifestations ont eut lieu dans 78 des 81 provinces de Turquie. Les principales
manifestations se sont déroulées a Istanbul ot I'on a dénombré pas moins de
100000 protestataires, Ankara est la seconde ville qui a été la plus marquée par
I'ampleur des manifestations avec une mobilisation rassemblant prés de 40000
individus.

3 | La signification herméneutique de “capulcular” en plusieurs langues donne un
terme positif d’auto-identification de “bandit urbain”, traduit la micro-identité
des subalternes (subculture) et des minorités marginalisées.

4 | Le discours du locuteur est fondé majoritairement sur une argumentation
constitué par les catégories euphorie/dysphorie. En vue d’en faciliter la
lecture, nous avons mis en italiques les catégories euphoriques et en gras les
dysphoriques.

5 | L‘affirmation a été contredite par la famille du policier qui affirme que le policier
décédé a Adana est tombé du pont et n‘a pas été poussé.



291

6 | La mosquée a abrité des manifestants qui s‘abritaient des interventions
policiéres. L'Imam de la mosquée a nié avoir vu des gens boire de I'alcool.

BIBLIOGRAPHIE

Amossy R. (1999), «L'ethos au carrefour des disciplines. Rhétorique,
pragmatique, sociologie des champs», Images de soi dans le discours.
La construction de l’ethos, Lausanne, Delachaux & Niestlé.

Amossy R. (2000), L’Argumentation dans le discours, Paris, Armand Colin.

Amossy R. (2005), «Rhétorique et communication politique. L'exemple du
clip électoral, Israél, 2003 », Argumentation et communication dans les
médias, M. Burger, G. Martel éd. Montréal, Nota Bene.

Angenot M. (1997), La Propagande socialiste. Six essais d‘analyse du
discours, Montréal, Balzac.

Bonnafous S. (2001), «L'arme de la dérision chez Jean-Marie Le Pen»,
Hermes, n°® 29.

Bonnafous S., Ciron P., Ducard D., Levy C. éd. (2003), Argumentation et
discours politique, Rennes, Presses universitaires de Rennes.

Breton P. (1997), La Parole manipulée, Paris, La Découverte.

Breton P. (2006), L’Argumentation dans la communication, Paris, Editions La
Découverte.

Breton P., Gauthier G. (2011), Histoire des théories de I'argumentation,
Paris, Editions La Découverte.

Charaudeau P. (2000), «Une problématisation discursive de I’émotion. A
propos des effets de pathémisation a la Télévision», Plantin (dir), Les
Emotions dans les interactions, Lyon, Arci/Presses universitaires de
Lyon.

Charaudeau P. (2005)a, Le Discours politique. Les masques du pouvoir,
Paris, Vuibert.

Charaudeau P. (2005)b, «Quand I'argumentation n’est que visée persuasive.
L'exemple du discours politique », Argumentation et communication dans
les médias, M. Burger, G. Martel éd., Montréal, Nota Bene.



292

Charaudeau P., «Pathos et discours politique», Rinn (dir) (2008), Emotions
et discours. Usage des passions dans la langue, Rennes, Presses
universitaires de Rennes.

Charaudeau P. (2013), La Conquéte du pouvoir. Opinion, persuasion, valeur.
Les discours d’une nouvelle politique, Paris, L'Harmattan.

Charaudeau P., Maingueneau D. (2002), Dictionnaire d‘analyse du discours,
Paris, Seuil.

Danblon E. (2002), Rhétorique et Rationalité, Bruxelles, Ed. de I’'Université
de Bruxelles.

Danblon E. (2005), La Fonction persuasive, Paris, Armand Colin.

David-Blais M. (1995), L’Argumentation nationaliste est-elle nécessairement
irrationnelle.

Doury M., Moirand S. (2004), Argumentation d‘aujourd’hui, Paris, Presses
universitaires Sorbonnes.

Ducrot O. (1984), Le Dire et le dit, Paris, Ed. De Minuit.

Gauthier G. (1995), «L'argumentation périphérique dans la communication
politique. Le cas de l'argument ad hominem», Hermés, n° 16,
Argumentation et rhétorique.

Insel A. (2015), La Nouvelle Turquie d’Erdogan. Du réve démocratique a la
dérive autoritaire, Paris, Ed. La découverte.

Kerbrat-Orecchioni C. (1981), «Argumentation et mauvaise foi»,
L’Argumentation, Lyon, Presses universitaires de Lyon.

Kerbrat-Orecchioni C. (1999), L’Enonciation. De la subjectivité dans le
langage, Paris, Armand Colin.

Kerbrat-Orecchioni C. (2000), «quelle place pour les émotions dans la
linguistique du XX siécle?» in Plantin C. et al. (éds), Les Emotions dans
les interactions, Lyon, PUL.

Le Bart C. (1998), Le Discours politique, Paris, PUF (Que sais-je?).

Maingueneau D. (2014), Discours et Analyse du discours, Paris, Armand
Colin.



Parret H. (1995), Les Passions. Essai sur la mise en discours de la
subjectivité, Paris, Editions de Mardaga.

Plantin C. (1996), L’Argumentation, Paris, Editions du Seuil.
Plantin C. (2005), L’Argumentation, Paris, PUF, QSJ.
Plantin C. (2011), Les Bonnes raisons des émotions, Berne, Peter Lang.

Perelman C. Olbrechts-Tyteca L. (1958), Traité de I'argumentation. La
nouvelle rhétorique, Bruxelles, Université de Bruxelles.

Robrieux J.J. (2005), Rhétorique et Argumentation, Paris, Armand Colin.

REFERENCES ELECTRONIQUES

Argumentation et discours politique, Mots. Les langages du politique
[En ligne], 94 | 2010, mis en ligne le 17 décembre 2012, consulté le
02 janvier 2014. URL: http://mots.revues.org/19843; DOI: 10.4000/
mots.19843.

Bozarslan H., «A Istanbul, sur la place de la Division»
http://www.lemonde.fr/idees/article/2013/06/04/a-istanbul-sur-la-place-
de-la-division_3423924_3232.html

Gole N., «Le jardin Gezi occupé voit refleurir la liberté»
http://www.lemonde.fr/idees/article/2013/06/06/le-jardin-gezi-occupe-
voit-refleurir-la-liberte_3424795_3232.html

293






Le soufisme, un remede contre les dérives
de l'islamisme radical?

Ijjou Cheikh Moussa

Il y a une trentaine d’années, on ne parlait que de «sécularisation» et

la plupart des spécialistes du fait religieux pensaient que la religion était
condamnée a plus ou moins court terme. Mais depuis les années 70,

la prédiction de Malraux, selon laquelle, le XXI€ siécle serait religieux,
voire spirituel, sous peine d’inconsistance», semble se réaliser: on
constate partout, en Orient comme en Occident, le retour indéniable du
religieux. Loin de se cantonner a la sphére privée, il est bien visible, dans
I'espace public, dans les débats politiques; il est au cceur de l'actualité
internationale. Certains critiques ont vu dans ce retour un échec des
prédications de Nietzche annongant «la mort de Dieu». D’autres le lient
aux conséquences de la crise du postmodernisme: I'effondrement des
idéologies, la mondialisation, qui conduit a I'uniformisation des cultures,
la crise des valeurs des institutions et des anciens cadres de vie, tous ces
facteurs ont contribué, selon eux, au retour du religieux, qui vient occuper
I'espace vacant.

Le Maroc n’échappe pas a ce retour du religieux, méme si dans son cas, on
ne peut pas parler de retour mais plutot de «renouveau ou redéploiement»
du religieux, car, comme le souligne le politologue Mohamed Tozy, «l'idée
de retour suppose une absence du religieux a un moment donné de
I'histoire de ce pays'», absence que la réalité de la société marocaine
contredit. Rappelons que la religion islamique est le pilier de I'Etat et de

la société; elle est une composante fondamentale de l'identité marocaine,
jamais démentie depuis l'islamisation du pays au 8e siecle. Le moindre
geste, le moindre acte du Marocain ont toujours un substrat religieux.
Ajoutons a cela que lislam, de par la constitution, est la religion officielle
de I'Etat; la devise du royaume est «Dieu, la Patrie, le Roi» et le souverain
est le commandeur des croyants, Amir al-Mouminine, qui veille a la

sauvegarde de l'islam et de ses valeurs (art. 41 de la nouvelle constitution).

Cependant, méme si le référentiel religieux demeure I'un des éléments
fondamentaux de l'identité nationale marocaine, on assiste, depuis les

295



296

années 70-80, d'une part, a la montée en puissance de l'islamisme, et
d’autre part, a un regain d’intérét pour les confréries soufies.

Les mouvements islamistes marocains, qui s’appuient, en grande partie, sur
I'idéologie politique des Fréres musulmans (Ikhwan al-muslim{n) et sur le
salafisme et le wahhabisme en ce qui concerne la croyance et la pratique
religieuses, reprochent aux pouvoirs politiques «d’avoir échoué dans leur
mission de réalisateurs du progrés, et cela parce qu’ils ne gouvernent

pas selon la loi d’Allah (la charia) et les «vraies» valeurs de Iislam?».

Ils militent pour que la chari’a soit la source essentielle de la Iégislation
marocaine et défendent «toutes les formes et les moyens possibles pour
aboutir [au] califat®». Ils ont aussi une vision littéraliste des textes sacrés.
Leur doctrine entend «promouvoir un islam monolithique «purifié » des
pratiques culturelles locales qu’elle considére soit comme des bida' (sing.
bid'a: innovation blamaéble), des shirk (litt. Associationnisme), soit comme
des khurafat (mystifications, superstitions)?».

Zidane Mériboute affirme que l'idéologie islamiste est fondamentalement
inspirée de la pensée d’Ibn Taymiyya, «reprise et développée par quatre
grands penseurs de l'islamisme, a savoir le cheikh Muhammad Ibn Abd-
al Wahhab (wahhabisme), Hasan al-Banna (freres musulmans), Sayyed
Qutb (qutbisme) et Abdallah Azzam (djihadisme)®». Il résume ainsi leurs
principales théses:

- «La connaissance et le pouvoir public est exclusivement des dons de
Dieu et ne s’exercent qu‘a travers le Coran et la charia.

- Les musulmans ne doivent obéissance qu’a I'ordre divin (charia) régi
par le califat. Par conséquent, ils sont tenus de rejeter la laicité et la
démocratie sous leurs formes occidentales...

- Le bon musulman doit tenter au tawhid (unicité de Dieu), rejeter toute
relation avec d’autres divinités (shirk) et s’abstenir de pratiquer le culte
des saints (chez les soufis) ou de s’adonner a la danse, a la musique, au
chant et aux arts.

- Le musulman doit éviter de s’écarter d’une interprétation littérale des
textes sacrés et respecter la double regle d’al-Wala wal Bard’a’ (alliance
et désaveu au nom de Dieu). Ce commandement est essentiel a la
foi islamique. Congu par Ibn Taymiyya et développé par les penseurs
islamiques successifs, il doit permettre de conclure une «alliance »
(al-Wala) par amour de Dieu et d’établir des relations plus confiantes,



plus affectives et charitables avec les membres de la communauté

musulmane. Quant a a regle du désaveu (al-Baré‘a’), elle intime 'ordre
de désavouer, voire de déteste les Koufar (mécréants)...

- Enfin, ces courants doctrinaux placent le djihad au sommet des
commandements donnés aux croyants®...».

Un lieu commun de la science politique veut que ce que I'on appelle
«islamisme», s‘oppose au soufisme. Le soufisme serait I'expression d’un
islam tolérant et quiétiste, I'islamisme au contraire un islam politique
voire violent. Le soufisme (tasawwufr) est traditionnellement défini comme
étant «la spiritualité, ou la mystique de la religion islamique’» et dont la
forme institutionnelle est la confrérie (tariga) qui rassemble des disciples
autour d’un maitre. Il vise I’'excellence dans la foi et le comportement dans
le cadre de la religion. La science du soufisme fut exposée dés I'époque

de Junayd, au IV® siécle de I’'Hégire. Au Maroc, le soufisme existait dés

les premiers siécles de I'Hégire. Le soufisme confrérique par contre y est
apparu assez tardivement. La terre marocaine abrite actuellement plusieurs
confréries soufies:

- la Chadiliya fondée par Abou Hassan Al-Chadili (1196-1258);

- la Jazouliya: fondée au cours du XI® siécle par I'Imam Jazouli, un des
sept saints patrons de Marrakech;

- la Cherkaouiya: fondée a la fin du XVI® siécle par le maitre Cherkaoui;
- la Ouazzaniya: d’origine Jazouli, fondée par Abdellah Chrif Quazzani;

- la Derkaouiya: fondée par Moulay Arbi Darquaoui a la fin du
XVIII® siécle;

- la Tijanya: se référant a Sidi Ahmed Tijani, mort a Fés;

- la Fadiliya: fondée par Muhammad Fadil et diffusée dans tout I'ouest
saharien par cheikh Ma’ al-'Aynayn;

- la Qadirya Boutchichiya: la plus «jeune» et la plus médiatisée, créée par
Sidi Boumediene Boutchich au début du XX® siécle.

A ces confréries il faut ajouter les confréries du soufisme populaire: celle
des Aissawas, fondée au XVI® siécle par le Al-Hadi Ben Aissa de Meknés, dit
aussi «Cheikh Al Kamel» (Le maitre parfait), celle des Hamadcha, Fondée
par le Saint Sidi Ali Ben Hamdouch au XVII® siécle et celle des Gnawas,
descendants des anciens esclaves issus d’Afrique subsaharienne, qui se

297



298

sont constitués en confrérie a la fin du XIX® siécle. Toutes ces confréries se
rattachent aux deux branches importantes du soufisme: la Qadiria fondée
par le Cheikh Moulay Abdal Qadir Al Jilani, I'un des maitres soufis les plus
populaires en Islam et la Chadiliya, fondée par I'imém Chadili (1196-1258).

Ces confréries connaissent ces derniéres années un regain d’intérét, au
point que certains parlent d’'un «réveil soufi» (sahwa sdfiyya) qui vient
contrer le «réveil islamique» (al-sahwa al-isldmiyya)’ des activistes
fondamentalistes.

Les groupuscules salafistes et wahhabites considerent le soufisme comme
une hérésie qu’il fallait éradiquer. Le premier grief fait au soufisme est

la non existence du terme a I'époque du Prophete et qu’il est hors la Loi
(chari’a). Ces allégations ont été réfutées par le grand islamologue Louis
Massignon: «C’est du Coran, constamment récité, médité, pratiqué, que
procede le mysticisme islamique, dans son origine et son développement®».
De méme, Annemarie Schimmel déclare: «Nicholson n’a pas compris que
le mouvement ascétique du début [de I'islam] pouvait sans difficulté étre
expliqué a partir de ses racines islamiques et que, par conséquent, la forme
originale du soufisme était un produit naturel de l'islam lui-méme®.» II
nous faut souligner que l'axialité islamique du soufisme était déja établie
par lI'imam al-Junayd, le premier théoricien du soufisme, surnommé «le
Seigneur de l'ordre des soufis» (Sayyid at-tayfa), et qui reste la référence
majeure de la plupart des confréries soufies. Selon Iui, le soufisme est
déterminé par le Coran et la Sunna: «Ne suivez jamais quelqu’un qui

ne maitrise ni le Coran ni la Tradition du Prophéte, car notre science [le
soufisme] est totalement liée & I'un et a l'autre'®. » Par ailleurs, la réalité
du soufisme est clairement formulée dans le célébre hadith dit de Jibril
(Gabriel), ou le Prophéte interrogé au sujet de /’ihsan, qui signifie la
perfection et I'excellence dans la foi et le comportement, dit: «[...] c’est
que tu adores Dieu comme si tu Le voyais, car certes si tu ne Le vois pas,
Lui te voit.» (An ta'buda llah k&’nnaka taréhu, fa in lam takun tarédhu fa
innahu yardk)*.

Un autre grief fait au soufisme par les islamistes est son organisation en
confréries. Celles-ci leur apparaissent comme une innovation blamable
(bid'a dhaléla) et une rupture d’unité de la communauté des croyants
(Oumma), congue comme une et indivisible. Ils leur reprochent aussi d'avoir
collaboré avec la puissance coloniale et de pratiquer le culte des saints.
Rappelons a ce propos la destruction par les islamistes radicaux des sept



mausolées sur les seize de Tombouctou; le saccage de plusieurs mausolées
soufis en Lybie, la destruction d’un sanctuaire soufi a Lahore; mais aussi
en Tunisie ol 37 mausolées ont été détruits ou incendiés par les salafistes,
dont le mausolée de Menzl bouzelfa attribué au saint soufi Abdel Qader

El Jilani (le 19 janvier 2013).

Ce qui est extrémement intéressant c’est que, dans le cadre de la

guerre contre le terrorisme, le soufisme est promu comme une idéologie
alternative a I'extrémisme et au radicalisme des groupes djihadistes. Selon
certains auteurs, seul le soufisme semble a méme d’endiguer le fléau de
I'islamisme radical et concurrencer pacifiquement I'Occident. Ainsi, dans
son livre La fracture islamique: demain le soufisme?'?, Zidane Mériboute
met en exergue le réle que peut ou que doit jouer le soufisme sur la

scéne islamique contemporaine. Selon cet auteur, le soufisme serait une
alternative endogéne aux dérives de I’'extrémisme religieux et I’espoir pour
I'Islam et le dialogue entre les civilisations. Dans son livre Soufi ou mufti?
Quel avenir pour l'islam?, lI'islamologue frangaise Anne-Marie Delcombre
présente cette opposition comme étant la plus déterminante dans ce que
sera l'islam de demain: «II lui faut choisir entre la figure emblématique

du mufti, symbole d’une religion |égaliste qui enferme le croyant dans les
carcans des préceptes, et celle du soufi, animé davantage par la quéte
spirituelle, par une foi qui valorise davantage I'expérience du divin3. »

Au Maroc, la monarchie, qui a entrepris la restructuration du champ
religieux, a choisi de maniéere trés volontariste de favoriser les confréries
soufies pour contrer les intentions des fondamentalistes et pour favoriser
un islam de tolérance et d’ouverture. Elle réalise I'entretien des zawiyas,
leur fait des dons matériels et financiers, exonére d’impdts la famille des
shioukhs et encadre les ziydrates annuelles. En 2002, Ahmed Toufig, un
adepte de la confrérie Boutchichiya, est nommé ministre des Habous et des
Affaires islamiques. Ce dernier fait I'apologie du soufisme dans lequel il voit
une alternative contre I'islamisme radical :

«Nous assistons aujourd’hui auprés du grand public et méme chez les
intellectuels a une demande de savoir, curiosité positive a I’égard du
soufisme comme alternative au rigorisme religieux réductionniste et aux
lectures trop séches des textes fondamentaux. Car le soufisme est la
dimension la plus profonde d‘une religion, l'islam, et il est bien autre chose
gu’un mysticisme aspirant a un universalisme syncrétique.

299



300

Plus significatif est le massage de sa Majesté Mohammed VI a l'occasion de
la Premiere Rencontre Internationale Sidi Chiker des affiliés au soufisme,
tenue les 10-12 septembre 2004 a Marrakech, dans lequel il souligne le
role éducatif que peut jouer le soufisme dans la promotion des valeurs de
tolérance et d’ouverture a I'Autre:

«[...] Le Maroc a connu, tout au long de son histoire, des confréries soufies
fondées par des maitres éducateurs reconnus pour leur mansuétude et leur
clairvoyant discernement et considérés comme des modeéles de conduite
morale a suivre. Ces confréries furent des écoles spirituelles et éducatives
ayant servi I'Islam en contribuant a la consécration de ses préceptes, a
I'approfondissement de la connaissance de ses régles et a son adaptation
aux lieux et aux conjonctures. [...]

Celui qui contemple I'histoire du soufisme au Maroc trouve dans la
pratique et les expressions de ses adeptes aussi bien auprés des élites
que des catégories populaires, ce qui constitue I'apanage des soufis
d’autres pays, une grande affirmation des go(ts et raffinements et une
profonde compréhension du Coran. Les soufis du Maroc ont par contre une
particularité illustrée par leur penchant social, éducatif et moral [...]

Mesdames et Messieurs,

Dans le monde d’aujourd’hui, I'Humanité a surtout besoin de faire prévaloir
les valeurs de tolérance, de solidarité, d'altruisme et de rejet des égoismes
les plus farouches. Aussi, les musulmans ont-ils besoin de raviver leurs
nobles valeurs morales idéales dans l'agir et la coexistence de maniére
avenante avec |'Autre.

Il est incontestable que les significations que nous revivons lorsqu’on
évoque les grands soufis et leur précieux apport a la civilisation islamique,
nous permettent, nous qui sommes attachés aux principes de la Sounna,
de nous tourner vers ces sources pures de la création, tenant compte du
primat statuant que ce qui est inspiré du Livre et de la Sounna ne peut étre
considéré comme un patrimoine figé ou une tendance désuéte!. »

Et dans son message aux participants aux Troisiémes assises des adeptes
de la Tariga Tijaniya tenues a Fés les 14-16 mai 2014, il met I'accent sur le
role du soufisme dans le combat contre I'extrémisme aveugle:



«Cette politique éclairée, que Nous menons avec foi et détermination,
s’inscrit dans une optique unitaire résolue et dans une stratégie ambitieuse
fondée sur la dynamisation du réle du soufisme dans la dissémination de
la sécurité spirituelle et la diffusion des valeurs d’amour et de concorde,
loin du fanatisme et de la haine. C'est dans ce contexte que la Tariqga
Tijania tient les présentes assises. Elle s'appréte a se pencher sur des
questions internes, celles relatives a ses zaouias et a la coordination entre
les responsables de ses organes. Elle va engager des échanges de vues
afin d’élaborer des plans d’action pour une mise a niveau de I'éducation
spirituelle a la lumiére des nouvelles réalités. Tout cela traduit a quel point
vous mesurez la nécessité pour la Tariga Tijania de remplir pleinement sa
mission dans cette conjoncture historique pour les sociétés musulmanes.
En effet, celles-ci [les sociétés musulmanes] ont besoin, plus que jamais,
du concours de tous les oulémas, théologiens, soufis et autres parties
prenantes pour relever le défi de I'extrémisme aveugle et contrecarrer les
démons du séparatisme et de la division. Pour répondre a une exigence
aussi pressante, il n’y a d’autre choix que de procéder a une mobilisation
collective de tous ceux qui appellent a un Islam médian dans sa démarche
sunnite en terre d’'Islam. Car il s'agit de barrer la route aux chantres du
radicalisme, du terrorisme, de la dissension, du démembrement et des
doctrines mystificatrices®®. »

Pour mieux saisir le role que peut jouer le soufisme dans le combat contre
I'extrémisme et le fanatisme, nous allons interroger la doctrine du Cheikh
Muhyiddin Abd Al-Q&dir Al-Jilani (1077-1166). Ce choix s’explique, d'une
part, par le fait que Sidi Abd Al-Qadir Al-Jilani demeure quotidiennement
cité, la population marocaine, notamment les vieilles générations, en
appelle souvent a sa protection, et, d’autre part, parce qu’il occupe une
place centrale dans I'histoire du soufisme et qu’il inspire la confrérie soufie,
la Qadiriya Boutchichia, la plus en vogue en Maroc®®.

Abd Al-Qadir Al-Jilani naquit le mois de Ramadan de I'année 470 de I'Hégire
(1077) a Jilan, en Iran. Il était par son pére descendant d’Ali Ibn Abi Talib,
gendre du prophéte. Pour terminer ses études religieuses, il s’installa

a Bagdad et suivit les enseignements de Abou Said Al-Makhrami, un
homme ascete et pieux, qui dirigeait alors une célébre école religieuse.
Rapidement, son intelligence et sa supériorité se manifestérent, a tel point
que les riches lui vinrent en aide. Il se consacra a I'enseignement et aux
préches. Il surpassa ses enseignants dans I'observation de la bonté, du

301



302

renoncement et des principes. Il mourut en 561 H/1166 et fut inhumé,
suivant sa volonté, dans le hall de son école.

Abd Al-Qadir Al-Jilani fut le phare de son époque dans les sciences
spirituelles et les disciplines relatives a la Loi divine. Sa réputation fut telle
dans les sciences du soufisme et de la sharia qu'il finit par étre surnommé
le pOle de l'islam (Qutb Al-Islam). Ibn Taymiyya, théologien hanbalite

du XIII® siécle dont les enseignements constituent une des sources
d’inspiration principales des salafistes dit de lui:

«Sheikh “Abd Al-Qadir Al-Jilani, que Dieu lui fasse miséricorde, ainsi que
ses semblables, sont parmi les plus illustres sheikhs de leur époque,
ordonnant le strict respect du shar’ (Iégislation islamique), des Ordres
[Divins] et des interdits, en leur donnant la prééminence sur le goQt
(dhawq) et la fatalité. Il est du nombre des plus illustres sheikhs qui
enjoignaient a abandonner la passion, la volonté propre. [...] Il ordonne au
sélik (cheminant dans la voie de Dieu) de ne pas avoir de volonté propre a
la base, pour vouloir ce que Dieu Exalté Soit-Il veut!’.»

De méme Abdessalam Yassine le chef spirituel du mouvement islamiste
Al Adl wal ihsane dit de lui:

«Cet homme pieux - que Dieu l'ait en sa miséricorde - n’est pas l'unique
témoin de ce secret qu’est le compagnonnage des amis de Dieu. Nous
faisons référence a lui justement parce qu’il y a un consensus des oulémas
de 'Oumma sur sa piété, sa guidance et sa vertu'®. »

Ses ceuvres les plus réputées sont les suivantes:

- Al-Ghunya li Talibi Tarig Al-Hagq*°(Provisions suffisantes pour ceux qui
cherchent la voie du Vrai): il s'agit d'une des présentations les plus
concises qu’on ait jamais écrites de I’école juridique de I'imam Ibn
Hanbal, comprenant les enseignements solides de Ahl As-Sunna sur la foi
et le soufisme.

- Al-Fath Ar-Rabbéni wal-Fayd Ar-Rahméni (L'Ouverture Seigneuriale et la
Manne du Miséricordieux), recueil de sermons destinés aux éléves et aux
maitres de la voie soufie et a tous ceux qu’attire la perfection, traduit
en frangais par Muhammed al-Fatih sous le titre Enseignements soufis :
lillumination céleste et les effluves de la miséricorde divine®.



- Futuh Al-ghayb, traduit en francais par Nabil Badrawi sous le titre L’Accés
au mystére®!, et par Messaoud Boudjenoun sous le titre La Purification
des cceurs®?.

- Jald’u al afhdm, traduit en frangais par Messaoud Boudjenoun sous le
titre Réveil des coeurs®.

- Sirr Al-Asrér, traduit en francais par Abd-el-Wad(d Bour sous le titre
Secret des secrets®®.

A ces ceuvres s’ajoute son recueil de poésie, Diwan Al-Jilani, recueilli et
annoté par Youssef Zidane?>.

Contrairement aux allégations des détracteurs du soufisme, sa doctrine
prone le respect de la sharia; elle est fondée sur le Coran et la Sunna du
Prophéte:

«Toute vérité qui ne correspond pas a la législation est une hérésie
(zandagga). Chemine vers le Vrai (Al-Hagq) en battant des ailes du Coran
et de la Sounna. Et présente-toi devant Lui, main dans la main avec le
Messager d’Allah, paix et bénédiction de Dieu sur ui®®.»

Dans son discours sur le Tasawwuf, il nous livre les bases sur lesquelles il
est établi:

Le Tasawwuf ne consiste pas a acquérir la connaissance par les discussions,
les «joutes oratoires» (gil wa gdl), mais par la faim, la rupture des
habitudes et I'éloignement des choses plaisantes [pour I'individualité].

N’aborde pas un faqgir avec la science, tu I'effaroucherais, mais aborde-le
plutét avec la bonté - La science éloigne d’emblée et la bienveillance (rifqg)
crée l'intimité.

Quant au Tasawwuf, il est béti sur huit qualités (khisél):

- la Générosité (Sakhéda), sur le modele de notre seigneur Ibrahim
[Abraham];

- la Satisfaction (Ridha), sur le modéle de Ishaq (Isaac);
- la Patience (Sabr), sur le modeéle de Ayy(b [Job];

- I'Expatriation (Ghurba), sur le modéle de Yahya [Jean];
- I’Allusion (Ishéra), sur le modele de Zakariya [Zacharie]

- la Sagesse divine (at-Tasawwuf), sur le modéle de M(issé [Moise];

303



304

- les Pérégrinations (Siydha), sur le modéle de notre seigneur ‘Issa
[Jésus];

- la Pauvreté (Fagr), sur le modele de notre seigneur et Prophete
Muhammad, que la grace et la paix soient sur lui ainsi que sur ses fréres
d’entre les Prophétes et les Envoyés, toutes leurs familles (A/) et tous
leurs compagnons?’.

Il dénonce la fausse dévotion:

«Le faux dévot a un habit propre mais son coeur est souillé. Il donne
I'impression de renoncer aux choses licites mais répugne a gagner sa vie
honnétement. Il se sert de sa religion comme gagne-pain. En général il ne
s’abstient pas de ce qui est défendu. Il use de ce qui set incontestablement
illicite. Il cache son affaire aux gens du commun et ne la dissimule pas a
I’élite. Tout son renoncement et son obéissance ne sont qu’apparence. Son
extérieur est brillant mais son intérieur indique sa ruine. Malheur a toi!
L'obéissance a Dieu se fait avec le coeur, non avec la forme extérieure®®.»

Ainsi que l'injustice:

«0 serviteur de Dieu, prenez garde aux injustices, car elles formeront les
ténébres du Jour de la résurrection! L'injustice noircit le coeur et le visage;
prenez garde a l'invocation de l'opprimé! Prenez garde aux pleurs de
I'opprimé! Prenez garde a la brllure du coeur de I'opprimé! Le croyant ne
mourra qu’‘aprés avoir vu son oppresseur payer son injusticezg.»

Il enseigne le sens de I'amitié:

«Sors l'ici-bas de ton cceur, et dépose-le dans ta main, ainsi il ne te nuira
pas, ainsi que le sens de I'amitié: Si un de mes amis est exposé au danger,
je le sauverais, que je sois présent en ce monde ou présent dans l'autre
monde, car mon cheval est sellé, ma lance est a ma portée, mon glaive est
dans son fourreau, mon arc tendu pour la défense de mes compagnons et

130

de mes amis ! Tandis que peut-étre, ils ne le savent méme pas .»

Il recommande I'amour de son prochain:

«[...] soyez fréres et ne vous témoignez pas de I'animosité; rassemblez-
vous dans l'obéissance et ne vous divisez pas; aimez-vous et ne vous
haissez pas; purifiez-vous des péchés et ne les laissez pas vous souiller et
embellissez-vous avec l'obéissance a votre Seigneur?>!»



305

Il appelle au jihad, mais a la forme guerriére pour la foi, il préfere jihad an
nafs, la guerre qui meéne a la purification de I'ame:

«Ne sois pas oublieux des convenances (spirituelles)! Regarde vers Celui
qui te regarde. Sois tourné attentivement vers Celui qui te donne Son
Attention. Aime Celui qui t'aime. Réponds a Celui qui t’'appelle. Tends ta
main a Celui qui t'empéche de tomber, qui te fait sortir des ténébres de
ton ignorance, qui te sauve de ta perdition, qui te lave de tes impuretés,
qui te libére de I'état cadavérique, de tes imaginations abjectes, de la nafs
qui ordonne le mal, de tes associés égarés et égarant, tes diables, tes amis
intimes, ignorants qui se tiennent en embuscade sur le chemin du Vrai et
qui s'interposent entre toi et toute chose précieuse et rare3?. »

Ces quelques extraits des écrits du soufi Abd Al Qadir Al-Jilani nous livre
le vrai visage de l'islam, un islam traditionnel, humain, ouvert et tolérant,
de paix et d’amour, qui se trouve étre aux antipodes de «l’islam» violent,
rétrograde et misogyne de l'islamisme radical.

Le soufisme peut-il étre un rempart contre l'islamisme? Malgré ce que nous
venons de dire du soufisme, il est difficile de répondre par I'affirmative.
Peut-il échapper a l'instrumentalisation politique? Le seul rempart contre
les dérives religieuses de tous bords est de garantir I'enseignement, la
santé, assurer une redistribution des richesses pour réduire les inégalités
entre les citoyens et instituer la liberté confessionnelle.

NOTES

1 | M. El Ayadi, H. Rachik, M. Tozy, L'Islam au quotidien. Enquéte sur les valeurs
et les pratiques religieuses au Maroc, Casablanca : Ed. Prologues, 2007,
p. 226-227.

2 | Cf. Ahmed Chanfi, « Introduction : le renouveau de l’islam soufi », Archives des
sciences sociales des religions, n°® 135, 2006, p. 9.

3 | Voir I’'entretien de Mostafa al Khalfi avec Okacha Ben Elmostafa, in Les
Mouvements islamiques au Maroc, leurs modes d’action et d’organisation,
L’Harmattan, 2007, p. 76-80.

4 | Ahmed Chanafi, op. cit., p. 9-10.

5 | Zidane Mériboute, Islamisme, soufisme, évangélisme : la guerre ou la paix,
Paris, Labor et Fider, 2010, p. 21.

6 | Ibid., p. 21-22.

7 | William Stoddart, cité par John Baldock, L'Essence du Soufisme, traduit de
l'anglais par Christian Cler, Paris, Pocket, 2008, p. 14.



306

10|

11]

12]

13|
14|
15|
16|

17]

18]

19|

20|
21|
22|
23|
24|
25|
26|
27|
28]
29|
30|
31
32|

32|

C’est le cas notamment d’Ahmed Chanafi, op. cit., p. 10.

Louis Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique
musulmane, Paris, Ed. du Cerf (3° édition), 1999, p. 104.

A. Schimmel, Le Soufisme, ou les dimensions mystiques de l'islam, Paris, Ed. Du
Cerf, 1996, p. 25.

Cité par Eric Geoffroy, « L’islamité du soufisme et son apport a la spiritualité
universelle », Les Cahiers de I'Islam, Revue d’études sur I'Islam et le monde
musulman, dimanche 13 avril, 2014.

Rapporté par Iimam Al-Boukhéri, in Mostapha Mohammed Amara, Jawahir
Al-Boukhari, Dar Al-Kotob Al-ilmiyah, Beyrouth, 2001.

Zidane Meriboute, La Fracture islamique : demain le soufisme?, Paris, Fayard, 2004.
Ed. Desclée de Brouwer, 2007.
http://www.bladi.net/premiere-rencontre-internationale-sidi-chiker-des-affilies.html.

www.maroc.ma/fr/discours-royaux/message-royal-aux-participants-aux
troisiémes-assises-des-adeptes-de-la-tarika-tijania.

Cf. Abd Al-Waddud Bour, « Préface » au Secret des Secrets d’Al-Jilani, Beyrouth,
Al Bouraq, 1999, « Si I'arbre se juge a ses fruits, Abd Al-Q&dir Al-Jilani est
certes un arbre d’une valeur inestimable : il inspire en effet la plus ancienne des
confréries soufies, la qadiriyya, aujourd’hui encore la plus importante du monde
musulman ».

Ibn Taymiyya, MajmQ al-fatawa, Al Qahirah, Mu’ssassat Qurtubah, 1969, tome X,
p. 488-489.

Cité par Youssef Bilal, « Mystique et politique chez Abdessalem Yassine
et ses adeptes », Archives des sciences sociales des religions, n°® 135,
juillet-septembre 2006, Réveils du soufisme en Afrique et en Asie, p. 179.

Editions Maktabat Achcharq al-jadid, 1988.

Editions Al Bouraq, 1999.

Editions Al Bourag, 2003.

Editions Igra, 2004.

Editions Igra, 2015.

Editions Al Bouraq, 2003.

Editions Dar al-jil, Beyrouth, 1998.

Al-Fath Ar-Rabbéani wal-Fayd Ar-Rahméni, op. cit., p. 29.
Futuh Al-ghayb, trad. Nabil Badrawi, op. cit., p. 289-291.
Al-Fath Ar-Rabbani wal-Fayd Ar-Rahmani, op. cit.

Ibid.

Ibid.

Futuh Al-ghayb, trad. Messaoud Boudjenoun, op. cit., p. 15.

Futuh Al-ghayb, trad. Nabil Badrawi, p. 247.



307

BIBLIOGRAPHIE

Al Jilani Abd Al-Qadir (1988), Al-Ghunyah li talib Tarig-l-Haqq, Bagdad,
Maktabat Achcharg al-jadid.

Al Jilani Abd Al-Qadir (1998), Diwan Al-Jilani, recueilli par Youssef Zidane,
Beyrouth, Editions Dar al-jil.

Al Jilani Abd Al-Qé&dir (1999), Al-Fath Ar-Rabbéani wal-Fayd Ar-Rahméni, trad.
Muhammed al-Fatih sous le titre Enseignements soufis: /"Ilumination
céleste et les effluves de la miséricorde divine, Paris, Editions Al Bouraqg.

Al Jilani Abd Al-Qadir (2003), Futuh Al-ghayb, trad. Nabil Badrawi sous le
titre L’Accés au mystére, Paris, Editions Al Bourag.

Al Jilani Abd Al-Q&dir (2003), Sirr Al-Asrér, trad. Abd-el-Wad(d Bour sous le
titre Secret des secret, Paris, Editions Al Bouraq.

Al Jilani Abd Al-Q&dir (2004), Futuh Al-ghayb, trad. Messaoud Boudjenoun
sous le titre La Purification des cceurs, Paris, Editions Igra.

Al Jilani Abd Al-Q&dir (2015), Jald’u al afhdm, trad. Messaoud Boudjenoun
sous le titre Réveil des cceurs, Paris, Editions Igra.

Amara Mostapha Mohammed (2001), Jawahir Al-Boukhari, Dar Al-Kotob Al-
ilmiyah, Beyrouth.

Baldock John (2008), L’Essence du Soufisme, traduit de I'anglais par
Christian Cler, Paris, Pocket.

Ben El Mostafa Okacha (2007), Les Mouvements islamiques au Maroc, leurs
modes d’action et d’organisation, Paris, L'Harmattan.

Bilal Youssef (2006), « Mystique et politique chez Abdessalem Yassine et ses
adeptes», Archives des sciences sociales des religions, n°® 135, Réveils
du soufisme en Afrique et en Asie.

Chanfi Ahmed (2006), «Introduction: le renouveau de l'islam soufi»,
Archives des sciences sociales des religions, n°® 135.

Delcambre Anne-Marie (2007), Soufi ou mufti? Quel avenir pour l’islam?,
Paris, Ed. Desclée de Brouwer.

El Ayadi M., Rachik H., Tozy M. (2007), L'Islam au quotidien. Enquéte sur les
valeurs et les pratiques religieuses au Maroc, Casablanca, Ed. Prologues.



308

Geoffroy Eric (2014) «Lislamité du soufisme et son apport a la spiritualité
universelle», Les Cahiers de I'Islam, Revue d’études sur I’Islam et le
monde musulman, dimanche 13 avril.

Ibn Taymiyya (1969), Majm( al-fatawa, Al Qahirah, Mu’ssassat Qurtubah,
tome X.

Massignon Louis (1999), Essai sur les origines du lexique technique de la
mystique musulmane, Paris, Ed. du Cerf (3° édition).

Meriboute Zidane (2004), La Fracture islamique : demain le soufisme ?,
Paris, Fayard.

Meriboute Zidane (2010), Islamisme, soufisme, évangélisme: la guerre ou
la paix, Paris, Labor et Fider.

Schimmel Annemarie (1996), Le Soufisme, ou les dimensions mystiques de
l'islam, Paris, éd. du Cerf.

WEBOGRAPHIE

http://www.bladi.net/premiere-rencontre-internationale-sidi-chikir-des-
affilies.html.

www.maroc.ma/fr/discours-royaux/message-royal-aux-participants-
auxtroisiemes-assises-des-adeptes-de-la-tarika-tijania.

www.islamophile.org/spip/L-Imam-Abde-qgadir-al-Jilani.347.html.



309

Les stratégies persuasives dans le discours
et la communication du Parti de la Justice et
du Développement

Sara Mejdoubi

Les formations et partis islamistes, et plus précisément le Parti de la
Justice et du Développement, constituent l'objet de la présente réflexion
doublement pertinente. D'une part, on s’approche incontestablement des
élections législatives et par la méme s’approche I’heure du bilan, d’autre
part, aborder I'expérience pégidiste au gouvernement a travers le discours
et sa médiatisation revient a s’intéresser a I'élément fondamental, le pilier,
I'arme, si j'ose dire, dont use I'homme politique, a savoir le langage. En
effet, le discours, et plus particulierement le discours politique, représente
un volet non négligeable du langage. Définir le discours politique demeure
une tache rude et périlleuse. Multiples sont les approches qui ont fourni
des définitions et ont caractérisé le discours politique, nous citons, entre
autre, I'approche sociologique de Christian le Bart, |'approche socio-
politologique de Patrick Charaudeau, I'approche lexicométrique, initiée par
Maurice Tournier et I'approche linguistique de Jean Dubois. Ajoutons a ceci
les nombreux apports de R. Amossy et P. Breton. Tous, chacun dans son
domaine, ont tenté de démontrer qu’est-ce qui, dans le discours politique
convainc et comment cela se produit-il. En effet, le politique et I'argument
sont deux domaines qui se complétent, I'un n’existerait pas sans l'autre,
aussi la nécessité d’argumenter en politique est vitale et constituerait le
moteur de tout discours politique. «Un argument, expliquent P. Breton et
G. Gauthier, a une finalité intrinséque; il cherche a susciter I'adhésion d’un
interlocuteur ou d’un auditoire a une croyance ou a lui faire adopter un
comportement» (Breton-Gauthier, 2011 : 4). Dans cette perspective, nous
aborderons le langage, du Parti de la Justice et du développement d’un
point de vue des stratégies persuasives.

La question qui s'impose est la suivante: qu’est-ce qui, dans le discours
politique du parti de la justice et du développement convainc et quelles
sont ses différentes stratégies persuasives?



310

Les mécanismes persuasifs, en termes de communication et discours
politiques sont divers et variés, le choix entre I'usage d’une seule technique
ou celui de combiner plusieurs dépend de plusieurs facteurs dont le
contexte et l'auditoire.

La premiére stratégie que nous aborderons est la stratégie éthique qui

est le fait de se montrer sous un jour favorable, dans le sens ou il faut
laisser transparaitre la confiance que l'auditoire accorde a l'orateur. Aristote
précise qu’:

«0On persuade par le caractére, quand le discours est de nature a rendre
I'orateur digne de foi, car les honnétes gens nous inspirent confiance plus
grande et plus prompte sur toutes les questions en général, et confiance
entiéere sur celles qui ne comportent point de certitude, et laissent une
place au doute. Mais il faut que cette confiance soit I'effet du discours, non
d’une prévention sur le caractére de l'orateur. [...] c’est le caractére qui,
peut-on dire, constitue presque la plus efficace des preuves. »

La persuasion par la stratégie éthique se produit lorsque 'orateur rejoint
ce que Balthasar Gibert! appelle les « moeurs oratoires» et les «moeurs
réelles». Dans son ouvrage, La Rhétorique ou les régles de I"éloquence, il
opére la distinction suivante:

«Nous distinguons les mceurs oratoires d’avec les mceurs réelles. Cela est
aisé. Car qu’on soit effectivement honnéte homme, que I'on ait de la piété,
de la religion, de la modestie, de la justice, de la facilité a vivre avec le
monde, ou que, au contraire, on soit vicieux, [...], c’est la ce qu’on appelle
meeurs réelles. Mais qu’'un homme paraisse tel ou tel par le discours, cela
s'appelle moeurs oratoires...»

Nous retrouvons aisément la distinction éthos discursif, qui correspond aux
«meoeurs oratoires» et I’éthos pré-discursif qui renvoie a la réputation de
I'orateur donc aux «moeurs réelles», dans les propos des politiques et son
usage est systémique. A ce propos, Cicéron, grand orateur, philosophe et
avocat, «I’homme verbe», comme le qualifiait Lamartine, reprenait lors de
ses plaidoiries cet argument: «acquittez-le, puisque c’est moi qui vous le
demande ».

Afin d’illustrer I'emploi de la stratégie éthique par les membres du PID,
j'évoque l'entretien accordé a Noureddine Jouhari le 17 février 2006, dans
lequel Saad Eddine Eel Othmani, alors secrétaire général du parti de la



Justice et du Développement, réagit a la question relative a la gestion par
le parti de certaines communes ce qui a été préjudiciable a son image. Il
répond ceci:

«Nous sommes en général fiers du travail de nos conseillers communaux.
D’ailleurs, nous avons créé, il y a presque deux ans, |I'association des élus
du PID, une instance qui veille a ce que les élus respectent les directives
du parti. Elle a sanctionné quelques-uns en les excluant pour non-respect
de ces directives. Les objectifs de notre gestion communale sont claires
puisqu’ils sont contenus dans notre programme soumis aux électeurs a la
veille des élections de 2003.»

La mise en ceuvre de la stratégie éthique par Saad Eddine El Othmani, dans
ce qu’il a dit pour répondre a la question du journaliste, est manifeste.

Car nous retrouvons I’éthos pré-discursif, qui correspond aux moeeurs
réelles, dans les occurrences suivantes: /associations/ /instance/ /veille/
/respectent/ /directives/ /sanctionné/ /excluant/ /gestion/ /claires/
/programme/ /soumis/. La mise en perspective des moeurs réelles et des
meeurs oratoires dans les propos de Saad Eddine El Othmani confirme
l'usage de la stratégie éthique en renforcant notamment sa crédibilité.

La stratégie argumentative est la plus évidente dans le processus persuasif.

Elle consiste a appuyer un argument en ayant recours a I’énumération ou a
I'accumulation d’exemples. Ceci concourt a rendre la situation inacceptable
pour le récepteur et a susciter son indignation.

Dans un éditorial du journal Attajdid intitulé «les relations Maroc-France
et la revendication du partenariat d’égal a égal», publié le 4 juillet 2010,
Mustapha El Khalfi, alors directeur de la publication, explique que les
relations entre le Maroc et la France demeurent inégales. Afin d’appuyer
ses propos il procéde par énumération et accumulation d’exemples. Nous
avons listés les éléments suivants:

- la France est le premier partenaire commercial du Maroc;

- premiére place quant aux importations extérieures de notre pays;
- 41,5 milliards de dirhams en 2009;

- devangant I'Espagne de plus de 10 milliards de dirhams;

- la France détient aussi la premiére place quant aux exportations
extérieures marocaines;

311



312

- le marché francgais draine, a lui seul, 24% des exportations marocaines;
- la France est également le premier investisseur au Maroc;
- le premier adjudicataire des grands marchés publics dans notre pays;

- le nombre des entreprises frangaises au Maroc est passé d’environ
526 entreprises en 2006 a 750 entreprises en 2008 ;

- le Maroc occupe le premier rang quant a l'activité francophone au niveau
de I'édition;

- le réseau d’écoles de la Mission frangaise est le plus grand au monde
avec environ 37 établissements;

- dépendance accrue;

- effets sur 'autonomie de la décision.

Ces nombreux détails énumérés dans ce discours, permettent d’insister sur
cette situation jugée /inégalitaire/ pour le Maroc et concourent a rendre la
situation inacceptable pour I'énonciataire.

La stratégie pathétique a recours aux mémes procédés, c’est-a-dire
I'accumulation et I’énumération d’exemples afin de susciter le désir de
I’énonciataire.

Dans ce méme éditorial, Mustapha El Khalfi procéde une nouvelle fois par
un ensemble d’énumération afin de sortir de cette situation.

Nous avons listé les énumérations suivantes:
- le Maroc est appelé a établir avec la France un partenariat d'égal a égal;
- ouvert aux autres acteurs de la scéne économique internationale;

- il est nécessaire d’entamer au Maroc une réflexion stratégique autour de
cette question;

- tenir en compte la spécificité de la relation avec la France;

- dépasser la dépendance a son égard.

L'énonciateur, a travers cet ensemble d’énumérations fait appel aux
sentiments de I’énonciataire en suscitant son désir avec la satisfaction de
ses besoins et la dissipation de ses craintes.



313

Le code-switching, ou ce qu’on appelle en frangais I'alternance codique,
représente une technique de persuasion dans la politique marocaine. Il faut
envisager le code switching non pas négativement mais comme un fait positif
et plein d’intéréts pour tout ce qu’il révéle sur les aptitudes des individus.
Le code-switching est «une stratégie de communication utilisée par des
locuteurs bilingues entre eux; cette stratégie consiste a faire alterner des
unités de longueur variable de deux ou plusieurs codes a l'intérieur d’une
méme interaction verbale» (Hamers et Blanc, 1983: 445). Dans le cas

du Maroc, l'alternance codique en politique (alterner entre le marocain,
I'arabe standard et le francais), fait partie des stratégies persuasives. Dans
ce sens, la prise de parole du chef du gouvernement marocain monsieur
Abdelilah Benkirane est un cas de figure qui illustre trés bien cette stratégie
persuasive. Prendre la parole dans les travées parlementaires en utilisant

la langue de tous les jours revient a s’approcher de la langue de I'auditoire,
donc s’approcher de son systéeme de pensée pour mieux le toucher.

La persuasion est |'effet recherché au terme de chaque discours politique et
celui du parti de la Justice et du Développement est accessible a plus d‘un
égard. Car il met I'accent sur des croyances partagées par |I’énonciateur

et I'énonciataire; le code utilisé dans la communication est partagé par
quasiment I'ensemble de l'auditoire et les propos tenus représentent des
actions. Nous avons centré notre analyse sur l'identification de quatre
stratégies persuasives largement utilisées dans le discours du parti de la
justice et du développement et nous n‘avons pas pu évidemment aborder,
dans le cadre de cet article, d’autres mécanismes tels que le storytelling, la
stratégie de saturation ou la répétition qui conduit a la sloganisation.

NOTES

1 | Cité par Michel Le Guern, 1977, L'Ethos dans la rhétorique francgaise de I'age
classique, C.R.LS., Lyon.

BIBLIOGRAPHIE

Amossy R. (dir.) (1999), Images de soi dans le discours. La construction de
I’ethos, Lausanne, Paris, Delachaux & Niestlé.

Amossy R. (2000), L’Argumentation dans le discours, Paris, Nathan.

Aristote [1932], Rhétorique I, 1356a, Paris, Les Belles Lettres.



314

Aristote [1960], Rhétorigue II, 1378a, Paris, Les Belles Lettres.
Bakhtine M. (1984), Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard.

Bonnafous S., Chiron P., Ducard D. & Levy C. (éds.) (2003), Argumentation
et discours politique, Rennes, PU Rennes.

Breton P. (2009), L’Argumentation dans la communication, Paris, La
Découverte.

Charaudeau P. (1983), Langage et discours, Eléments de sémiolinguistique,
Paris, Hachette.

Ducrot 0. (1984), Le Dire et le dit, Paris, Minuit.

Duteil-Mougel C. (2004), Persuasion et textualité. Propositions pour
I'analyse sémantique et rhétorique de textes persuasifs, thése,
Université Toulouse II.

Fontanier P. [1977] (1821), Les Figures du discours (introd. par G. Genette).
Paris, Flammarion.

Gerstlé 1. (2010), La Communication politique, Paris, La Découverte.

Greimas A.J., Courtés J. (1993), Sémiotique, dictionnaire raisonné de la
théorie du langage, Paris, Hachette.

Le Guern M. (1977), «Lethos dans la rhétorique frangaise de I'age
classique», C.R.L.S. (éd.), Stratégies discursives, Lyon, PU Lyon.

Maingueneau D. (1984), Genéses du discours, Liége, Mardaga.

Maingueneau D. (1987), Nouvelles tendances en Analyse du discours, Paris,
Hachette.

Maingueneau D. (1998), Analyser les textes de communication, Paris,
Dunod.

Plantin C. (1990), Essais sur I'argumentation, Paris, Kimé.

Zaki A. (2009), Aspects de la communication politique au Maroc, Rabat,
Okad.



315

Les modalités énonciatives dans le discours
politique islamiste marocain: cas du Parti de
la Justice et du Développement

Ahmed Elyaagoubi

Le discours politique est une activité qui s’inscrit dans le cadre des
énonciations concrétes, c’est-a-dire intégrées a un contexte qui détermine
completement la signification, il exige que soient prises en considération a
la fois I'identité discursive de I’énonciateur (acteur politique) et comment

se positionne-t-il par rapport a lI'acte d’énonciation qu’il émet. En effet,

ce dernier est appelé a s’exprimer a propos de diverses questions d’ordre
social, politique ou économique. La langue lui offre, donc, les outils
nécessaires pour ce faire. Notre travail tentera de déceler les mécanismes
énonciatifs employés dans le discours politique islamiste marocain
représenté par le Parti de la Justice et du Développement (P.].D.). Le choix
de cette formation n’est pas aléatoire, mais il découle du fait qu’elle est
devenue, au cours des derniéres années, I'une des forces politiques les plus
importantes du pays surtout qu’elle a pu remporter les dernieres échéances
électorales organisées au Maroc apreés les bouleversements que le monde
arabe a connus suite a ce que les médias ont nommé «le printemps arabe ».

Comme hypothése de travail, nous retenons que le discours de ce parti a
subi des modifications radicales en passant du rang de l'opposition a celui
de I'exercice du pouvoir. Ces changements seront explorés a travers I'étude
de la modalisation ou de la modalité.

LA MODALISATION: ESSAI DE DEFINITION

La notion de modalisation est un phénomeéne complexe étant donné les
diverses acceptions qu’elle a recouvertes. En fait, la plupart des chercheurs
ont éprouvé une grande difficulté a circonscrire la pluralité des phénomenes
auxquels cette notion renvoie. Ainsi, des linguistes tels que C. Bally (1932),
E. Benveniste (1966), A. Culioli (1983-84) ont accordé a ce concept un
statut particulier en proposant des définitions assez variées. Pour Ch. Bally,



316

tout énoncé combine la représentation d’un proceés ou d’un état (dictum),
avec une modalité affectant ce dictum corrélative a l'intervention du

sujet parlant (modus). La modalité se définit donc une attitude réactive

du sujet parlant vis-a-vis d’un contenu. C’est pourquoi selon C. Bally
(1965: 38) la modalité est considérée comme «la forme linguistique d’un
jugement intellectuel, d'un jugement affectif ou d’'une volonté qu’un sujet
pensant encore a propos d’une perception ou d’une représentation de

son esprit'». Dans la méme perspective, F. Brunot (1953 : 507) donne

la définition suivante: «la modalité est une action énoncée, renfermée,
soit dans une question, soit dans une énonciation positive ou négative,

se présente a notre jugement, a notre sentiment, a notre volonté avec

des caractéres extrémement divers. Elle est considérée comme certaine

ou comme possible, on la désire ou on la redoute, on lI'ordonne ou on

la déconseille, etc. ce sont 1& des modalités de I'idée®», quant a N.
Lequerler (2004 :646), elle a proposé la définition qui suit: «la modalité est
|'expression de |'attitude du locuteur par rapport au contenu propositionnel
de son énoncé® », Pour P. Charaudeau (1992: 572) «la modalisation ne
constitue donc pas qu’une partie du phénoméne de I’énonciation, mais elle
en constitue le pivot dans la mesure ou c’est elle qui permet d’expliciter

ce que sont les positions du sujet parlant par rapport a son interlocuteur,

a lui-méme et & son propos®», et D. Maingueneau (1991 : 114) avance:
«toute énonciation implique une certaine attitude de I’énonciateur a I’'égard
de ce qu'il dit®», dans le méme ordre d’idées, EM .Chadli (2000: 33) a
raison d‘ajouter: «elle (la modalité) surdétermine le contenu asserté plutét
gu’elle ne s’oppose a lui, elle suppose soit a son absence, soit a toute
modalité possible®».

Force, donc, est de constater que cette notion de modalité ou de
modalisation n‘a pas eu un consensus définitoire de la part des chercheurs
compte tenu de nombreuses définitions dont elle a fait objet, c’est une
notion conflictuelle revétant un caractere vaste puisqu’elle est abordée
sous divers domaines tels que la logique, la linguistique et la sémiotique.
En effet, la modalisation est un terme «saturé d’interprétations’» selon
les termes de A. Meunier (1974 : 8), c’est aussi un terme qui renvoie a

des réalités hétérogenes méme si la plupart des définitions insistent sur
I'attitude adopté par I'énonciateur face a ce qu’il asserte.

A partir de cet apercu théorique assez panoramique, nous essaierons
de montrer les caractéristiques énonciatives du discours politique
islamiste marocain a travers I'exemple du P.]J.D, qui dirige la coalition



gouvernementale aprés les échéances électorales du 25 novembre 2011.
L'analyse de cet aspect énonciatif nous permettra de vérifier si ce parti a
modifié son discours en passant du rang de l'opposition a celui du pouvoir.

CORPUS

Notre corpus sera constitué des interventions et déclarations médiatisées
des leaders politiques du PID. Nous essaierons de les classer en deux
périodes: dans un premier temps, nous opterons pour des déclarations
datées avant le 25 novembre 2011, puis dans un second temps, nous
étudierons un corpus émis aprés cette date, c’est-a-dire au moment ou
le parti a pris le pouvoir. La question problématique qui sera traitée tout
au long de notre recherche est la suivante: «est ce que les modalités
énonciatives ont été modifiées chez cette formation du moment ou elle a

pris le pouvoir? ».

Analyse de corpus

Corpus avant 25 Novembre 2011

Avant d’entamer I'analyse des fragments discursifs retenus, il s'avére
opportun de souligner que nous opterons pour la classification établie par
N. Lequerler (2004 :646-647)8 qui a proposé quatre typologies de modalité,
en l'‘occurrence:

a. La modalité épistémique: elle marque le degré de certitude du locuteur
sur le contenu propositionnel de son énoncé.

b. La modalité appréciative: elle marque I'appréciation du locuteur sur le
contenu propositionnel de son énoncé.

c. Modalité intersubjective : elle marque la volonté, le désir, I’'exigence du
locuteur par rapport a un autre sujet a propos du contenu propositionnel
de son énoncé.

d. Modalité implicative: elle marque I'implication au sens large entre
deux éléments de I’énoncé, ou entre la réalité objective et le contenu
propositionnel de I'énoncé.

317



318

Notre tadche consiste a dégager les différentes modalités contenues dans
notre corpus, objet de cette étude, afin de voir, d’abord, les moyens
langagiers de la configuration modale a l'intérieur de ces déclarations et
interviews, puis, établir une comparaison entre ces types de modalités
employés durant le moment de I'opposition et aprés la conquéte du pouvoir.

Constatons les exemples suivants:

1. «II faut créer de nouvelles structures de formation professionnelle de
maniére a multiplier un horizon proche...»

2. «Nous voulons un Maroc démocratique et ouvert ol régne la justice et
les droits de 'homme. »

3. «Le Maroc est un pays ou sévit la corruption a grande échelle. Elle
constitue un frein au développement et a la démocratie. »

4. «I| faut réduire le nombre des partis pour mettre fin a la balkanisation
actuelle. Il faut garder d’abord ceux qui sont issus de la matrice
populaire a savoir I'Istiglal, 'USFP, le mouvement Populaire et le PID. »

5. «Nous ne pouvons pas nous taire parce que le peuple marocain doit
savoir qui est qui... je puis vous dire aujourd’hui que le PAM a échoué
dans son entreprise...»

6. «Notre mission, la plus difficile, est de développer une culture de
la modération. Le PJD se considére comme un barrage contre les
interprétations excessives de l'islam. »

7. «Nous souhaitions qu’'un maximum de personnes puissent intégrer le
champ politique pour jouer de la transparence. Un mouvement comme
Al Adl wa Al Thssane refuse en revanche catégoriquement d’entrer dans
le jeu politique. »

8. «Nous préférons partir de la réalité de notre société pour formuler des
propositions compatibles avec notre milieu. En tant que musulman, nous
possédons notre spécificité, notre civilisation.»

9. «Notre premiére priorité consiste dans la lutte contre la corruption,
ensuite dans le capital humain, je réve que le Maroc devienne une
société de la science, qu’il cesse d’exporter uniquement des matieres
agricoles et qu’il exporte des marchandises a forte valeur ajoutée. »°

Comme l'attestent les fragments discursifs ci-dessus et qui émanent tous
des leaders politiques du PJD entre la période 2007 et 2010, c’est-a-dire



au moment ou le parti se positionnait dans le camp de l'opposition, nous
remarquons que les modalisateurs employés dans ces énoncés sont les
suivants: d’abord, la forme impersonnelle «il faut» (dans les énoncés
«1» et «4», les verbes «vouloir» (dans lI'exemple «2»), «souhaiter»
(dans «6»), «préférer (7)», en plus du verbe «réver» dans I'’énoncé «8»
conjugué a la premiére personne du singulier. Donc, ces modalisateurs
reléevent tous de la modalité intersubjective qui est la plus dominante dans
la mesure ol I’énonciateur exprime sa volonté, son désir et son exigence
par rapport au contenu propositionnel de son énoncé. Nous notons, aussi,
la présence de la modalité appréciative dans I'exemple (3) ol I’énonciateur
porte un jugement dépréciatif sur la situation du pays au niveau de

la corruption a l'aide de I'expression «grande échelle» qui qualifie la
propagation de ce fléau dans notre société.

Corpus: déclarations, aprés la nomination d’A. Benkirane, Secrétaire
Général du PJID, a la téte du gouvernement:

1. «Je peux vous assurer que quelques établissements seront préts. Il faut
du temps pour construire des batiments. »

2. «Nous allons créer un nouveau statut «D» pour les professeurs dans
lequel la progression se fera uniguement sur la base de la recherche. »

3. «Nous comptons serrer la ceinture et économiser autour de
5 Millions de dh rien que dans le budget de fonctionnement. »

4. «je vous assure que c'est extrémement difficile de s’occuper
convenablement des deux missions, en tout cas il est inévitable que
I'on s’intéresse davantage a I'un au détriment de l'autre (Lahcen
Daoudi, membre du bureau politique du PJD, ministre de I'Enseignement
supérieur et la Formation des cadres, entretien avec le quotidien
|’économiste du 25-04-2013)

5. «Je veux dire, je suis clair et net, notre pays est un pays qui a des
atouts, ces atouts, il n’est pas question de les perdre que ce soit face a
des salafistes ou des islamistes, ou des communistes ou des radicaux,
je ne sais plus trop qui, nous sommes un pays stable, nous sommes un
pays démocratique. »

6. «Ecoutez, je suis chef de gouvernement depuis plus d’'une année. Je
crois que les choses commencent a bouger...»

319



320

7. «j’ai I'impression quelque part, que ce sont des gens, je ne sais pas,
qui appartiennent a quelle tendance, ils appartiennent sincérement, je
vous le dis, mais j'ai I'impression que ce sont des gens anodins, des gens
qui ont su ce qu’ils voulaient, ils voulaient détruire I'expérience qui est
entrain de se passer en Tunisie, ils sont entrain de le réessayer; j'espéere
qu’ils ne vont pas réussir» (Interview de Benkirane sur TV5 Monde le
24/02/2012).

En faisant un petit tour d’horizon autour des exemples retenus et

qui proviennent des cadres du parti occupant d’importants postes
gouvernementaux, nous remarquons que les modalisateurs utilisés sont les
verbes «assurer», «croire», «pouvoir», «compter», «aller + infinitif»

en plus de I'expression «avoir I'impression». Ainsi, ces expressions
langagieres ou modalisateurs relévent de la modalité épistémique dans la
mesure ou ces moyens marquent le degré de certitude du locuteur face

a son énoncé, nous remarquons aussi que ce dernier projette toutes ces
actions envisagées vers le futur, ce qui nous laisse croire que nous sommes
face a un discours électoraliste, qui essaie de séduire I'électorat et non

pas un discours qui est prononcé par un responsable politique. Ceci dit, les
nombreuses années passées a l'opposition influencent encore le discours
de ce parti qui adopte les mémes stratégies discursives et argumentatives
pour défendre ses positions ou attaquer ses adversaires alors que sa
position en tant que chef de la coalition gouvernementale nécessiterait une
autre approche.

CONCLUSION

En guise de conclusion, il est important de noter que le discours du PJD

a bel et bien changé au niveau énonciatif comme |'attestent les exemples
retenus. En effet, d’'un discours qui critiquaient tout et discrédite le travail
des gouvernements précédents, nous sommes passés a un autre type qui
essaie de justifier les actions entreprises ou les actions a entreprendre.
De la modalisation intersubjective qui manifeste le désir et la volonté du
locuteur, les cadres du parti I'ont remplacée par la modalité épistémique
dont I'essence est d’exprimer une opinion ou émettre une promesse ce qui
laisse entendre que la peur d’échouer dans la gestion de la chose publique
est omniprésente chez les responsables du parti. Donc, le passage de
I'opposition au pouvoir reste souvent un exercice périlleux pour toutes les



formations politiques surtout celles qui n‘ont jamais eu l'occasion de diriger
un gouvernement.

NOTES
1| C. Bally (1965), Linguistique générale et linguistique francaise, (4° édition), p. 38.
2 | F.Brunot (1953), La Pensée et la langue, p. 507, (1"¢ éd. 1922).

3 | N. Lequerler (2004), « Les modalités en frangais » In Revue belge de philologie
et d’histoire, tome 82, Fasc 3, p. 646.

4 | P. Charaudeau (1992), Grammaire du sens et d’expression, p. 572.

5 | D. Maingueneau (1991), Analyse de discours: introduction aux lectures de
I'archive, p. 114.

6 | E.M. Chadli (2000), Le Conte merveilleux marocain: sémiotique du texte
ethnographique, p. 33.

7 | A. Meunier (1974), « modalité et communication » In Langue Frangaise 102, p .8.
8 | N. Lequerler, 1bid, p. 646-647.

9 | Les exemples choisis sont extraits du programme électoral du parti pour les
Iégislatives de 2007 en plus d’une interview du secrétaire Général A. Benkirane
pour le journal Maroc-Hebdo n°® 892, du 25 juin au 1° juillet 2010.

BIBLIOGRAPHIE

Benveniste E. (1966), Problemes de linguistique générale, tome 1. Paris,
Gallimard.

Chadli EM. (2000), Le Conte merveilleux marocain: sémiotique du texte
ethnographique, Rabat, Publications de la FLSH de Rabat.

Charaudeau P. (1992), Grammaire du sens et de |’'expression, Paris
Hachette.

Charaudeau P. (2005), Le Discours politique : les masques du pouvoir, Paris,
Vuibert.

Elyaagoubi A., Rhétorique et Argumentation dans le discours politique
marocain: Approche sémio-discursive, cas du PI, USFP, RNI et PJD,
thése de doctorat soutenue a la FLSH de Rabat le 03/10/2013 (sous la
direction de EM. Chadli).

Lequerler N. (2004), «Les modalités en frangais» in Revue Belge de
philologie et d’histoire, tome 82, fasc. 3. Langue et littérature moderne.

321



322

Maingueneau D. (1991), L’Analyse du discours : introduction aux lectures de
l'archive, Paris, Hachette.

Meunier A. (1974), « Modalité et communication» in Langue francaise, 102,
Larousse.



Stéréotypie dans I'image des islamistes
dans les médias occidentaux:

cas des caricatures sur le «printemps
arabe »

Meryeme Zinoune

Depuis les événements de contestation dans le monde arabe, les médias en
général et occidentaux en particulier n‘ont pas caché leur surprise face a ce
réveil inattendu des peuples face au pouvoir politique.

Les événements ont légitimé également I'expression libre sur les réseaux
sociaux, considérés comme une arme pour la démocratie et la libération
des peuples arabo-musulmans. L'engouement médiatique général a
unanimement approuvé |'appellation de «printemps arabe» qui renvoie,
métaphoriquement, au renouveau porté par une jeunesse arabe et
musulmane révant de démocratie. Cet engouement médiatique s’est un
peu essoufflé lors de I'entrée en sceéne, par la victoire aux urnes, des
mouvements «islamistes».

Aprés avoir assuré la couverture de la réalisation d'une démocratie dans
les pays du moyen-orient, les médias occidentaux ont réagi différemment
apres la victoire des islamistes aux urnes. Cette désillusion partagée a la
fois par certains médias occidentaux et locaux s’est traduite en général par
un débat sur I'Islam et la démocratie.

OBJET D'ANALYSE

Le discours des médias comme objet d’analyse étant vaste, notre choix
s’est fait sur les dessins de presse diffusés sur internet.

La caricature ou dessin de presse critique, est basée sur I’humour, la
dérision et la satire. Aprés les événements des caricatures danoises,
frangaises mais aussi celles du monde arabo-musulman, la force du genre a

323



324

été contastée de par son pouvoir a soulever l'indignation ou la compassion.
La caricature est devenue ainsi un des symboles de la liberté d’expression.

D’ou est ce que le genre tient-il son pouvoir? il y a plusieurs hypotheéses,
I’'humour est connu pour son caractére fédérateur qui tend a renforcer une
certaine complicité entre énonciateur et énonciataire. Exprimer I"humour
engage souvent un appel a la subtilité des sous-entendus et de l'implicite.
C’est ainsi que la compréhension et la complicité entre le lecteur/public et
I’énonciateur nécessite, de la part de ce dernier, I'usage de figures faciles
a repérer par le public cible. Plus le public cible est restreint, mieux la
compréhension et I'adhésion a la caricature se fait. Plus le groupe est
hétérogéne, plus I'incompéhension voire I'indignation est susceptible d’étre
pergue.

Outre la caricature, la figure que nous avons choisie de décrire dans le
présent travail est celle du stéréotype, son utilisation et sa construction au
sein du discours. Pour mieux cerner le concept et éviter toute confusion,
nous procéderons a un éclaircissement des termes lieux communs, idée
recue et stéréotype.

Il est a distinguer les Lieux communs dans le sens de «réserve
d’arguments types, de procédés d’amplification et de développement tout
faits» (Amossy, 1997 : 15) des stéréotypes qui, dans les sciences sociales,
sont définis comme des «images, précongues et figées, sommaires et
tranchées, des choses et des étres que se fait I'individu de son milieu
social» (Morfaux cité par Dumas, 2011).

La troisieme distinction se fait par rapport aux idées recgues ou
«|'équivalent des préjugés au sens d’idées adoptées sans examen: il y va
de la relation a I'ordre établi, de la croyance aux opinions consacrées, qui
peut devenir crédulité. » (Amossy, 1997, 20). Flaubert en rédigeant son
Dictionnaire des idées recues a réussi a donner au concept un cadrage
sémantique et a démontrer son caractére dominant. Il définit les idées
recues a partir de «leur relation a I'opinion ainsi que leur mode d’assertion.
Elles [idées regues] inscrivent des jugements, des croyances, des manieres
de faire et de dire, dans une formulation qui se présente comme un constat
d’évidence et une affirmation catégorique. [...] Elles forment les évidences
de base d’une société qui décrit sa norme de conduite et de croyances
comme un fait universel.» (Amossy, 1997: 24).



325

A partir de ces breves distinctions, nous affirmons que ce qui intéresse
le présent travail est le stéréotype en tant qu’«image collective figée
considérée sous l'angle de la péjoration» (Amossy, 1997: 29).

Le stéréotype, croyance partagée, idée regue, opinion toute faite, en
général négative, exagérée, peu vérifiée et figée émane essentiellement
de la société. Seulement, pour arriver a ses fins, le discours politique se
doit d’adopter des stratégies discursives en vue de manipuler 'opinion.
Pour cela, il se sert de tout ce qui fait I'identité du groupe en question et le
stéréotype en fait partie. Amossy (1997) le définit comme étant un facteur
d’une certaine «cohésion sociale» qui sert de repérage dans ce monde et
permet a l'individu de s’y situer et d'y situer I'autre par rapport a soi.

CORPUS ET PROBLEMATIQUE

La problématique tourne autour du fonctionnement de la caricature

et du stéréotype dans la signification et de I'image qui se dégage du
rapport démocratie et Islam. Aussi, quelle image ressort-elle a travers la
représentation des islamistes au pouvoir?

Le corpus de ce présent article comporte huit caricatures de la presse
occidentale diffusées en ligne. Les caricatures que nous avons utilisées

tout au long de notre recherche sont des caricatures du site caglecartoons.
com et du site cartoonistgroup.com; site américain comprenant une base
de données des caricatures diffusées en ligne selon l'actualité mais aussi
certaines caricatures libres provenant du monde arabo-musulman, diffusées
sur internet et traitant de la méme problématique.

1. Analyse du fonctionnement de la caricature

La description des caricatures se fera selon plusieurs étapes. La premiére
étant de préciser les éléments du contexte pour ensuite relever les
connotateurs, pour reprendre le terme utilisé par Barthes (1964), a partir
des signifiants linguistiques et des signifiants iconiques séparément. La
derniere étape consiste a mettre en relation des éléments linguistiques et
iconiques qui génere le sens global et la connotation finale de la caricature.



326

Caricature (1)

Eléments de contexte

Tableau (1)

Date Avril 2011

Enonciateur Mike Luckovich

Titre «Arab-uprisings »

Rubrique “The middle east comics and cartoons”
(bandes dessinées et dessins animés)

Avril 2011 correspond au début des contestations populaires du «printemps
arabe» qui ont commencé en décembre 2010 par la révolution tunisienne
et se sont étendues vers les pays voisins a I'image de I'Egypte, la Lybie, le
Yémen, etc.

Description structurale et énonciation

Barthes (1964) distingue dans Rhétorique de I'image trois grands types
de messages en fonction de leur nature: message linguistique, message
iconique dénoté et message iconique connoté. Nous procéderons en



distinguant les éléments linguistiques des éléments iconiques. Les
signifiants linguistiques seront recensés un par un et I’ensemble donnera
lieu a une connotation éventuelle.

Tableau (2)

Signifiant linguistique | Fonction* Signifié dénoté Connotation
«Arab uprising » : .
N Relais Titre -
(Soulévement arabe) ( )
«Democracy now » Relais Le locuteur demande la
(démocratie maintenant démocratie
«Dictator leave» . Le locuteur demande au
dictateur dégage) Relais dictateur de partir
(dic 929 P Contestation
«We want freedom» . Le locuteur demande la politique
. . Relais . .
(nous voulons la liberté) liberté
«Give us liberty !» Relais Le locuteur demande la
(donnez-nous la liberté) liberté
Le locuteur propose les
«casual Fridays». Trad.
Littérale: «vendredi
décontractés» Ce signifiant
«How about casual ) A
Fridays?» (expression signifiant ne donne pas
y..- . selon le dictionnaire lieu a une
(Que diriez-vous Relais )
. «dans la culture connotation
des vendredis R .
. . anglo-saxonne tenue plausible a
décontractés?) . . .
décontractée que les lui-seul.
cadres sont autorisés a
porter le vendredi dans
certaines entreprises »)

* Les signifiants linguistiques correspondant a cette caricature ont une fonction relais
qui, dans l’'analyse de Barthes (1964), se manifeste quand l'image ne posséde pas
l'essentiel de la charge informative et a donc besoin du signifiant linguistique pour
générer la signification.

Les signifiants «democracy now» (démocratie maintenant), «give us
liberty” (donnez-nous la liberté), “we want freedom” (nous voulons la
liberté), “dictator leave” (dictateur, dégage) et le titre “arab uprising”
(soulévement arabe) connotent une contestation politique dans le monde
arabe et dont le contexte (avril 2011) correspond au «printemps arabe ».

Si I'on ne se fit qu’aux signifiants linguistiques, le signifiant « How about
Casual Fridays?..» (Que diriez-vous des vendredis décontractés?) N’entre

327



328

pas dans la liste des connotateurs de contestation politique et est donc
séparé des autres.

Enonciation

Tableau (3)

Déictiques
de personne

Instance émettrice

Instance réceptrice

«we>» (nous),

«us» (nous, notre, nos),
«Give us liberty »
(Donnez-nous la liberté),
«Dictator leaves»
(Dictateur degage).

Déictiques
de temps et
d’espace

Instance spatiale

Instance temporelle

«now» (maintenant), temps verbaux:
Présent «want» (vouloir), Impératif
«give» (donne), «leave» (dégage).

Modalité
d’énoncé

Péjoratif «dictator»
(dictateur), mélioratif
«casual» (décontracté),

Modalité intersubjective: «marque la

volonté, le désir, I'exigence du locuteur

par rapport a un autre»

- «we want freedom>» (nous voulons la
liberté),

- «Democracy now» (démocratie
maintenant),

- «Give us liberty !» (donnez-nous la
liberté!)

Modalité
d’énonciation

Ponctuation «!», «?»

Modalité déclarative/assertive “we
want freedom” (nous voulons la
liberté), “Democracy now” (démocratie
maintenant),

Modalité imperative “Give us liberty!”
(donnez-nous la liberté!), “Dictator
leave” (Dictateur degage),

Modalité interrogative “How about
“casual Fridays”...?” (Que diriez-vous
des vendredis décontractés?)

A partir de cet inventaire des signifiants linguistiques, nous remarquons
que les éléments «Democracy now» (démocratie maintenant), «Dictator
leave» (Dictateur dégage), « We want freedom» (nous voulons la liberté) et
«Give us Liberty !» (Donnez-nous la liberté !) Correspondent séparément

a une demande de la part d’un locuteur X. Le signifiant “"How about “casual

Fridays”..??” (Que diriez-vous des vendredis décontractés?) est différent

des précédents et correspond a une proposition sous forme interrogative

de la part d'un locuteur Y.

* Le signifiant «arab uprising» correspond quant a lui au titre de la caricature.




Signifiants iconiques

Tableau (4)

Signifié Connotation
|'g ! 'e Description ° °. fon(s) Connotation
dénoté possible(s)
Homme Debout sur | Le pape,
- Barbu un haut leader,
édifice politique
Chapeau Long -
Tunique Longue -
Posture + La main Leader, pape,
micro levée, politique
s’'adressant
a la foule
o i Autorité
aaitE Edifice Haut Autorité
.S|gn.|ﬁant politique
iconique
ou
religieuse
Foule S’adressant | Plébiscite ou Contestation L
3 I'homme PIeblsate‘ou
contestation
Banderoles Affichant face a une
des autorité
messages politique ou
ecrits religieuse
Palmiers Parsemés Région aride dans une
au niveau région
de la foule aride.

D’apreés l'inventaire des signifiants iconiques, nous constatons trois espaces

de signification distincts; d’un co6té, il y a la foule portant des messages
écrits et I'autre co6té, il y a I'image d’une autorité qui s’adresse a la foule.
Le troisiéeme espace de signification est celui qui donne des indications sur
le lieu représenté par la présence de «palmiers ».

Orientation sémantique de la caricature: Carré sémiotique

Afin de déceler la signification de la caricature (1), il est nécessaire

de mettre en relation les signifiants linguistiques et iconiques, repérer
I'itérativité de sémes contextuels a travers l'isotopie de Rastier (1989)
avant de dresser le carré sémiotique qui nous schématisera clairement
I'orientation sémantique de notre objet d’analyse.

329



330

Etant donné le nombre de figures et d’éléments linguistiques et iconiques

qui forment la caricature (1), la mise en relation des signifiants sera

schématisée dans un tableau regroupant ensemble tous les signifiants

donnants lieux au(x) signifié(s) connoté(s). La mise en relation de

I'ensemble des signifiés nous éclairera quant aux connotations éventuelles.

Tableau (5)

Signifié connoté éventuel

Signifiant
«Democracy now »
(démocratie maintenant),
L «Dictator leave» (dictateur
Signifiants .
. L dégage), «We want freedom»
linguistiques . .
(nous voulons la liberté),
«Give us liberty !» (donnez-
nous la liberté !).
Samitas Edifice, Foule, Banderoles.
iconiques
A «How about casual Fridays?» | Autorité
Signifiants . . L
. L (Que diriez-vous desvendredis | religieuse
linguistiques . .
décontractés??» musulmane
Signifiants Homme, Barbe, Chapeau, (Frlgay etant,
iconiques Tunique, Posture un jour sacre
en Islam)
«arab uprising »
Signifiants (soulévement arabe)
linguistiques | (Titre) Indication de la part
de I’énonciateur
Signifiants Palmiers
iconiques

Contestation
politique

Incompréhension
entre la politique et
la religion

Dans le monde
arabe, région aride
(palmiers)

A partir de la mise en relation des signifiants linguistiques et iconiques,

nous pouvons affirmer qu’il existe dans cette caricature trois grands

espaces de signification:

- Indicateur extra-discursif: Le titre «arab uprising» (soulévement arabe),

choix de I'’énonciateur, fonctionne comme indicateur général sur le théme

de la caricature. Il facilite la compréhension des lecteurs en réduisant les

options interprétatives. A cela s'ajoute la date (avril 2011) qui, en tant

qu’élément du contexte, oriente clairement vers le printemps arabe.

- Premier indicateur intra-discursif: la contestation populaire est

clairement exprimée par le locuteur x.




- Deuxieme indicateur intra-discursif: I'attitude de l'autorité politique
envers ces contestations populaires.

e A cet égard, la foule (locuteur) revendiquant son droit a la démocratie
et la liberté se heurte a une incompréhension de la part de I'autorité
politique et religieuse; la réponse «how about casual Fridays» (Que
diriez-vous des vendredis décontractés??) étant en décalage avec les
revendications de la foule.

Linventaire des signifiants linguistiques et iconiques ainsi que l'itérativité
de sémes contextuels donnera lieu a une ou plusieurs isotopies. Ce qui est
important pour avoir une interprétation plausible de la caricature:

Nous relevons ainsi une premiére isotopie générique relative au taxeme /

droits de I'homme/

1"¢ isotopie générique relative au taxéme /droits de I’homme/

Tableau (6)

Isotopie générique (i) 1 /droits de I'homme/

Parcours figuratif «democracy» (démocratie), «freedom» (liberté), «liberty»
(liberté).

Nous relevons également une seconde isotopie générique relative au
taxeme /manifestation.

2¢ isotopie générique relative au taxéme /manifestation/

Tableau (7)

Isotopie générique (i) 2 /manifestation/

Parcours figuratif «democracy now>» (démocratie maintenant), “we want
freedom” (nous voulons la liberté), “give us liberty”
(donnez-nous la liberté), «dictaor leave» (dictateur
dégage), «arab uprising» (soulévement arabe).

A partir de cette interprétation, nous schématiserons l'orientation
sémantique de la caricature a travers le carré sémiotique suivant:

331



332

Carré sémiotique (1)

Manifestation Décontraction

Souci Indifférence

La deixis (+) «manifestation» correspond aux contesttions populaires
représentées dans la caricature (1) par une foule levant des pancartes/
banderoles dont les mots clefs sont «démocratie», «liberté», «dictateur
dégage». La deixis (-) qui lui est opposée selon la caricature (1) est
«décontraction» et correspond a la réponse donnée aux contestations
«Que diriez-vous des vendredis décontractés?? ».

Carré sémiotique actualisé (1)

Manifestation Décontraction

Indifférence

Le carré sémiotique actualisé représente le message de I’énonciateur

de la caricature (1) a savoir que pour passer de la « manifestation» a la
«décontraction», cela dénote une certaine indifférence de la part la classe
dirigeante.

Réponse a la problématique

A travers la description iconique, linguistique et énonciative de cette
caricature, nous essayerons de répondre a la problématique suivante:
Comment fonctionne la caricature pour générer la signification?

Au niveau de cette caricature, nous avons distingué plusieurs espaces
de signification, le premier étant I'espace de I’énonciateur qui contient
des indications sur la signification de la caricature et comporte le titre,
la signature du dessinateur, le commentaire ou la Iégende. Les autres se
trouvent au niveau de la caricature elle-méme.

Compte tenu du fait que la caricature par nature soit un genre qui appelle
a la satire, a I'hnumour et a la dérision, cela nécessite de provoquer le



lecteur a travers un décalage entre des niveaux de signification comme
dans l'usage d'anachronismes, de comparaisons et/ou d’associations
d’éléments insoupgonnées, etc. Le décalage peut ainsi étre d’ordre iconique
et/ou d’ordre linguistique qui voit notamment l'usage de différentes figures
comme l’ironie, la métaphore, I'hyperbole, la litote, etc.

Pour illustrer ce propos, nous avons pu voir, au niveau de la caricature (1),
une scéne formée de deux parties distinctes sur le plan de I’énonciation
comme sur les plans linguistique et iconique.

- Plan de I’énonciation: Les modalités intersubjective, assertive et
impérative correspondent a une demande de la part du locuteur collectif
et anonyme. La modalité interrogative « How about casual Fridays?»
(Que diriez-vous des vendredis décontractés??» correspond a une
réponse, sous forme de question, de la part de I'énonciateur car c’est
précisément ici que se trouve le message de la caricature (1).

- Plan linguistique: les lexémes constituant les signifiants linguistiques
correspondent a deux catégories différentes. Nous avons d’une part les
lexémes qui correspondent au champ de la «contestation politique>» ;
«democracy » (démocratie), «freedom>» (liberté), «want» (vouloir),
«dictator» (dictateur), «leave» (dégage), «liberty» (liberté), «arab
uprising» (soulévement arabe). Et d’autre part, nous avons «casual
Fridays» qui ne correspond pas au méme champ et référe plutot a celui
de la «décontraction».

- Plan iconique: Deux espaces apparaissent clairement au niveau de
I'image, I'un sur le coté droit et I'autre sur le c6té gauche ou figurent,
respectivement, un espace élevé (édifice) et un espace qui lui est
inférieur. Sur ces espaces, nous avons une personne qui figure sur le
haut de I'édifice (cOte droit) et la représentation d’une foule sur le coté
gauche.

A partir de la mise en relation des signifiants linguistiques et iconiques,
I'espace inférieur, situé sur le co6té gauche de la caricature (1) correspond
au champ de la «contestation politique». C’est ici qu’est représenté le
peuple. L'espace surélevé ou se trouve un haut édifice, situé a la droite de
la caricature (1), correspond au champ de la «déconctraction». C'est la
position de l'autorité politique. Dans ce contexte, nous proposons le carré
sémiotique suivant:

333



334

Carré sémiotique (2)

Haut Bas
«Autorité politique » «Peuple»
Non-Bas Non-haut
«Elite» «Foule», «masse»

Cette disposition d’ordre iconique basée sur une distinction entre

le haut, renvoyant a l'autorité, et le bas, renvoyant a la masse

populaire contestataire se trouve dans d’autres caricatures du méme
auteur reprenant, ainsi, la dichotomie élite/masse, autorité politique/peuple

comme dans les caricatures (2) et (3):

Caricature (2)

Copynght Mie Luckaovich.



Caricature (3)

ISE BE To
;‘%”‘ Ol SUPRLIER ).

i

GEEZ, WOULD IT
HURT FRYOUTO
BE MORE LIKE HIM?.

La caricature (1) représente ici une prise de position de I'’énonciateur
(auteur, revue) qui s’'exprime a travers la signification sous-entendue de

la caricature. En effet, outre la signification dénotée qui correspond a un
premier niveau de signification, la connotation renvoie au second niveau de
signification et représente le point de vue de I’énonciateur.

Dans le cas de la caricature (1), « How about casual Fridays??...» (Que
diriez-vous des vendredis décontractés?) Ne donne pas de signification
plausible dénotée mais représente la parole de I'énonciateur qui fait dire au
«personnage» ce qui n'est pas dit littéralement dans la réalité mais que la
connotation, déduite a travers le contexte et les éléments signifiants de la
caricature, met a jour.

La caricature bascule ainsi d’un niveau premier a un ou des niveaux
supérieurs de signification. C’est a travers ce choix de ce qui provoquera
le décalage entre le niveau 1 et le niveau 2 de la signification que
I’énonciateur exprime sa position.

335



336

2. Stéréotypie dans la caricature

Comme tout discours public, destiné a un auditoire précis et ayant pour
but de le convaincre, la caricature fait usage d’'images figées, symboles
connus, idées regues pour mieux guider le lecteur vers le niveau second ou
supérieur de la signification.

Quand il s’agit de la caricature, I’'enjeu final, de maniére globale, n‘est pas
d’accéder uniquement au niveau primaire de la signification ou il s’agit

de reconnaitre les personnages, le contexte et le sujet du dessin mais
surtout d‘accéder au niveau second de la signification qui implique des
sous-entendus, voire des présuppositions. Ce dernier niveau requiert une
parfaite assimilation facile du premier par le lecteur ce qui justifierait, dans
un premier temps, I'usage d’images collectives figées ou stéréotypes.

Dans cette seconde partie, nous tenterons de répondre a la problématique
qui a trait a I'image des islamistes dans les médias occidentaux et cela

se fera a travers |'observation et I’'analyse d’une série de caricatures
occidentales sur le printemps arabe. Le but étant de cerner les stéréotypes
et les représentations du rapport entre l'islam, les islamistes et politique
dans la région du Moyen-Orient.

2.1. Série de comparaisons

Caricature (4)

TR e
amr akasha

2005




Nous rassemblons dans le tableau qui suit toutes les indications relatives a
la caricature:

Tableau (8)

Titre “Change in Egypt” (changement en Egypte)
Enonciateur Cartoon Movement (Amr Okacha)
Date 2 Mai 2012

“The cartoons in this collection are the outcome of a two
special projects about the parliamentary and the presidential
elections in Egypt. Both projects are collaboration between
Cartoon Movement and Radio Netherlands Worldwide (RNW).”
(Les dessins de cette collection sont le résultat de deux projets
spéciaux sur le Parlement et les élections présidentielles en
Egypte .Les deux projets sont une collaboration entre «Cartoon
Movment» et «Radio Netherlands Worldwide (RNW) »).

Commentaire(s)

Nous procéderons ensuite en distinguant les éléments linguistiques et les
éléments iconiques qui, recensés un par un, donneront lieu a une ou des

connotations éventuelles. L'ensemble donnera lieu a la connotation globale.

Tableau (9)

Slnantice ot Signifiants linguistiques

correspondants
Signifié dénoté | Connotation Sl’gnlﬁ,e Connotation Connotation
dénoté globale
Homme 2005 | Avantla
révolution

(date: 2 mai 2012)

Victoire des

Barbu 2012 islamistes aprés Ce qui est
) la révolution suggéré est que le
Anluedn changement n’est
résident A tl ’

Costume-cravate | b oo 2005 yant d qu'un changement
egyptien révolution de forme. (le
Moubarak Victoire d méme personnage

Habit traditionnel . Ic 0|‘re es . revient).

& tien 2012 islamistes apres

9yp la révolution
Sourire

o Dictature
machiavélique

Change in Egypt (Titre)

337



338

Les élections égyptiennes de 2012 sont les premiéres apres celles de
2005 qui ont connu la cinquiéme victoire consécutive de I'ancien Président
Hosni Mubarak. Le premier tour des élections présidentielles en Egypte
s’est déroulé les 23-24 Mai 2012 et Mohamed Morsi, leader des fréres
musulmans a été élu Président de la république lors du deuxiéme tour des
présidentielles de juin 2012.

Cette caricature, datant du 2 mai 2012, représente, sous forme de
comparaison avant/apres, la victoire de I'ancien Président égyptien en
2005 a travers un dessin reconnaissable du personnage et la victoire du
méme personnage en 2012. La seule différence réside dans un changement
de vestimentaire, passant ainsi du costume-cravate a la «Aabaya»
traditionnelle et la barbe islamiste (barbe touffue renvoyant a I'Islam
comme seul repere politique par opposition a la barbe fine qui représente
les islamistes politisés et que nous retrouverons par la suite).

L'inventaire des signifiants linguistiques et iconiques ainsi que l'itérativité
de semes contextuels donnera lieu a une ou plusieurs isotopies. Ce qui est
important pour avoir une interprétation plausible de la caricature:

Nous relevons ainsi une isotopie générique relative au taxeme/
vestimentaire.

*Isotopie générique relative au taxéme/vestimentaire/

Tableau (10)

Isotopie générique (i) /vestimentaire/

Parcours figuratif «barbe», «costume-cravate», «béret», «Tunique blanche»

Cette caricature fonctionne d’'une part comme une prédiction de
I’énonciateur de la victoire des islamistes et signifie d’autre part un
changement politique de forme uniquement représenté par le changement
de l'aspect vestimentaire. L'image est ainsi en décalage avec le titre méme
de I’énonciateur qui est «change in Egypt» (changement en Egypte) et qui
signifie ainsi le non-changement en Egype comme représenté a travers le
carré sémiotique suivant:




339

Carré sémiotique (3)

Changement Illusion
Non-illusion Non-changement

Les élections égyptiennes passent ainsi par un besoin de changement

a un non-changement. Les élections de 2012 sont ainsi une illusion de
changement et non un changement radical d’'un systéme a un autre. Nous
pouvons ainsi extraire I'image figée qui ressort a savoir: «les élections
[symbole de démocratie] sont une illusion>.

Caricature (5)

CagleCartoons.com

Nous rassemblons dans le tableau qui suit toutes les indications relatives a
la caricature:



340

Tableau (11)

Titre « Elections » (élections)

Commentaires «Boko Haram, the arab spring and the radical Islamic
revival” (Boko Haram, le printemps arabe et la

renaissance de I'Islam radical)

Date - Introuvable -

Nous procéderons ensuite en distinguant les éléments linguistiques et les
éléments iconiques qui, recensés un par un, donneront lieu a une ou des
connotations éventuelles. L'ensemble donnera lieu a la connotation globale.

Tableau (12)

Signifié dénoté Connotation Connotation
globale
Signifiants | Urne-porte Sous forme |Les élections | Changement de
iconiques de porte monde
Electrices en Avant les élections, les
vétements colorés femmes sont libres
et divers - pantalon,
voile, cheveux
découverts, etc. -
s’'apprétant a voter (a
I’entrée des urnes)
Electrices en Burga de |Aprés les élections, les La victoire
couleur sombre (a la femmes ne sont plus libres |des islamistes
sortie des urnes) (burga symbole de la aux élections
soumission) meéneront a la
Barbu 1: du c6té de | (Debout Radicalisation | estriction des
I’entrée de l'urne, sur l'urne, des politiques | libertes des
barbe blanche, fermement Islamistes femmes.
costume cravate de dressé) avant et
couleur claire) apreés les
Barbu 2: du coté de la elections
sortie de l'urne, barbe
longue et sombre,
uniforme de couleur Radicalisation
gris sombre) de la politique
«Elections», «Boko (Titre et islar]"liste. aprés
Signifiant haram», «arab légende) les élections.
linguistique |SPring», « Radical
islamic revival »




341

Le focus est centré vers la transformation des électrices avant et aprés

la victoire des islamistes, représentés par les deux hommes, I’'un avec
une barbe blanche et costume-cravate de couleur claire et le deuxieéme
avec une barbe noire et en uniforme de couleur sombre, se tenant debout
fermement sur lI'urne. Ainsi, la victoire des islamistes, dont la politique

se radicaliserait automatiquement aprés les élections, est suggérée par

le passage, a travers une urne géante, d’électrices «femmes» arborant
un style vestimentaire coloré et divers (entre pantalons, voile musulman
normal pour certaines, cheveux découverts pour plusieurs d’entre elles) a
un style vestimentaire unique; burga islamique de couleur sombre, qui ne
laisse apparaitre que les yeux.

Linventaire des signifiants linguistiques et iconiques ainsi que l'itérativité
de sémes contextuels donnera lieu a une ou plusieurs isotopies. Ce qui est
important pour avoir une interprétation plausible de la caricature:

Nous relevons ainsi une premiére isotopie générique relative au taxeme/
vestimentaire/

1"¢ isotopie générique relative au taxéme /vestimentaire/

Tableau (13)

Isotopie générique (i) 1 /vestimentaire/

Parcours figuratif «pantallons», «voile», «pull», «couleurs», «cheveux
découverts», «burga», «barbe blanche», «barbe noir»,
«costume-cravate», «uniforme gris sombre»

Nous relevons ainsi une deuxiéme isotopie générique relative au taxeme/
extrémisme/

2€ isotopie générique relative au taxéme/extrémisme/

Tableau (14)

Isotopie générique (i) 2 /extrémisme/

Parcours figuratif «Boko haram», «radical islam revival», “burga”,

Nous relevons ainsi une premiére isotopie spécifique relative au séme
spécifique /couleur sombre/



342

1" jsotopie spécifique relative au séme spécifique /couleur sombre/

Tableau (15)

Isotopie spécifique (i) /couleur sombre/

Parcours figuratif «barbe blanche», «barbe noire», «femmes en burga de
couleur sombre», «uniforme gris sombre», «costume-
cravate gris clair»

Cette caricature représente, sous forme de comparaison avant/apres, la
victoire des islamistes aux urnes et ce qu’elle pourrait engendrer comme
restriction des libertés des femmes symbolisée par le vestimentaire comme
représenté dans le carré sémiotique suivant:

Carré sémiotique (4)

Libération Contrainte
Autonomie Restriction

A travers le vote islamiste post-printemps arabe, les sociétés verront

une transformation d’un été de libération a un état de contrainte a force

de restrictions politiques symbolisées dans cette caricature par des
restrictions radicales sur le vestimentaire féminin. Chose qui projette les
stéréotypes suivants: Larrivée des islamistes au pouvoir est associée a une
réduction des libertés des femmes.

Caricature (6) et (7)
(6) «The other side (1) » (7) «the other side (2) »

The other side ( 1 ) The other side( 2 )

Nous rassemblons dans le tableau qui suit toutes les indications relatives a
la caricature:




Tableau (16)

Titre «The other side» (I'autre coté)

Date 6 décembre 2011

Enonciateur www.toonpool.com

Mots clefs Politics, National/Domestic, Elections, ThirdWorld, Historical,
Politicians, Parties, Democracy, arab spring, revelution, egypt,
tunisia, ramahi, cartoon, islamic groups, elections, vote.

Nous procéderons ensuite en distinguant les éléments linguistiques et les
éléments iconiques qui, recensés un par un, donneront lieu a une ou des

connotations éventuelles. L'ensemble donnera lieu a la connotation globale.

Tableau (17)

Signifiants linguistiques
Signifiant iconique fgni inguistiqu
correspondant
ignifié ignifié L
Sl’g ' ’e Connotation Sl’g ! ’e Connotation ectl:lre (s)
dénoté dénoté possible(s)
Urne Elections (1) Avant les
élections
T N - Victoire des
U’rne couverte Extrémisme | (2) Apre.s les islamistes aprés
d’une burga élections le printemps
«V» de la Printemps (1) Printemps arabe o
L - Islamisation
victoire arabe arabe o
de la société
«V» de la Extrémisme | (2) Aprés le arabe apres la
victoire, main printemps révolution
couverte d'une arabe
burga
“The other (Titre)
side” (I'autre
coté)

Lintérét est centré vers I'image visible et cachée du printemps arabe en
Egypte (les mots clefs qui soulignent la caricature donnent des indications
claires dans ce sens). Ainsi tout comme la caricature (4), I'image dans la
figure de l'urne et celle de la main formant le V de la victoire, symbole

de la révolution, reviennent dans les deux images (1) et (2) avec une
transformation visible dans la deuxiéme partie (2) ou les figures de l'urne
et du V de la victoire sont couvertes d’'une burga de couleur sombre,
symbole de l'islamisme radical et politique.

343



344

Linventaire des signifiants linguistiques et iconiques ainsi que l'itérativité
de semes contextuels donnera lieu a une ou plusieurs isotopies. Ce qui est
important pour avoir une interprétation plausible de la caricature:

Nous relevons ainsi une premiére isotopie générique relative au taxeme
/vestimentaire/

1"¢ isotopie générique relative au taxéme /élections/

Tableau (18)

Isotopie générique (i) 1 /élections/

Parcours figuratif «Urne», «V de victoire», «elections» (élections), «parties»
(partis politiques), «Democracy» (démocratie), «vote»,
«Egypt» (Egypte), «Tunisia» (Tunisie), «politicians»
(acteurs politiques), «urne»,

Nous relevons ainsi une deuxiéme isotopie générique relative au taxeme
/printemps arabe/

2° isotopie générique relative au taxéme /printemps arabe/

Tableau (19)

Isotopie générique (i) 2 /Printemps arabe/

Parcours figuratif «V de la victoire», «arab spring», «revolution», «egypt»,
«tunisia», «politicians», «parties», «democracy», «third
world »,

Nous relevons ainsi une premiére isotopie spécifique seme spécifique au
taxéme /extrémisme/

3° isotopie générique relative au taxéme /extrémisme islamiste/

Tableau (20)

Isotopie générique (i) 3 /extrémisme Islamiste/

Parcours figuratif «burga», «islamic groups», «main couverte», «urne
couverte»

Cette caricature représente, sous forme de image visible et cachée comme
le signifie le titre «the other side» (I'autre coté), 'autre coté dissimulé



345

des révolutions du printemps arabe a savoir ce que cache la victoire des
islamistes aux urnes comme représenté dans le carré sémiotique suivant:

Carré sémiotique (5)

Etre \ Paraitre
Apparaitre Sembler

Ainsi, ce qui est a retenir est que l'aspect visible du printemps arabe et
des élections égyptiennes en cache un autre qui serait lié a la victoire des
islamistes aux urnes. D’ol le carré sémiotique qui représente un passage
entre ce qui parait, ce qui semble et ce qui est réellement le printemps
arabe. Chose qui donne lieu au stéréotype suivant: Le printemps arabe
[symbole d’une évolution vers la démocratie] dissimule un coté extrémiste.

Caricature (8)

TU RS €TE WU AL Tu AS 76 VUGAWC
UN JOURNALISTE ! UN VERRE DE BiERE '




346

Nous rassemblons dans le tableau qui suit toutes les indications relatives a

la caricature

Tableau (21)

Titre

La Tunisie d’hier et d’aujourd’hui

Date

16 Mars 2012

Enonciateur

Par le dessinateur Plantu pour Le Monde (quotidien frangais)

Nous procéderons ensuite en distinguant les éléments linguistiques et les

éléments iconiques qui, recensés un par un, donneront lieu a une ou des

connotations éventuelles. L'ensemble donnera lieu a la connotation globale.

Tableau (22)

d’aujourd’hui
(Titre)

L . - Signifiant
L . . Signifiants linguistiques | . P
Signifiant iconique linguistique
correspondants
co. 2
Signifié c - Signifié ¢ — Signifié Lecture (s)
dénoté CLLEULT dénoté RLOLRLEUL dénoté possible (s)
Uniforme Autorité «Tu a été Accusation,
de police Vu avec un dictature
journaliste »
Tunisie hier La dictature
Homme Citoyen _ _ en Tunisie a
tunisien changé de
Barbu, «Tu a été Accusation, former apres
habit Autorité, vu avec un dictature les élections
traditionel, | Islamiste verre de mais n‘a pas
bonnet biere » Aujourd’hui | évolué en
) démocratie.
Femme, Citoyenne
cheveux tunisienne - -
découverts
La Tunisie
d’hier et

Lintérét est centré vers une comparaison avant/aprés du printemps arabe

en Tunisie comme indique le titre. Ainsi, les deux images montrent un

homme représentant une «autorité» qui incrimine, en montrant du doigt,

un citoyen tunisien. Cependant, la Tunisie d’hier représente un policier

s’adressant a un citoyen «Tu as été vu avec un journaliste» et celle




d’aujourd’hui représente un islamiste (autorité) s’adressant a une citoyenne
avec le méme début de phrase «tu as été vue avec un verre de biere». Le
«journaliste» symbolisant I'ennemi de I’Etat policier de la Tunisie d’avant
la révolution et le «verre de biere» reproché a une citoyenne de sexe
féminin, produit non «halal» chez les musulmans est donc interdit par
I’Etat islamiste d’apres la révolution tunisienne qui a vu en 2012 la victoire
du parti islamiste En-nahda.

Cette caricature représente, a la base, la différence entre I'avant et
I'apres la révolution tunisienne qui se manifeste respectivement par la
représentation d’un policier face un citoyen et une autorité religieuse face
a une femme (aujourd’hui). En méme temps, cette différence n’est qu’une
différence de protagonistes vu que l'attitude autoritaire reste la méme
(posture des personnages et genre de reproches similaires).

L'inventaire des signifiants linguistiques et iconiques ainsi que l'itérativité
de sémes contextuels donnera lieu a une ou plusieurs isotopies. Ce qui est
important pour avoir une interprétation plausible de la caricature:

Nous relevons ainsi une premiére isotopie générique relative au taxeme
/autorité/

1"¢ jsotopie générique relative au domaine //Presse//

Tableau (23)

Isotopie générique (i) 1 //Presse//

Parcours figuratif «Le Monde», «Plantu», «Journaliste»

Nous relevons ainsi une premiére isotopie générique relative au taxeme
/autorité/

2° jsotopie générique relative au taxéme /autorité/

Tableau (24)

Isotopie générique (i) 2 /autorité/

Parcours figuratif «police», «photo de Ben Ali», «menottes», «islamiste »,
«drapeau tunisien», «tu as été vu avec un journaliste»,
«tu as été vue avec un verre de biere»

347



348

Ainsi, I'enjeu est de montrer la différence de forme entre la Tunisie d’hier et
celle d’aujourd’hui et associe les islamistes au pouvoir a la méme dictature
de I’'Etat policier censée étre révolue apreés la révolution tunisienne de 2011,
comme représenté dans le carré sémiotique suivant:

Carré sémiotique (6)

Démocratie Dictature
Evolution Régression

La Tunisie d’aprés la révolution, censée étre démocratique, est revenue a la
dictature aprés la victoire des islamistes. Le stéréotype est donc le retour a
la dictature et au régime policier avec la victoire des islamistes aux urnes.

2.2. Conflits, parallélisme entre islamisme, armée et démocratie

Caricature (9)

NI T

Nous rassemblons dans le tableau qui suit toutes les indications relatives a
la caricature:



Tableau (25)

Titre

“Struggle army and political Islam” (Lutte entre I'armée et I'Islam

politique)
Sous-titre | "Abomination Egypt and Turkey” (Abomination Egypt et Turquie)
Date 7 ao(t 2013

Enonciateur

www.cagle.com

Tom Janssen is a Dutch editorial cartoonist, working for the Dutch
national daily Trouw and the Netherlands Press Association. (Tom
Janssen est un caricaturiste néerlandais, travaillant pour le quotidien
national néerlandais «Trouw » et I'association de la presse des Pays-Bas.)

Nous procéderons ensuite en distinguant les éléments linguistiques et les
éléments iconiques qui, recensés un par un, donneront lieu a une ou des
connotations éventuelles. L'ensemble donnera lieu a la connotation globale.

Tableau (26)

Struggle army
and political
islam (Titre)

Signifiants
. - .I . Signifiant
linguistiques . - . . o
Signifiant iconique linguistique
correspondants
Co. 2
1
Signifié Signifié . Signifié Lecture (s
’g z g . | Connotation g . - ()
dénoté dénoté dénoté possible (s)
Army Homme Autorité,
en fermeté
uniforme, | (vainqueur)
Général
al-Sisi Egypt,
Political Islam | Homme Ligoté, Gouvernement
barbu, 3 terre militaire
ﬁnfl.e:dn (vaincu) Les
,re5|t.ent gouvernements
égyptien A
Morsi Abomination militaires et
islamistes
Army Homme Ligoté, sont les
en a terre mémes
uniforme | (vaincu) quant a
Political Islam | Homme | Autorité, | Turauie, ! a,bsence.de
en fermeté Gouvernement démocratie.
costume | (vainqueur) | islamiste
cravate,
Président
Erdogan

349



350

La caricature représente un parallélisme entre la situation politique en
Egypte et en Turquie. L'année 2013 correspond a deux faits majeurs dans
la politique respective des deux pays; le coup d’Etat du 3 juillet 2013 en
Egypte des forces armées égyptiennes contre le Président islamiste et le
mouvement protestataire commencé le 28 mai 2013 et qui a connu des
altercations entre les manifestants et la police.

La caricature représente la relation entre I'armée et l'islamisme politique
en Turquie et en Egypte. Ce parallélisme représente deux hommes dont un
est debout sur I'autre qui est ligoté et a terre. Ainsi, I'image correspondant
a la situation égyptienne met en scene le Général Al-Sisi qui écrase de ses
pieds I'ancien Président des fréeres musulmans ligoté. L'image correspondant
a la situation turque est presque la méme seulement c’est le Président
islamiste Erdogan qui écrase un haut gradé de I'armée (probablement un
des nombreux généraux de I'’Armée ayant démissionné en 2011, apres les
accusations de coup de préparation de coups d’Etat ayant été proférés a
leur encontre, ce qui a été considéré comme la victoire du gouvernement
d’Erdogan face a l'influence de I’Armée turque).

Ce parallélisme représente la lutte malsaine entre I’Armée et I'Islamisme
politique pour le pouvoir au vu de la qualification «abomination »
(abomination) qui se trouve a l'intérieur méme de la caricature et qui
revient a I’énonciateur.

Linventaire des signifiants linguistiques et iconiques ainsi que l'itérativité
de semes contextuels donnera lieu a une ou plusieurs isotopies. Ce qui est
important pour avoir une interprétation plausible de la caricature:

Nous relevons ainsi une premiére isotopie générique relative au taxeme
Jautorité/

1"¢ jsotopie générique relative au taxéme /autorité /

Tableau (27)

Isotopie générique (i) 1 /autorité/

Parcours figuratif «Army>» (armée), «political islam» (islam politique),
«uniforme d’un haut gradé de I'armée», «Général Al-Sisi»,
«Président turque», «Mains ligotés»,




351

Nous relevons ainsi une deuxieme isotopie générique relative au taxeme
/vestimentaire/.

2¢ isotopie générique relative au taxéme /vestimentaire/

Tableau (28)

Isotopie générique (i) 2 /vestimentaire/

Parcours figuratif «Uniforme», «barbe», « Costume cravate», «armée»

Nous relevons ainsi une deuxieéme isotopie générique relative au taxeme
/domination/

2° jsotopie générique relative au taxéme /domination/

Tableau (29)

Isotopie générique (i) 2 /domination/

Parcours figuratif «abomination», «mains ligotés», «political Islam»,
«armée>»

«Abomination» renvoie par extension a «horreur», «atrocité», «infamie».
Il renvoie également, dans un cadre fictif, a la «possession» et a la
«domination mentale d’'une personne pour diriger leur souhaits».

Carré Sémiotique (7)

Indépendance Domination

Coopération Rivalité

Ainsi, a défaut de s’orienter vers une indépendance des pouvoirs, la rivalité
sans merci entre I'armée et l'islam politique est motivée par le désir de
pouvoir absolu et de domination. Le Stéréotype: Les luttes intestinales
entre I'armée et I'Islam politique est un lutte pour le pouvoir absolu et la
domination.



352

Caricatures (10)

Titres: “"Struggle for Egypt” (Lutte pour I’Egypte)

Nous rassemblons dans le tableau qui suit toutes les indications relatives a
la caricature:

Tableau (30)

Titre (10) “Struggle for Egypt” (Lutte pour I'Egypte)
Date (10) 15 Aot 2013
Enonciateur www.cagle.com, Pat Bagley

Nous procéderons ensuite en distinguant les éléments linguistiques et les
éléments iconiques qui, recensés un par un, donneront lieu a une ou des
connotations éventuelles. L'ensemble donnera lieu a la connotation globale.



Tableau (31)

Signifiants
linguistiques
correspondant

Signifiant iconique

Signifié dénoté

Signifié dénoté

Connotation

Lecture (s)
possible (s)

Islamists

Crocodile

Egypt military

Hippopotame

Mare de Sang
Crocs

Coups de
poings
Griffes

Puissance

religieuse

Puissance | Violence de
militaire la lutte
Violence Puissances

politiques qui
s’entretuent

Democracy

Femme en
blanc, portant
une bougie
allumée,
écartée de la
scéne de lutte

Paix (par opposition a la
violence)

«Struggle for
Egypt» (lutte pour
I'Egypte) - titre

La démocratie
écartée de la
politique en
Egypte par la
violence.

La caricature date du 15 ao(it 2013 et correspond a l'aprés «coup d’Etat»
militaire en Egypte, un mois plus tot, qui avait permis la destitution du
Président égyptien et des freres musulmans du pouvoir. Cette période

a connu de violents heurts entre partisans des fréeres musulmans et les

forces de l'ordre.

Linventaire des signifiants linguistiques et iconiques ainsi que l'itérativité

de sémes contextuels donnera lieu a une ou plusieurs isotopies. Ce qui est

important pour avoir une interprétation plausible de la caricature:

Nous relevons ainsi une premiére isotopie générique relative au taxeme

/autorité/

1"¢ jsotopie générique relative au domaine //animal//

Tableau (32)

Isotopie générique

(i) 1 //animal//

Parcours figuratif

«Crocodile», «Hippopotame »

353



354

Nous relevons ainsi une premiéere isotopie générique relative au taxeme
/autorité/

2¢ isotopie générique relative au taxéme /autorité/

Tableau (33)

Isotopie générique (i) 2 /autorité/

Parcours figuratif «Egypt military », «Islamists»,

Nous relevons ainsi une isotopie spécifique relative au séme spécifique
/sauvagerie/

Isotopie spécifique relative au séeme spécifique /sauvagerie/

Tableau (34)

Isotopie spécifique (i) /sauvagerie/

Parcours figuratif «Crocodile», «Hippopotame», «marre de sang», «crocs»,
«coups de poing», «griffes», «struggle» (lutte),

L'intérét est centré sur la lutte violente entre les islamistes (représentés
par I'hippopotame) et I'armée égyptienne (représentée par la figure du
crocodile) qui s’éloigne des aspects de la démocratie. Les deux figures
animales; I'hippopotame et le crocodile représentent I'un des animaux

de I'Egypte antique les plus craints et vénérés car jugés dangereux. La
violence de la lutte contraste avec la figure pacifique de la femme portant
une bougie allumée et qui symbolise la «démocratie», comme indiqué sur
sa tunique écartée de lI'action comme représenté dans le carré sémiotique
suivant:

Carré sémiotiqgue (8)

Démocratie Dictature
Paix Lutte

La lutte violente pour le pouvoir entre les forces armées et les islamistes
en Egypte donne lieu a une dictature et éloigne tout espoir de démocratie.



Le stéréotype apparent serait donc, la violence de la lutte entre I'armée et
les islamistes a pour but d’instaurer la dictature.

3. REPONSE A LA PROBLEMATIQUE: STEREOTYPIE DANS L'IMAGE
DES ISLAMISTES

A travers l'analyse du corpus qui comporte principalement des caricatures
dont la date de réalisation s’étale d’avril 2011 a ao(t 2013 et oU l'intérét
est centré sur la représentation stéréotypée des islamistes dans la presse
occidentale, nous retiendrons les éléments suivants:

e Les isotopies relevées dans I'ensemble du corpus
correspondent a:

/droits de I'homme/, /manifestation/, /vestimentaire/, /vestimentaire/,
/extrémisme/, /couleur sombre/, /élections/, /printemps arabe/,
/extrémisme islamiste/, //Presse//, /autorité/, /autorité/, /vestimentaire/,
/domination/, //animal//, /autorité/, /sauvagerie/.

- Lisotopie relative au taxeme /vestimentaire/ revient trois fois dans
le corpus, les sémes de l'isotopie /couleur sombre/ correspondent
également au taxéme /vestimentaire/.

- Lisotopie relative au taxéme /autorité/ revient trois fois dans le corpus.

- Lisotopie relative au seéme spécifique /extrémisme/ revient deux fois
dans le corpus.

- Les isotopies /droits de I'homme/, /élections/, /printemps arabe/
correspondent au champ global de la politique.

- Les isotopies //animal//, /domination/ et /sauvagerie/ renvoient ici au
champ de la violence dans la lutte pour le pouvoir.

Ainsi, nous pouvons considérer les stéréotypes suivants: Les islamistes
sont des personnes qui se caractérisent par un vestimentaire particulier
et de couleur sombre, ils font preuve d’autorité et d’extrémisme dans la
gestion des affaires politiques qui se réeglent par la violence.

o Les carrés sémiotiques

Les deixis positives qui reviennent dans I’'analyse de I'ensemble du
corpus sont: «Manifestation», «changement», «libération», «étre»,
«démocratie», «indépendance», et «démocratie».

355



356

Les deixis négatives qui reviennent dans I’analyse de I'ensemble du corpus
correspondent respectivement a: «décontraction» et «indifférence»,
«non-changement» et «illusion», «restriction» et «contrainte»,
«sembler» et «paraitre», «régression» et «dictature», «rivalité» et
«domination», «lutte» et «dictature».

Etant donné que tous les carrés sémiotiques sont orientés vers la deixis
négative, nous pouvons considérer le stéréotype suivant: les islamistes

au pouvoir s‘opposent a « Manifestation», «changement>», «libération»,
«étre», «démocratie», «indépendance», et «démocratie». Par ailleurs,
I'arrivée des islamistes au pouvoir est une «illusion» qui s’inscrit dans

le «paraitre» et représente une forme de «contrainte» par rapport a la
«libération» des peuples. Les islamistes au pouvoir se caractérisent par
I'esprit de la «domination» et de «l’indifférence» vis-a-vis des peuples. Les
islamistes au pouvoir est, donc, une forme de «dictature» (qui revient deux
fois dans les carrés sémiotique).

CONCLUSION

1. Le sens de la caricature repose sur la relation de complémentarité entre
les signifiants linguistique et iconique intra-discursifs d’'une part et les
signifiants linguistiques extra-discursifs d’'une autre.

2. La caricature comprend plusieurs niveaux de signification, un niveau
primaire qui correspond a la dénotation de Barthes (1964) et un niveau
secondaire qui correspond a la connotation. L'ensemble des connotateurs

\

sont susceptible d’accéder a un autre niveau de signification.

3. La caricature exprime le choix de I’énonciateur a travers un décalage
ou une confrontation d’ordres spatiaux-temporels, iconiques et/ou
linguistiques entre les niveaux de signification.

4, Ce décalage, susceptible de provoquer des émotions fortes comme le
rire ou la colére, donne lieu a un niveau supérieur de la signification.

5. La caricature utilise les stéréotypes pour signifier, elle a besoin
de représenter des images figées, des symboles et des indices
conventionnels et utilise les préjugés les plus simples afin de mieux
capter l'attention des lecteurs et leur faciliter I’'accés au premier niveau
de signification.

6. La caricature contribue a fortiori au renforcement des stéréotypes
qu’elle utilise pour orienter le lecteur vers le premier niveau de



357

signification et peut également favoriser la création de nouveaux
stéréotypes aussi simples et faciles a fixer que les premiers.

. La signification de la caricature et le point de vue de I'énonciateur passe
par une organisation minutieuse de I'espace, des figures, des mots et par
une utilisation simple et efficace des stéréotypes.



358

ANNEXE

EDITORIAL

nvestitures

AHMED R,

Marae : & clague

Hooliganism

= devait Stre une promenade de s, une sore rnarecain wvmit-il conscience de Fénommise de
S oI S Pegtme. G o prosgae A Ladyoune, El Fmma s fen rous de
ot v e de menacer FEspagne de ne phis
u-hhlmuumpnrrur-nn ﬂﬂ-b]ﬂ."\ermn'h‘ W{mkld—nhw e
ot Fomtarme des e Com i M
e e Tty sentont dambaeet ot abiare e armes quae Fon prut renner contee wn
jpermetire au aller curillic son lauriers  pays voisin. ©m e les combat pas parce gu'ils sont
de pays rospectueus des de Mhomme.rde puys oo gmiraines 4 nos <Li nosiois O lew comibar
marche vers laccimocratee It puls, patatras, T Fuoei PRIET G OChang. Wm
P v Affatren i s = weat, Bt unmu:mu.m o pet

mocuns nmmuma. e
ol ——

F. Bl Himma viens

d'envoyer au reste du

marocain,

certail
LIEOCT:

ent un junlk

morabes verrmonbscs de

[Ee—— MWLP mtdrieur mﬂunaulh
de-nup--uh-‘ # Ui proche am du rol

Pemamcaas <Fha were o i bnm..,p

elles fmsent

st L libertd o s 1 e

ks pniverselio:
respect des droits de Phomse, A Flhers ou les sociétés
oieteninal sur ks

e e POt (Mal) Ges questions



pohthue

p-nhu‘hu-d-luhnx:-“ dcxv:lnnqdémnqﬂ
m-md—

ire Estee
b Senm gque nous donnons & ees deus otemns de notre vie  FUR

wolitigque ?
A e niveau de délbat, ce n'est plus de patriotisme
o pare maia o

e myrml T

sour des wicas de | y adi

avons El

cannabis,
ml:mlsdumm

BT SO e

i o bk par mllquro

travail cormpie sans deute
roiar epese] —f‘mecl-nxlﬂnmﬂlmx e R
pour . M1 Pt iy adrnettee gue coli-

i sest auto-infligs bicn des ooisdres,
Do -frk.--levtm:mnu récents sont 4 Forigine de la
de F'UE. La répression hystérigue e s
frapps la presse il y 2 quetques semaines ot La n
par Ic Maroc du cas Arminatou Haidar. Ce qui frappe
Fesprit lorsgu'on analyse ces deus exemples de
répression est leur gratuitt. En d'autres termes, gque se

serait-il passé =i le régime ne s"Stait pas -
mnuun‘mmmunmlm Haiclar de s
ration avant de lexpulser 2 A part Eviter
rhnmlliad.undﬁ e
a respecter la liberté de la presse ef les droits de
Fhomme, ren. Quel surcroft de i

nejac er le
« THOLLS, TXC
Himma,
le terr

Des | ics gui s
lear dose. Dans cetie
o, . Sorrmes son
Tourmeseuns. Enn.ouuuu.un < Anonnant bes

dane bétise
tmlﬁn‘dﬂnmmmwwkﬁlﬂmm Racti
"mgiﬂ:mﬁzw Ehnqu.uq pax critisuacr des

ineptes Alors, scvrons-le. =

BIBLIOGRAPHIE

Amossy R., Herschberg-Pierrot A. (1997), Stéréotypes et clichés, Paris,
éd. Nathan.

Benveniste E. (1995), Problemes de linguistique générale I, Tunis,
éd. Céres, 1966.

Chadli E.M. (2008), Les Sémiotiques textuelles, Rabat, éd. Zaouia.

Chadli E.M. (dir.) (2002), «Le Discours politique au Maroc», Colloques et
séminaires n°® 99, Rabat, Publications de la faculté des Lettres et des

sciences humaines.

Chadli E.M. (1995), Sémiotique, vers une nouvelle sémantique du texte,

Publications de la faculté des Lettres et des Sciences humaines, Rabat.

Charaudeau P., Maingueneau D. (2002), Le Dictionnaire d‘analyse du

discours, Paris, éd. Seuil.

359



360

Charaudeau P. (1983), Langage et discours, Eléments de sémiolinguistique,

Paris, Hachette.

Charaudeau P. (1978), Les Conditions linguistiques d’une analyse de

discours, Université de Paris IV, Thése non publiée.

Courtes J. (1976), Introduction a la sémiotique narrative et discursive,

Paris, Hachette.

Dubois J. (1994), Dictionnaire de linguistique et des sciences du langage,

Paris, Larousse.

Ducrot O., Shaeffer J.M (1995), Nouveau dictionnaire encyclopédique des

sciences du langage, Paris, éd. Seuil, 1972.
Greimas A.J. (1986), Sémantique structurale, Paris, PUF.

Greimas A.J., Courtes J. (1979), Sémiotique, dictionnaire raisonné de la

théorie du langage, Paris, Hachette.

Kerbrat-Orecchioni C., Mouillaud M. (1984), Le Discours politique, Lyon,

Presse universitaire de Lyon.
Kokelberg J. (2000), Les Techniques du style, Paris, éd. Nathan, 1994.

Le Guern M. (1973), Sémantique de la métaphore et de la métonymie, Paris,

Larousse.

Messaoudi L., Rhissassi F. (dir.) (2008), Stéréotypie, images et
représentations des femmes en milieu rural et/ou urbain, colloques,

Casablanca, éd. Le Fennec.
Rastier F. (1987), Sémantique interprétative, Paris, PUF.
Rastier F. (1989), Sens et textualité, Paris, Hachette.
Ricoeur P. (1975), La Métaphore vive, Paris, éd. Seuil.

Zaki A. (2002), Aspects de la communication politique au Maroc, Rabat, éd.
Okad.



361

WEBOGRAPHIE

Charaudeau P. (sans date), Le Discours politique ou le pouvoir du langage,
PDF, URL: www.francparler.org/dossiers/pj/charaudeau_ciep_2007.rtf.

Herman T., Jufer N. (2001), L’Editorial, vitrine idéologique du journal, mis en
ligne le 21 mai 2007, URL: http://semen.revues.org/2610.






Analyse argumentative du discours islamiste:
cas du mouvement al-adl wal-ihssane
(justice et bienfaisance)

Abdellatif Tahiri

La réflexion sur le religieux au Maroc est née de la relation Etat/religion.
Les lois dans le pays sont, dans leur majorité, d’essence laique et les
clercs n‘ont aucune influence au niveau législatif. La constitution et les
partis politiques font référence a I'Islam de maniére récurrente mais
aucun ne préconise lI'application de la chari’a ou du moins la révision des
lois pour les rendre plus conformes a l'inspiration islamique. La prise

de conscience de la dévalorisation de I'Islam et I'affaiblissement de la
domination religieuse sur les pratiques sociales de certaines catégories
sociales attirées par le modernisme provoquent la colére des islamistes.
Dans ce contexte apparait, depuis les années soixante-dix, un crépuscule,
sans nom a I'époque, d'ulémas et d’intellectuels religieux qui ont décidé
de rompre avec une tradition ancienne, celle de ne jamais s’immiscer
dans la gestion directe du pouvoir royal. Leur but est de rendre I'Etat
local réellement islamique. La figure qui se fait connaitre dans ce sens
est celle d’Abdessalam Yassine. Il envoie une lettre d’admonestation au
roi du Maroc sous le titre Al Islam aw at-tdfédn (L'Islam ou le déluge) dans
laquelle il rappelle le souverain a ses devoirs de Commandeur des croyants
et s’attaque a sa légitimité religieuse; en d’autres termes, il lui demande
d’islamiser la monarchie.

Pour convaincre le pouvoir et les fideles, I'auteur de la lettre déroule un

ethos et un pathos qui expriment une vision du monde purement spirituelle.

Notre travail portera sur I'analyse de I'ethos et le pathos dans I'Islam ou

le déluge. Cette communication est organisée en trois parties. Dans la
premiére partie nous présenterons |'ethos prédiscursif de Abdessalam
Yassine. Dans la deuxiéme partie nous examinerons |I’ethos comme

image de soi discursive du cheikh Yassine. Dans la troisieme partie nous
aborderons enfin le pathos ou l'inscription de l'auditoire dans le discours de
I‘orateur.

363



364

1. LETHOS PREDISCURSIF D'ABDESSALAM YASSINE

Abdessalam Yassine! adopte un mysticisme combattant. La vie du mystique
en retrait est qualifiée, selon Iui, de déplorable: «Dieu, dit-il, a donné
plusieurs vertus a nos maitres mystiques, mais les méthodes de retrait,
I’éducation silencieuse et I'endurance individuelle sont en régression
aujourd’hui alors que la mosquée al-Qods est occupéez.»

Le combat est I'une de ses vertus les plus importantes pour que I'Islam ne
perde pas ses prescriptions. Yassine est un combattant non par les armes
mais par la foi. Il incarne au niveau intellectuel I’'esprit du clerc excellent
dans la science de la chari‘a. Il adhere a une foi mystique sur le modéle
d’Abu al-Hassan al-Y{si, Tawdi ben Siida et Muhammad ben Abd al-Kabir
al-Kattani et possede la clairvoyance du censeur sur le plan politique. Ce
statut lui donne aussi le sceau d’une figure éminente de la contestation au
pays estimant que cela fait partie de son devoir, de sa responsabilité et de
ses convictions.

Le chef spirituel du mouvement est un intellectuel musulman et un penseur
reconnu au pays et au-dela des frontiéres. Les Marocains connaissant ses
qualités, sa foi et sa spiritualité. Ses idées, ses orientations et son Ijtihad
ont emporté I'adhésion de la Jamaa. Son assignation a résidence, son
emprisonnement, la réponse a ses appels par des démonstrations et des
manifestations monstres sont une preuve tangible de la confiance suscitée
auprés de ses fidéles qui comptent par milliers. On a mesuré l'importance
de son influence quand le bruit de sa mort a circulé. La peur et I'inquiétude
se sont accaparées de ses adeptes et de I'ensemble du pays; elles n‘ont
pas aussi épargné le Makhzen.

Au niveau religieux, les partisans du cheikh Yassine trouvent en lui un
entrepreneur spirituel. Ils lui reconnaissent le statut d’intermédiaire ou

de médiateur entre Dieu et les hommes. Ses moments d’isolement et
d’incarcération lui ont donné l'occasion d’écrire plusieurs ouvrages dans
lesquels il se place comme un rénovateur de I'Islam et ou il présente aussi
al-Minhdj an-Nabawi, La Voie prophétique. Son entrée sur la scéne politique
débute réellement en 1974 quand il met Hassan II devant le choix entre
al -Islam aw al-tufén, I'Islam ou le déluge3. Il invite le monarque dans sa
lettre a mettre en place un régime politique islamiste au Maroc. Ce choix
lui vaut I'emprisonnement entre 1974 et 1978 et marque ainsi sa carriéere
par le cachet de détenu politique. Abdessalam Yassine construit sa théorie



365

contre le pouvoir, il invite le roi en tant que Commandeur des croyants

a se rapprocher de l'idéal islamique et a suivre le modéle des Khalifats.
Ce statut fait de lui un homme d’autorité: reconnu comme Za’im (leader)
religieux et politique par les autorités, il constitue désormais une menace
pour le régime et fut alors assigné a résidence surveillée.

L'ethos d’Abdessalam Yassine est conforme a la conception classique
résumé par Michel Meyer comme «une excellence qui n'a pas d’objet
propre, mais qui s’attache a la personne, a I'image que l'orateur donne de
lui-méme et qui le rend exemplaire aux yeux de l'auditoire, lequel est alors
prét & I'écouter et a le suivre®».

2. ETHOS COMME IMAGE DE SOI DISCURSIVE D'ABDESSALAM
YASSINE

Quelle image de soi Abdessalam Yassine projette-t-il dans son discours?
Sur le plan discursif, I'analyse des marques de I’énonciation fournit un
premier ancrage linguistique & I’étude de I'ethos aristotélicien®. Cette
énonciation suppose un sujet parlant reconnaissable dans le texte a

I'aide d’indices textuels. Cette instance énonciative est celle désignée par
I'expression ethos. Cet ethos oratoire du locuteur apparait d’emblée marqué
par le trait de 'homme révolutionnaire au niveau religieux et politique. Il
se définit par rapport a I'Islam et au régime comme un rénovateur. Pour le
fondateur du mouvement, la téte de l'anarchie est le roi, I'espoir du pays
est aussi, pour lui, le roi doit engager une réforme spirituelle sur le modéle
des califes du premier siécle de I'Islam:

«J'entends par repousser les injustices, une réparation globale de ce
que tu as perverti et qui t'a perverti, surtout ton monopole de |'argent
et du prestige... annuler l'injustice sociale et annuler la pauvreté de la
communauté®. »,

Il s'agit d’'une opération de distribution des réles selon laquelle I'émetteur
développe une image de soi.

Il accuse son destinataire de perversion: «ce que tu as perverti», et se
définit de maniére sous entendue comme un homme pieux, désintéressé,
qui offre sa vie a répandre parmi le peuple justice et bienfaisance. Le
marqueur d’énonciation de la premiére personne je employé dans cette



366

premiére citation donne a voir un locuteur digne de foi et non pervers.
«C’est donc le sujet d’énonciation en tant qu'il est en train d’énoncer qui
est ici en jeu” ».

En effet, le cheikh donne a entendre et voir I'image d’un orateur qui refuse
de reconnaitre un pouvoir royal non conforme aux regles de I'Islam; il
s’érige contre l'injustice sociale et le monopole de I'’économie par une
seule personne. Cette action est, selon lui, contraire aux préceptes de

la foi musulmane. Un fidéle est de son devoir de réparer cette injustice.
L'image de I'homme de Dieu, le sauveur inattendu est précisée par une
affirmation de soi représentée par le verbe a l'infinitif annuler répété deux
fois. Il met en exergue, par peu de mots: repousser, réparation, tu as
perverti, monopole, annuler, injustice, pauvreté, ses qualités morales, il
met sur la balance sa personne par rapport a son interlocuteur a qui il
s’adresse d’égal a égal en le tutoyant. S’agit-il d’'un manque de respect

au roi, ou, au contraire, un défi? Il construit ainsi un ethos apte a peser
aussi bien sur le public que sur le régime. En effet, avec cette adresse, le
cheikh se voit doté d’un crédit aux yeux de son public qui partage avec lui
les mémes références religieuses et aussi aux yeux du pouvoir, car avec
cette admonestation, Yassine constitue désormais une menace islamiste au
Maroc. Dans ce cadre, I’énonciateur laisse transparaitre I'ethos du devoir ol
la conscience doit I'emporter sur la convention.

Par I'utilisation du pronom tu, qui référe au roi, a qui il attribue tous les
maux dont souffre la société marocaine, il amplifie I'intensité de I'attaque
suscitée par le discours: tu as perverti, qui t'a perverti, ton monopole.

Avec le jeu des pronoms personnels je (j'entends), et tu (tu as perverti),
|'orateur se construit I'ethos d’'un citoyen locuteur qui resserre ses relations
avec toutes les couches sociales victimes de I'injustice et de I'appréhension
policiere. Outre le jeu des pronoms, Abdessalam Yassine, dans le cadre

de la lutte par la parole, et afin d’'accomplir I'obligation, utilise la force du
verbe. Il emploie repousser, pervertir, annuler pour éveiller la conscience et
les émotions de son public et du récepteur du message. Pour lui, pervertir
doit d’étre substitué par repentir. Le repentir du roi est une nécessité,

il doit se mettre sur la voie du renouveau islamique et renouer avec la
tradition prophétique. Yassine érige par le biais de ces verbes I’'ethos d’un
mystique religieux musulman qui s’exprime devant un égaré. Cet ethos lui
donne une trés forte crédibilité. «Une réparation globale», cette expression
extériorise un sentiment de rejet d'une période révolue. Elle sonne aussi



comme un veeu et confére au cheikh I'ethos de guide qui vient mettre le
souverain et ses fideles sur la voie de la vertu et du Seigneur. Lorateur
appelle le roi a engager une réforme confessionnelle et a rompre avec le
positivisme source de perversion et de mécréance. Cette habilité de I'ethos
yassiniste prend une autre forme. Il établit un dialogue fictif avec son
interlocuteur par I'emploi de I'impératif, I'interrogation et I’exclamation:

1. «Avec quel livre retrouveras-tu ton Dieu le jour de la rétribution!? »
(p. 49).

2. «0 toi avec quelle expression du visage retrouveras-tu le Seigneur!?»
(p. 50).

3. «Dis-moi avec quelle expression du visage si tu es croyant?» (p. 50).
4 «Maudit! Comment le retrouves-tu!?» (p. 73).

5 «Comptes-tu sur Dieu et crois-tu en son pouvoir? Ou utilises-tu la ruse,
la force, et I'appui de tes alliés?» (p. 75).

A travers I'ensemble de ce corpus de phrases exclamatives et
interrogatives, il exprime une vive émotion et épanche les sentiments
d’un religieux dont I’'ame est fortement affectée. Les paroles paraissent
réellement se dégager du coeur. Par le biais de ces phrases, il érige I'ethos
d'un homme honnéte qui rejette I'hypocrisie, la débauche et toute forme
d’égarement spirituel. En réalité Yassine ne fait qu’emprunter ici le discours
moralisateur des précheurs. Quand Abdessalam Yassine répond a ces
questions par: «Attelle-toi, 6 mon cher, 6 gendre du prophéte a triompher
la cause d’Allah.» (p. 89). Il montre un autre aspect de son ethos a

savoir celui du pédagogue qui corrige, a la maniére d’un enseignant, une
aberration et exhorte son locuteur a se ressaisir.

L'orateur met l'interrogation au service de son entreprise pour s’attaquer
aux afféteries et a la débauche de son adversaire. La colére du cheikh
provient de I'immoralité du roi, cette coléere émane de la passion de
I'orateur et transcrit un ethos de sincérité. Certes le destinateur de la lettre
manifeste sa fureur a I'égard de son destinataire mais jamais la haine.

En effet, il ponctue son discours par I'expression mon cher pour établir

une complicité, dévoiler sa bonne foi et surtout montrer son amour pour

le souverain, son semblable et frére. En réalité, il s'agit ici d’'une habile
utilisation d'un procédé rhétorique emprunté au discours de I'éloge, celui de
I'argument de la filiation. Par cette interpellation qui rappelle I'ascendance
chérifienne de sa majesté, ascendance qui, il faut le souligner, donne sa

367



368

Iégitimité au titre de Commandeur des croyants, Yassine met le roi le dos
contre le mur: en tant que descendant de Ali, gendre du prophete, il doit
faire «triompher la cause d’Allah». Notons au passage l'usage du procédé
de la correction: Yassine commence par s’adresser familierement au roi
«06 mon cher», puis il se corrige. L'habilité de Yassine réside justement
dans cette correction flatteuse.

Dans cette lettre, Abdessalam Yassine s’est évertué a construire I'ethos
d’un homme vertueux, soucieux du devenir de son roi, de I'Islam et de la
nation musulmane. Mais, en méme temps, il montre aussi son amour a
I’égard du roi. Il n’a pas hésité a contester fortement, au nom de l'infidélité
a Dieu et au nom du conseil, son destinataire qu’il juge déviant.

3. LE PATHOS DANS LE DISCOURS D'ABDESSALAM YASSINE

La scéne d’énonciation dans L'Islam ou le déluge oppose d'un cOté un
orateur, farouche adversaire du roi a qui s’adresse la lettre et, de I'autre
c6té, la jamaa, auditoire implicite. Cet orateur se pose, avec le peuple,

en victime de l'injustice du roi. La justice, selon l'auteur de la lettre, est
une revendication populaire et doit se réaliser suite a un commandement
divin. Il divise son auditoire et met en place un double public. Le premier,
le régime et les ulémas (intellectuels et notables) décrits négativement
comme un public qui se vautre dans la débauche: «les villas des ulémas
sont le berceau de la débauche.» (p. 109-110), et l'autre celui des
opprimés, fidéles au programme du cheikh. Ces derniers partagent avec lui
les mémes références religieuses et désirent, derriére leur idole, instaurer
une société islamique.

Dans L'Islam ou le déluge, la jamaa est inscrite indirectement a travers
plusieurs indices d’allocution. Ces derniers jouent un réle primordial dans
I'interaction verbale car ils permettent a I'orateur de construire la relation
avec son destinataire. Les appellations nominales servent a Abdessalam
Yassine a définir ses allocutaires cibles et a leur accorder le statut d’auteurs
responsables de I'amollissement des vertus religieuses et |la dissolution des
meeurs. Il les désigne par:

«Toi, ta cour et tes proches, tu as dilapidé injustement les biens des
musulmans, tu as violé les lois divines.» (p. 49); «Toi»; «politicien



369

mercenaires» (p. 73); «vous n‘avez aucune considération 6
ulémas» (p. 119); «pauvres ... 6 ulémas» (p. 122).

A travers ces désignations, I'orateur vise surtout a émouvoir la jamaa en
se livrant a une virulente critique de ceux censés étre un modeéle de la foi
islamique. L'usage de cette passion du cheikh resserre ses liens avec son
public qui, certainement, adhére a son projet /programme afin d’écarter
I'adversaire. Ces termes d’adresse et de désignation s’inscrivent dans
une stratégie qui cherche d’une part a établir une passion froide avec le
destinataire et d’autre part a marquer une relation de proximité avec la
jamaa.

Grace a la pertinence des arguments soutenus, le chef du mouvement
Justice et Bienfaisance construit son argumentation en fonction de
I’éthique islamiste de ses fidéles. A travers son discours, nous remarquons
que l'orateur s’occupe d’un auditoire immédiat a qui il s'adresse au

moyen d’appellatifs et par des expressions déictiques, mais aussi a un
autre auditoire qui prend conscience de la dévalorisation de la religion
musulmane par I'Emir et désire le retour a la pureté originelle et aux
préceptes essentiels contenus dans le Livre saint et la tradition du
prophéte. Ce public qui deviendra plus tard, la jamaa d‘al Adl wal-

Ihsane, trouve ses racines dans les mouvements de protestation sociale
des années soixante-dix. Les deux auditoires partagent, bien s(r, avec
I'orateur, des valeurs et des croyances communes. La jamaa est désignée
en creux par les croyances, les valeurs communes que le texte lui attribue
explicitement: «Tu as dilapidé les biens des musulmans.» (p. 49); «Tu

as asservi les gens.» (p. 49). Les musulmans, les gens sont un auditoire
avec lequel Abdessalam Yassine partage la valeur de I'Islam celle de la
totale dépendance et soumission a Dieu et a la tradition du prophete. Le
programme d’action du roi va a I’encontre de ces valeurs auxquelles la
jamaa ne peut se souscrire. Le passé musulman est celui du bonheur, de la
liberté et de la grandeur. Les démarches du roi sont incompatibles avec ces
valeurs auxquelles aspirent l'orateur et ses fidéles. Le souverain, selon le
cheikh, pratique la servitude et I’"humiliation, un comportement qui mystifie
la religion musulmane: «Tu as mystifié I'Islam.» (p. 73).

Le consensus autour de la liberté est incontestable dans I'Islam et
I'esclavage est considéré parmi les plus abominables des horreurs. Le
monarque, selon I'énonciateur, agit comme un Dieu, il commande a tous et



370

plie tout le monde a son autorité: «Tu t'es converti en Dieu et tu as asservi
la population.» (p. 49).

Sur les bases de ces connotations religieuses, |'énonciateur réactive le
lieu commun des valeurs mystiques opposées aux référents de la laicité,
du marxisme (contre-valeur) et du capitalisme adoptées par le pouvoir.
Partant du principe qu’une valeur est une référence pour agir, il valorise
I’Islam, appelle ses fidéles a le soutenir et intime au roi l'ordre d’islamiser

la monarchie.

Pour capter I'attention du public, I'orateur fait appel aux sentiments. Pour
ce faire, il s’emploie a réveiller les désirs de son auditoire et s’attaque a
ses passions. Cela lui donne un pouvoir dans son projet persuasif. Il joue la
carte des émotions afin d’obtenir les réponses souhaitées surtout du coté
de la jamaa en gestation a I’époque. En se présentant comme différent, en
utilisant un discours oU chacun peut se retrouver, surtout durant les années
soixante-dix marquées par l'oppression, Abdessalam Yassine prédispose
son auditoire (la jamaa) a avoir un sentiment de rejet pour le systeme
politique. Il élabore ainsi des questions rhétoriques qui infusent I’émotion
de la jamaa. Elles affirment la vérité selon laquelle la seule solution pour
obtenir le salut est I'Islam: «Avec quel livre retrouveras-tu ton seigneurs le
jour de la rétribution?» (p. 49); « Dis-moi avec quelle figure retrouveras-
tu Dieu si tu étais croyant !?» (p. 50); «Quel Islam est le tien?» (p. 73).

L'orateur décrit une chose impressionnante, le musulman et tous les
individus doivent comparaitre devant le Miséricordieux pour présenter des
comptes. Par le questionnement celui-ci cherche a ébranler les certitudes
de son interlocuteur mais aussi a imprimer dans I'esprit de ses fideles le
sort malheureux qu’auront les égarés. Il s’adresse a la raison de son public
cible et a celui de la jamaa par la voix de I’émotion. La véhémence des
interrogations et I'effet du paradoxe d'un gouvernement musulman non
aligné sur ce qui est approprié a un Etat islamique fait naitre une émotion.
Cela crée une stupéfaction chez les fidéles et une surprise devant la vérité
révélée par la valeur affirmative des questions rhétoriques. L'orateur méle
Iinterrogation rhétorique a I’'exclamation. Cette derniére est un indice
expressif du pathos, elle permet d’entrer en communication directe avec les
deux auditoires et conduit a l'irruption d’un sentiment subversif de la part
des fidéles a I’égard de l'adversaire.



371

En conclusion, Yassine, dans cette lettre s’est évertué a construire

I’ethos d’un clerc vertueux et pieux. Il se montre fortement farouche aux
valeurs de la modernité source d’ébranlement des certitudes religieuses

et d’égarement. Ainsi, I'auteur de la lettre développe dans cette
correspondance I'image d’'un homme spirituel qui préne un renouveau
islamique sans lequel I'Oumma (nation) ne peut accéder au salut. Au niveau
du pathos, I'orateur utilise un ensemble de désignations nominales pour
émouvoir son auditoire implicite et avoir le pouvoir sur I'ame d’une part, et
d’autre part, par la voie de I'’émotion, Abdessalam Yassine tente de pousser
son auditoire cible a partager ses convictions.

NOTES

1 | Né a Marrakech 1928, Abdessalam Yassine suit des études musulmanes aprés
I"école primaire. Au lendemain de l'indépendance, il fait sa carriere dans le
domaine de I"éducation nationale. Il gravite tous les échelons de I’échelle :
instituteur, professeur, inspecteur et directeur du centre de formation des
inspecteurs. De par son profil, il multiplie les voyages en Afrique, en Europe
et aux Etats Unis. En 1968, il se rapproche du soufisme et fréquente les
membres de la Zaouia (confrérie) Bouchichiya trés influente au Maroc, avant
de s’en éloigner en 1973. Son hostilité ouvertement déclarée a Hassan II,
suite a la publication d’un pamphlet « I'Islam ou le déluge » lui vaut trois ans
d’incarcération. Libéré en 1978, le cheikh reste interdit de préche mais autorisé
a publier une revue Aljamaa et crée en 1981 la Famille de la jaméa, embryon en
gestation de ce qui deviendra un an plus tard Jamaa Adl wal Ihsanee (Justice et
Bienfaisance).

2 | VYassine A., cité par Aissa Kadri, Parcours d’intellectuels maghrébins: scolarité,
formation, scolarisation et positionnements, Kartala-Institut Maghreb-Europe,
p. 135.

3 | VYassine A., Al-Islam aw at-T(fan: http//www.yassine.net.
4 | Meyer M., La Rhétorique, 2004, PUF, p. 20-21.

5 | Aristote range l'ethos parmi les moyens de preuves techniques (pisteis) qui
rendent le discours persuasif. Dans sa Rhétorique, il nomme ethos I'image de soi
que projette l'orateur désireux d‘agir par sa parole. Il souligne que cette image
est produite par le discours.

6 | Benani A., « La Iégitimité du pouvoir: consensus et contestation», in Etats et
systéme sociaux dans le Monde Arabe, Sou‘al n°® 6, avril 1987, p. 116-119.

7 | Maingueneau D., Le Contexte de |'ceuvre littéraire. Enonciation, écrivain, société,
Paris, Dunod, 1993, p. 138.



372

BIBLIOGRAPHIE

Aissa K. (1999), Parcours d’intellectuels maghrébins : scolarité, formation,
scolarisation et positionnements, Paris, Kartala-Institut Maghreb-Europe.

Benani A. (1987), «La légitimité du pouvoir: Consensus et contestation» in
Etats et systémes sociaux dans le Monde Arabe, Sou’al n° 6.

Chadli E.M. (2009), Les Sémiotiques textuelles, Rabat, Editions Zaouia.

Maingueneau D. (1993), Le Contexte de I'ceuvre littéraire : énonciation,
écrivain, société, Paris, Dunod.

Meyer M. (2004), La Rhétorigue, Paris, PUF.



373

Liste des auteurs

Lahouari Addi: Professeur titulaire a I'Institut d’Etudes Politiques de Lyon
(France).

Membre de I'Institute for Advanced Study, Princeton, USA.

Auteur d’articles et d’ouvrages en science politique.

Saaid Amzazi: Professeur de I’'Enseignement Supérieur et ex. doyen de la
faculté des Sciences de Rabat.

Il est I'auteur d’articles sur la biologie et I'immunologie. Actuellement, il
assure la présidence de I'Université Mohammed V de Rabat (Maroc).

Hassane Belgra: Etudes supérieures a la Faculté des Lettres et des
Sciences Humaines de Rabat.

Professeur-Encadrant de Sémiotique et de Didactique du Francais au Centre
National des Inspecteurs de Rabat.

Said Bennis: Professeur de I'Enseignement Supérieur a la Faculté des
Lettres et des Sciences Humaines de I’'Université Mohammed V de Rabat
(Maroc). Sociolinguiste au Département de Langue et de Littérature
Frangaises, il est |I'auteur de travaux en sociolinguistique marocaine.

El Mostafa Chadli: Professeur de I'Enseignement Supérieur a la Faculté
des Lettres et des Sciences Humaines de I'Université Mohammed V de
Rabat (Maroc). Sémioticien et Analyste de discours politique, il est I'auteur
d’ouvrages en sémiotique, patrimoine immatériel et analyse de discours
publiés au Maroc, en France, en Italie, au Canada, en Tunisie et en Egypte.
Président d’'Honneur du Groupe international d’Etude Politique sur I’Afrique
du Nord Contemporaine (GEPANC).

Ijjou Cheikh Moussa: Professeure de I'Enseignement Supérieur a la
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de |'Université Mohammed V
de Rabat (Maroc). Spécialiste de poésie, elle est l'auteure de travaux en
poésie et en rhétorique.

Mohamed EIl Ferrane: Professeur de I'Enseignement Supérieur.
Linguiste, il est I'auteur de travaux dans le domaine de la linguistique



374

arabe. Actuellement, Directeur de |'Institut d'Etude et de Recherche pour
I’Arabisation de I’'Université Mohammed V de Rabat (Maroc).

Abdallah El Haouzi: Professeur au Département de Philosophie de

la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de I’Université Ibn
Tofail de Kénitra (Maroc), il est I'auteur de travaux en philosophie et en
épistémologie.

Ahmed Elyaagoubi: Professeur-Encadrant de Langue et de
Communication a I’Ecole Supérieure de Technologie de Khénifra, relevant
de I'Université Moulay Ismail de Meknés (Maroc). Doctorat national sur le
discours politique marocain.

Membre du Groupe international d’Etude Politique sur I’Afrique du Nord
Contemporaine (GEPANC).

Lise Garon: Fondatrice du Groupe international d’Etude Politique sur
I’Afrique du Nord Contemporaine (GEPANC). Elle en est la présidente
d’Honneur.

Professeure de Communication associée au Département d’Information
et de Communication de I'Université Laval de Québec (Canada), elle est
|'auteure d’ouvrages d’Analyse politique sur le Maghreb contemporain.

Elmostafa Haddiya: Professeur de I'Enseignement Supérieur a la Faculté
des Lettres et des Sciences Humaines de I'Université Mohammed V de
Rabat (Maroc). Sociologue, il est I'auteur de travaux en sociologie.

Said Jebbar: Professeur de I'Enseignement Supérieur a la Faculté des
Lettres et des Sciences Humaines de I'Université Chouaib Doukkali d’El
Jadida (Maroc). Spécialiste de littérature arabe ancienne et de rhétorique, il
est I'auteur d’ouvrages en analyse de discours et en rhétorique. Il est aussi
traducteur d’ouvrages de sémiotique.

Azzedine G. Mansour: Architecte de formation, il est professeur au
Département de Géographie de I'Université Laval de Québec (Canada).
Vice-président du Groupe international d’Etude Politique sur I’Afrique du
Nord Contemporaine (GEPANC). Il est I'auteur de nombreuses contributions
en Analyse du discours politique.



375

Hafida Mderssi: Professeure de la filiere d’Etudes francaises de la Faculté
des Sciences de I’'Education de I'Université Mohammed V de Rabat, elle est
|'auteure de nombreuses contributions en pragmatique et en analyse du
patrimoine oral. Elle est responsable du Centre d’Accueil d'Information et
d’Orientation (CAIO) relevant de la Présidence de |I'Université Mohammed V
de Rabat (Maroc).

Sara Mejdoubi: Etudes supérieures a la Faculté des Lettres et des
Sciences Humaines de I’'Université Mohammed V de Rabat. Spécialisée dans
I’Analyse du discours politique, elle enseigne a I’Université Internationale de
Rabat, Maroc.

My Rachid Mrani: Professeur a la Faculté de théologie et de sciences des
religions de I'Université de 'UQAM de Montréal (Canada). Il est affilié a la
Chaire de recherche du Canada sur Islam, pluralisme et globalisation.
Président du Groupe international d’Etude Politique sur I’Afrique du Nord
Contemporaine (GEPANC). Il est I'auteur de nombreuses contributions sur
I'Islam et les religions.

Mohamed Ourya: Docteur en Etudes Religieuses, il est professeur a
I’Ecole de politique appliquée de I’'Université de Sherbrooke de Montréal
(Canada). Il a des travaux sur le discours religieux.

Membre du Groupe international d’Eude Politique sur I’Afrique du Nord
Contemporaine (GEPANC).

Helmut Reifeld travaille avec la Konrad-Adenauer-Stiftung depuis 1993.
Entre 1997 et 2004, il a été représentant de la KAS en Inde, parallélement
chargé de nouveaux projets en Afghanistan en 2002. De 2004 a 2011,

il a été chef de la Division générale de la planification sectorielle au
Département de la coopération internationale. Depuis septembre 2011, il
est représentant de la KAS au Maroc.

Duygu Oztin Passerat: Professeure & I’Université Dokuz Eylil d’izmir
(Turquie), elle est I'auteure de nombreux travaux de sémiotique et
d’analyse du discours politique. Membre du Groupe international d’Eude
Politique sur I’Afrique du Nord Contemporaine (GEPANC).

Simon Shen: PhD en Politics and International Relations, University of
Oxford (G.B), il est professeur associé a la Faculty of Social Science de



376

I’Université chinoise de Honk Kong, The Chinese University of Honk Kong
(China). Auteur de nombre de travaux en science politique.

Membre du Groupe international d’Eude Politique sur I’Afrique du Nord
Contemporaine (GEPANC)

Abdellatif Tahiri: Etudes supérieures a la Faculté des Lettres et des
Sciences Humaines de Rabat. Doctorant dans la formation doctorale en
Sciences du langage, Sciences de discours et Communication, relevant
du Centre d’Etudes Doctorales de la Faculté des Lettres et des Sciences
Humaines de I'Université Mohammed V de Rabat (Maroc). Il prépare une
these en Analyse du discours politique.

Abdessamad Tamouro: Professeur de I'Enseignement Supérieur a la
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de I’Université Mohammed V
de Rabat (Maroc). Il exerce au Département de Philosophie, dont il assure
la direction. Il est I'auteur de travaux en philosophie.

Membre du Groupe international d’Etude Politique sur I’Afrique du Nord
Contemporaine (GEPANC).

Meryeme Zinoune: Etudes supérieures a la Faculté des Lettres et des
Sciences Humaines. Doctorante dans la formation doctorale en Sciences
du langage, Sciences de discours et Communication, relevant du Centre
d’Etudes Doctorales de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines
de I'Université Mohammed V de Rabat (Maroc). Elle prépare une thése en
Analyse du discours politique.



Konrad
Adenauer
Stiftung

AN

Le discours religieux contemporain intéresse
plusieurs chercheurs appartenant, a des degrés
différents, a plusieurs courants de la pensée
islamique. Ainsi plusieurs types de discours

ont-ils vu le jour. Premierement, le discours religieux
rationnel qui s’efforce a concilier entre modernité

et authenticité; deuxiémement, le discours de
I'islam politique avec toutes les ramifications qu’il a
connues par la suite depuis l'orientation radicale de
Sayed Qotb; troisiemement, le discours extrémiste
reposant sur la violence et le port des armes chez
certains groupes contemporains et, enfin, le discours
religieux critique qui, a des niveaux différents,
cherche a répondre aux interrogations posées au
discours religieux contemporain en adoptant, de
maniére relative, I'objectivité scientifique.

L'ouvrage en question, sans avoir la prétention

de répondre a toute cette problématique, apporte
néanmoins des éclairages intéressants a approfondir
et a réfléchir dans la perspective d’un travail
multidisciplinaire et interdisciplinaire, étalé sur

la durée, et prenant en compte les différentes
sensibilités du mouvement islamique.




