Minderheitenschutz und Menschenrechte —

die chilenische Situation der indianischen Bevolkerung

Chile gilt heute, 15 Jahre nach dem Ende der Militardiktatur, als ein politisches,
wirtschaftliches und soziales Modell Lateinamerikas. Die Demokratisierung schreitet
voran, die Wirtschaft zeigt eine Stabilitat, die in der Region ihresgleichen sucht, und das
Land ist zusehends bemiiht, sich verstarkt in die internationale Arbeitsteilung einzubinden.
Trotz diesem positiven Bild hinkt Chile jedoch in vielen Bereichen den internationalen
Standards noch hinterher. Ein besonderes Beispiel ist dafiir das Verhaltnis des chilenischen
Staates zu den indigenen Volkern, die immer noch zu den ,,Armsten der Armen” zihlen
und sich nach wie vor um die Anerkennung ihrer Rechte bemiihen. Wahrend sich viele
indigene Gruppierungen auf den Weg der Verhandlungen begeben haben, um ihre Situation
zu verbessern, kommt es besonders im Siiden des Landes immer wieder zu gewaltsamen
Demonstrationen der Unzufriedenheit. Auch Deutschland ist bemiiht, zum Beispiel mit
Hilfe des Zivilen Friedensdienstes, in dieser Region die Basis fiir eine friedliche Koexistenz
Zu unterstitzen, denn wie einer der Grundsitze der ILO (International Labour
Organisation) besagt: ,,Der Weltfriede kann auf die Dauer nur auf sozialer Gerechtigkeit
aufgebaut werden”.

1. Der internationale Rahmen

1.1 Wer sind die indigenen Voélker?

Die genaue Definition indigener Volker ist schon seit Jahrzehnten Gegenstand von
wissenschaftlichen, sozialen und rechtlichen Kontroversen, ohne dass bisher eine Einigung
erzielt werden konnte. Nicht nur stellen indigene Gruppen keine homogene Einheit dar und
verfiigen tiber unterschiedliche soziale, historische und situationsbedingte Charakteristika,
sondern auch die Grenze, wer zu einer indigenen Gruppe zihlt, ist hiaufig eine Frage des
,.Blickwinkels”.

Im internationalen Rahmen wurde allerdings ein Durchbruch erzielt, als der
ecuadorianische UN-Sonderberichterstatter Martinez Cobo ,,indigene Volker” mit den
Worten definierte: ,, Indigenous communities, peoples and nations are those which, having

a historical continuity with pre-invasion and pre-colonial societies that developed on their



territories, consider themselves distinct from other sectors of societies now prevailing in
those territories, or parts of them. They form at present and transmit to future generations
their ancestral territories, and their ethnic identity, as the basis of their continued existence
as peoples, in accordance with their own cultural patterns, social institutions and legal
systems.” Nicht nur nannte der 1983 vorgelegte Cobo-Bericht konkret die Diskrimination
und die Menschenrechtsverletzungen gegen indigene Volker beim Namen, sondern er
fithrte auch die Selbstidentifikation als Kernstiick in die Diskussion ein. Gerade dieses
Kriterium entspricht den Forderungen indigener Gruppierungen, die sich vehement gegen
eine Kategorisierung von aulen zur Wehr setzen, auch wenn der Cobo-Bericht als solcher
auf den Einspruch des WCIP (World Council of Indigenous Peoples) stief3.

Der Cobo-Definition folgt hingegen die Definition der UNWGIP (United Nations Working
Group on Indigenous Peoples bel ihren Kriterien fir indigene Vaélker: Historische
Kontinuitat einer ,,Ur”- (im Sinne von préakolonialen) Bevolkerung eines Gebietes, Selbst-
|dentifikation, Nicht-Dominanz und kulturelle Unterschiede zu den dominanten Vélkern®.
Die Identitiat der indigenen Gruppierungen, die sich als ,,Wir” gegen die ,,anderen”, die
dominante Bevolkerung des Landes abgrenzt, und deren essentielle Elemente wie die
Beziehung zum Land oder ein besonderes Rechtssystem, die sich als Kollektivrechte mit
der Forderung nach einer bestimmten Souverdnitit verbinden, werden hiufig zum
Ziindstoff von Konflikten.

Eine der wichtigsten Anderungen der ILO-Konvention Nr. 169 (International Labour
Organisation) von 1989 gegeniiber ihrer Vorgianger-Version, der ILO-Konvention Nr. 107,
war deshalb das Ersetzen der Bezeichung ,,indigene Bevolkerungen” (populations) durch
den Terminus ,indigene Volker” (peoples), der die Anerkennung ,organisierter
Gesellschaften mit eigener Identitiat” und somit einen Anspruch auf Selbstbestimmung
impliziert. Aufgrund des heftigen Widerstandes verschiedener Staaten gegen den Begriff
,Volker” wurde der Volksbegriff — im Gegensatz zum ,,Staatsvolk™ im rechtlichen Sinne —
allerdings von einem juristischen Inhalt entkoppelt.

Einem Vergleich der Angaben von UNO, ILO und verschiedenen NGOs zufolge verteilen
sich demzufolge weltweit etwa 300 Millionen Indigene auf rund 5.000 Vélker, die in mehr
als 70 Landern leben.

1 \www.gfbv.it/3dossi er/diritto/il 0169-pd.html


http://www.gfbv.it/3dossier/diritto/ilo169-pd.html

Zudem wollten die Vertreter indigener Volker den Begriff des ,,Territoriums” in der ILO
169 verankern, da er die spirituelle und emotionale Bindung zu ihrem Land reprasentiere.
Einige Regierungen sahen darin jedoch eine Beschneidung ihrer Souveranitatsrechte. Man
einigte sich schlie3lich auf einen Kompromiss: Der vilkerbezogene Begriff ,, Territorium”
wurde an die Kontrolle iiber soziale Prozesse gebunden, wihrend ,,land” sich auf private
Rechte an der wirtschaftlichen Nutzung bezieht.

Auch wenn die ILO-Konvention Nr. 169 weiterhin von vielen Staaten und indigenen
Organisationen kritisiert wird, gilt dieser Kompromiss doch als die umfassendste
volkerrechtliche Norm zum Schutz indigener Volker und seine Definitionen haben sich auf
internationaler Ebene durchgesetzt®.

2.2 Internationale Leitlinien

Die ILO-Konvention Nr. 169 gilt nicht nur als das bisher verbindlichste Instrument der

Vereinten Nationen zum Schutz der indigenen Vélker, sondern legte auch neue Leitlinien
im internationalen Rahmen fest. Wihrend die ILO-Konvention Nr. 107, an der sich bis
heute etliche Staaten orientieren, noch einen integrativen und assimilatorischen Charakter
aufweist, basiert die ILO 169 auf ,,preservation” (Erhaltung oder auch ,,Respekt™) der
indigenen Volker sowie ihrer Kultur und auf ,,participation”.

So gspricht die ILO 169 den indigenen Volkern die volle Gewihrleistung der
Menschenrechte und Grundfreiheiten zu (Art. 2 und 3), ebenso wie ihr Recht auf kulturelle
|dentitat und auf gemeinschaftliche Strukturen und Traditionen, aber auch den Schutz der
Individualrechte (Art. 4 und 5). Zudem beinhaltet sie das Recht auf Partizipation bei
Entscheidungsfindungen, welche die indigenen Volker betreffen (Art.6), sowie das Recht
auf die Gestaltung der eigenen Zukunft (Art. 6 und 7). Auch definiert sie das Recht auf
Land und Ressourcen (Art. 13 bis 19), das Recht auf Beschiftigung, angemessene
Arbeitsbedingungen und Sozialleistungen (Art. 20) sowie ein Recht auf Ausbildung, den
Zugang zu Kommunikationsmitteln und grenziiberschreitende Zusammenarbeit (Art. 21).
Insbesondere fordert die ILO die Unterzeichnerstagten dazu auf, die spirituelle und
kollektive Beziehung der indigenen Volker zu ihrem Land (Art. 13.1), die (kollektiven)
Eigentums- und Besitzrechte (Artikel 14.1 und 17.17) sowie deren Schutz (Art. 17.3) und

2 ehd.



die Betellung der Indigenen an den jeweiligen Ressourcen zu achten. Falls eine, moglichst
temporare, Umsiedlung indigener Gruppen ausnahmsweise unumganglich ist, darf sie nur
unter deren Zustimmung und im internationalen Rahmen mit den entsprechenden
Kontrollen und Kompensationen erfolgen (Art. 16).

Sobald die ILO 169 zwolf Monate nach der Ratifizierung durch den jeweiligen Staat in
Kraft tritt, ist sie rechtlich verbindlich. Die Art, in welcher der jeweilige Staat seiner
Verpflichtung nachkommt, ist allerdings flexibel und beriicksichtigt landesspezifische
Eigenheiten. Verstofit ein Unterzeichner-Staat gegen die Inhalte der ILO 169 oder kommt
er ihnen nicht in ausreichender Weise nach, konnen die indigenen Volker und ihre
Mitglieder Anspriiche gegen den jeweiligen Staat einreichen®.

Neben der ILO 169 haben die Vereinten Nationen in ihrem mehr als fiinfzigjahrigen
Bestehen verschiedene Abkommen zum Schutz der indigenen Vilker erarbeitet:

Bereits 1948 wurde die ,,Deklaration der Allgemeinen Menschenrechte” (Art. 1,2,3,7,17, 26
und 27) verabschiedet, 1951 folgte die ,,Konvention zum Verbot des Vélkermordes” und
1957 die ,,Konvention Nr. 107 fir Schutz und Integration der Indigenen Volker” der ILO.

Dazu kamen 1969 die ,Erginzende Konvention zur Abschaffung der
Rassendiskriminierung” (Art. 1.1) sowie 1976 der ,lInternationale Vertrag iiber
wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte” (Art. 1-3, 13, 15 und 25) und der
Lnternationale Vertrag tber zivile und politische Rechte” (Art. 1 und 27). 1981
verabschiedete die UNESCO die ,,Erklarung von San Jos¢ zu Ethnozid und ethnischer
Entwicklung” und im Folgejahr entstand die ,,Arbeitsgruppe fiir indigene Volker der
Vereinten Nationen” (UNWGIP), die 1985 die ,,Allgemeine Deklaration iiber die Rechte
indigener Volker” erarbeitete. 1989 wurde die ILO169 verabschiedet und am 10. Dezember
1994 begann gemal} der UN-Resolution 48/163 die ,,UN-Dekade der Indigenen Volker der
Welt” (1995-2004). Zudem wurde ein jahrlicher ,Internationaler Tag der indigenen
Volker” auf den 9. August festgelegt.

Zumindest auf internationaler Ebene sind die indigenen Voélker also nicht vollig recht- und
schutzlos — auch wenn die Umsetzung der entsprechenden Malinahmen in den jeweiligen
Staaten natiirlich umstritten ist. Ein Mangel haftet diesen Normen aus Sicht der indigenen
Organisationen und vieler NGOs auch dadurch an, dass die Ratifikation und Ausfiithrung

3 ebd.



der internationalen Abkommen dem ,,guten Willen” der Staaten unterliegt. Bisher haben
zum Beispiel erst 14 der ILO-Mitgliedstaaten die Konvention Nr. 169 unterzeichnet,
darunter 10 lateinamerikanische Staaten.

In Chile sind die Bestrebungen, die ILO 169 zu ratifizieren, hingegen vorlaufig gescheitert.
Noch immer besitzen die Indigenen Chiles offiziell nicht den Status von Vélkern mit den
daraus resultierenden Selbstbestimmungs-Rechten, sondern gelten als ,,Ethnien” oder

,,.Bevolkerungen”.

2. Die indigenen Volker Chiles

Die Republik Chile erkennt nach dem so genannten Ley Indigena, dem Gesetz Nr. 19.253
von 1993, acht ethnische Minderheiten innerhalb ihrer Staatsgrenzen an. Ca. 1 Million
Angehorige indigener Gruppen verteilen sich auf die Vélker der Yamana (1.685 Personen
oder 0,24% der indigenen Bevolkerung), Alacaluf (2.622 Personen oder 0,38%), Kolla
(3.189 Personen oder 0,46%), Rapa Nui (4.647 Personen oder 0,67%), Quechua (6.175
Personen oder 0,89%), Atacamefos (21.015 Personen oder 3,04 %), Aymara (48.501
Personen oder 7,01%) und Mapuche (604.349 Personen oder 87,31%)”, wobei letztere nicht
nur die groBte, sondern im 6ffentlichen Bewusstsein auch die am starksten prasente Gruppe
darstellen. Andere Volker wie die Changos, die Chonos, die Tehuelches oder die Sélknam

auf Feuerland sind, vor allem durch die Auswirkungen der Kolonisation, ausgestorben®.

2.1 Historische Entwicklung

Die Landnahme der spanischen Eroberer traf allerdings, insbesondere von Seiten der
Mapuche, auf heftigen Widerstand. So erzwangen die Mapuche ein Abkommen (Quilin
1641), das ihnen das Gebiet siidlich des Flusses Bio Bio zusprach. Andere Volker wurden
hingegen dem System der encomienda unterworfen, bel dem die Indigenas einem
Grundbesitzer unterstanden und fiir ihn arbeiteten. In der zweiten Halfte des 19.
Jahrhunderts besetzte der chilenische Staat jedoch auch die Territorien der Mapuche und
erklarte sie als ,fiscales” (Staatseigentum), um ihre Kolonisierung besonders durch

* Quelle: ,,Los derechos de | os puebl os indigenas en Chile”. Informe del programa de Derechos Indigenas,
Ingtituto de Estudios Indigenos, Universidad de la Frontera.

> Aylwin, José: Puebl os indigenas de Chile: Antecedentes historicos y situacion actual. Serie Documentos
N° 1, Ingtituto de Estudios Indigenaos, Universidad de la Frontera.



europdische Immigranten zu ermoglichen. Gleichzeitig anektierte der chilenische Staat die
andinen Gebiete, die in erster Linie von den Aymara bewohnt wurden (1883) und die
Osterinsel, auf welcher die Rapa Nui lebten (1888). In diesem Zeitraum vergaben die
chilenischen Autoritiaten zudem Konzessionen ausgedehnter Landereien an Privatpersonen
in Patagonien und Feuerland.

Die Regierung von Prasident Salvador Allende (1970-1973) schlug einen anderen Kurs ein.
Das Ley 17.729 sicherte der indigenen Bevolkerung Rechte in der staatlichen Verfassung
zu, darunter auch die Riickgabe verlorener Landrechte, die Erweiterung der territorialen
Garantien, die Forderung sozialer und kultureller Belange, die Verbesserung des
Gesundheitswesens sowie Unterricht in der Muttersprache. Auch erstattete die Landreform
den indigenen Vélkern Chiles etwa 700.000 Hektar Land zuriick.

Unter dem Militarregime von Augusto Pinochet von 1973 bis 1989 schwang das Pendel
wieder um. Neben einer Repressionspolitik wurde das Dekret 2568 erlassen, das die
Auflésung der indigenen Organisationen und die Enteignung ihres Landes zum Ziel hatte.
Die stark nationalistischen Tendenzen der Militarregierung implizierten ein Denken, das
die indigenen Organisationen als Bedrohung der nationalen Einheit empfand. Nach
Pinochets eigener Aussage gab es unter seiner Regierung ,,keine Ureinwohner, wir sind alle
Chilenen®.  Dennoch existierten gewisse Unterschiede in der Behandlung der
verschiedenen Volker, von denen hier nur drei Beispiele genannt seien.

So wurden die Gemeinden der Mapuche in der Zeit von 1979 bis 1989 fast vollstindig
aufgelost. Kleine Teile der Landereien wurden durch | titulos de dominio individuales” an
Einzelpersonen vergeben. Von Seiten der Mapuche wurde diese Politik heftig kritisiert,
denn sie sahen in ihr einen Bruch der historischen Verbindung ihres Volkes mit dem
traditionell als kollektiv empfundenen Land - Mapuche bedeutet ,,gente de la tierra”
(Menschen des Landes). Zudem erwiesen sich die zugeteilten Parzellen as zu klein, um
eine Familie in traditioneller Subsistenzwirtschaft zu ernahren. Eine 1988 durchgefiihrte
Erhebung zeigte eine Armutsrate der Mapuche, die weit {iber dem nationalen Durchschnitt
lag, eine annahernd doppelte Rate von Kindersterblichkeit und eine Analphabetenrate, die

® Gesellschaft fiir bedrohte Vélker: Verbrechen an den Mapuche-Indianern unter Ex-Diktator Pinochet
(Hintergrunddokumentation, Januar 1999), www.gfbv.de.


http://www.gfbv.de.

mit 16% mehr als das Doppelte des nationalen Durchschnitts betrug’. Teilweise erklirt sich
das auch durch mangelnde Kenntnisse und Fleif3 bei der Bewirtschaftung der Parzellen.

Die Aymara wurden von den chilenischen Autoritaten hingegen juristisch fast vollstandig
ignoriert. Anders als im Fall der Mapuche wurden den Aymara keine Landereien
zugesprochen. Durch so genannte ,escuelas fronterizas”, deren Aufgabe die
,,.Chilenisierung” der Indigenas war, wurde die Assimilationspolitik des Staates wihrend
der Militarregierung vorangetrieben. Das grofite Problem, das die Aymara-Gemeinden des
Altiplano noch heute beeintriachtigt, ist aber die Privatisatisierung und der Verlust ihrer
Wasserquellen nach dem Codigo de Aguas (DFL N° 1.222), den das Militarregime 1981
verabschiedete. Dadurch wurde es nationalen und internationalen Bergbaugesellschaften
maoglich, den Wasserzugang praktisch aufzukaufen, was den meist Ackerbau betreibenden
Aymara-Gemeinschaften im trockenen Klima des Altiplano ,,das Wasser abgrub” und die
Migration in die Stadte, besonders Antofagasta und Iquique, bis heute begiinstigt.

Die Bewohner der Osterinsel, das VVolk der Rapa Nui, das seit der chilenischen Landnahme
im 19. Jahrhundert unter sklavereidhnlichen Bedingungen und unter der Verwaltung von
Unternehmen lebte und erst 1966 die Biirgerrechte erhielt, wurde ab 1973 vollstandig unter
die Verwaltung von Autoritiaten gestellt, die von der Militarregierung ausgewahlt wurden.
Nicht nur waren die Rapa Nui von jeder Partizipation ausgeschlossen, sondern ihnen wurde
auch weitgehend das Kollektiv-Recht auf Land abgesprochen. Nach dem Decreto Ley 2885
von 1979 konnten die Rapa Nui nur Individualrechte auf das Land, das sie damals
bewohnten fordern (ingesamt 7,5% der Insel), indem sie die restlichen Landerein an den
Staat abtraten®.

Allerdings zog die Regelung der indigenen Rechte unter dem Militirregime heftige
Gegenbewegungen nach sich. Aus dem Widerstand heraus erfuhren die traditionellen
Organisationen eine bedeutende Stirkung, sowie eine Definition und Vertiefung der
Forderungen als Volk, die unter der ersten demokratischen Regierung Friichte zu tragen
begannen.

So reaktivierte das Volk der Mapuche gegeniiber der Bedrohung durch die Gesetzgebung
der Militardiktatur seine repriasentativen Organisationen wie die Centros Culturales

" Aylwin, José: Puebl os indigenas de Chile: Antecedentes histéricos y situacion actual.
8
ebd.



Mapuche und griindete die Organisationen Ad Mapu, Nehuen Mapu, Calfulican, Choin
Folilche, Lautaro u.a.. Ebenso versuchte sich das Volk der Aymara gegen die Privatisierung
seiner Wasserzugange durch die Formierung seiner gemeinschaftlichen Organisationen zu
verteidigen und der ,,Rat der Alten” von Rapa Nui, der als reprasentative Instanz seit der
Zeit der Militardiktatur ebenfalls eine erhebliche Starkung erfuhr, erhob die Riickerstattung
der verstaatlichten Landereien an ihr Volk zur hauptsichlichen Forderung.

Dieser Prozess bedeutete zu jener Zeit allerdings noch kein gemeinschaftliches Handeln,
denn die jeweiligen Forderungen bezogen sich nicht auf die allgemeine Anerkennung der
indigenen Rechte, sondern auf die spezifischen Probleme des jeweiligen Volkes. Auch
existierten keine Instanzen der Koordination zwischen den verschiedenen Organisationen,
welche die Formulierung gemeinsamer Forderungen erlaubt hatten, um eine Anerkennung
der indigenen Volker durchzusetzen und ein neues Verhiltnis zum Staat zu definieren.
Verschiedene Faktoren fiihrten jedoch zu einem Wandel dieser Situation zu Beginn der
80er Jahre. Zum einen sahen sich die indigenen Organisationen verstarkt mit der Indigena-
Bewegung in Lateinamerika und der ganzen Welt verbunden und iibernahmen schrittweise
die globalen Forderungen auf diesem Gebiet. Zum anderen forderten verschiedene
Initiativen gegen Ende der 80er Jahre den Raum fiir eine Kooperation der verschiedenen
indigenen Volker des Landes. Die spezifischen Forderungen nahmen damit einen
allgemeineren Charakter an, der die Anerkennung der Volker und ihrer Rechte auf dem
chilenischen Staatsgebiet betont®.

2.2 Was wollen die indigenen Volker Chiles?

Aber auch heute noch sind die indigenen Vaélker Chiles weit davon entfernt, mit einer
Stimme zu sprechen. Die einzelnen Gruppen vertreten zum Teil sehr unterschiedliche
Positionen, die von einer vollstindigen Assimilierung in die heutige chilenische
Gesellschaft bis zu einer vollstandigen Autonomie reichen. Besonders an der Frage der
,positiven Diskriminierung” gemal} internationaler Tendenzen scheiden sich die Geister
sowohl innerhalb der indigenen, als auch der chilenischen Gesellschaft im Allgemeinen.
Sollen die Indigenas mit Sonderrechten ausgestattet und der Schutz ihrer Kultur privilegiert
werden (wobei sich dann wieder die Frage nach den Ausmal3en dieser Privilegien stellt)

% ehd.



Oder macht man sie zu gleichberechtigten Teilnehmern der fiir alle chilenischen Biirger
geltenden Politik mit entsprechendem Zugang zu Bildung, Gesundheit etc., so dass die
einzelnen indigenen Vaélker dann selbst entscheiden kénnen, was genau und wie sie ihre
Kultur schiitzen méchten?

Gewisse Forderungen sind jedoch der Mehrheit der indigenen Bevilkerung gemeinsam: So
geht es zum einen darum, die aktuelle Situation zu verbessern und nicht langer zu den
,Armsten der Armen” zu gehdren. In dieser Hinsicht verlangen indigene Organisationen
die Einrichtung eines Verzeichnisses der Landereien und der darauf befindlichen
natiirlichen Ressourcen, um deren Erhalt zu erleichtern und die Mdoglichkeit einer
nachhaltigen Nutzung durch die Gemeinschaft sicher zu stellen. Weitere wichtige
Forderungen sind die Anerkennung als indigene Volker in der Verfassung und
grundlegende Anderungen in der Gesetzgebung zum Schutz der indigenen Rechte.
Schliellich strebt die Mehrheit der indigenen Organisationen die Ratifizierung aller
internationalen Vertrage durch die Republik Chile an, die zu einer Verbesserung der
Situation der indigenen Vélker und beitragen, darunter insbesondere die ILO Nr. 169*.

2.3 Die Minderheitenpolitik des demokratischen Chile

Nachdem die Forderungen der indigenen Organisationen von der Militarregierung ignoriert
oder abgelehnt worden waren, reichte der Comnsejo Nacional de Pueblos Indigenas
(Nationalrat der indigenen Volker) im September des Wahljahres 1989 an die damaligen
Oppositionsparteien eine Petition ein, der die verfassungsrechtliche Anerkennung der
indigenen Volker Chiles sowie ihrer Kultur und Sprache und die Erarbeitung eines
Gesetzes in Bezug auf jene Volker und ihre Landrechte einforderte. Ziel war, die
Beziehung zwischen dem chilenischen Staat und den indigenen Voélkern basierend auf den
Prinzipien der Autonomie zu reformulieren. Weiterhin forderte der Consejo Nacional de
Pueblos Indigenas die Griindung einer Organisation zur Entwicklung der indigenen Vélker,
welche die Malnahmen des Staates - wie zum Beispiel die Einrichtung eines Fonds fiir
Landriickkdufe und Programme fiir den Erhalt der indigenen Sprachen und Kulturen - mit
den Interessen der indigenen Volker unter deren Partizipation koordinieren sollte. Ahnliche
Forderungen wurden in der gleichen Zeit von anderen indigenen Organisationen formuliert.

1% Gabriel Sanhueza Suarez: Enttiuschte Mapuche. In: progrom 271,1/2003.



Das Encuentro Nacional Indigena (Nationales Treffen der Indigena) in Nueva Imperial,
miindete schlielich in die Unterzeichnung des Acta de Nueva Imperial, der sich auf die
Unterstiitzung der indigenen Volker bei der Demokratisierung Chiles sowie auf die
Erfillung der Forderungen der Indigenas bezog, von Seiten des damaligen
Prasidentschaftskandidaten Patricio Aylwin und Vertretern indigener Volker.
Am 27. Mai 1990 erlief die neue, demokratisch gewihlte Regierung das Dekret N° 30 zur
Griindung einer Comision Especial de Pueblos Indigenas (CEPI) zur Koordination der
staatlichen Mal3nahmen und zur Erarbeitung von Programmen hinsichtlich der Situation der
Indigenas. Zu den Mallnahmen, die von der CEPI bis zu ihrer Auflosung 1993 initiiert
wurden, gehoren der Gesetzesentwurf zum ,,Ley Indigena” und die Ratifikation der 1LO-
Konvention 169, die beide 1991 vorgelegt wurden, sowie ein Vorschlag zur
Verfassungsinderung, der Chiles als pluri-ethnischen Staat definiert und damit auch den
Bruch mit der zuvor proklamierten Einheitlichkeit der chilenischen Nation impliziert™,
Die Reformvorschlage des CEPI erhielten allerdings nicht volle Unterstiitzung von Seiten
des Kongresses. Inshesondere die konservative Oppositionskoalition iibte scharfe Kritik an
den geplanten Reformen: So lehnte sie die im Gesetzesentwurf zum Ley Indigena
verankerten Sonderrechte beziiglich eines kollektiven Landbesitzes mit der Begriindung ab,
dass sie die verfassungsgemaBie Gleichheit verletzten. Aus dem gleichen Grund wurden der
Terminus ,,indigene Volker” durch ,Bevolkerungen” oder ,Ethnien” ersetzt, die
,Fokusierung” auf bestimmte Lindereien anstelle der Griindung indigener Territorien
eingefiirt  und das Einsetzen indigener Friedensrichter  gestrichen'®.  Die
Verfassungsinderung zur Anerkennung der indigenen Vélker, die Approbation der ILO-
Konvention 169 und die Einrichtung eines Fondos Indigena befinden sich nach wie vor
aufgrund des Widerstandes der Oppositionsparteien in der Schwebe.
Die einzige Initiative, die bisher Erfolg hatte, ist das Ley Indigena, das im Oktober 1993
nach einigen Modifikationen verabschiedet wurde. Das Ley Indigena beinhaltet die
Anerkennung:

e der Indigenas als ,,Nachfahren von menschlichen Gemeinschaften, die auf dem

nationalen Territorium seit vorkolonialen Zeiten existierten, die weiterhin ethnische

1 Aylwin, José: Puebl os indigenas de Chile: Antecedentes histéricos y situacion actual.
12
ebd.

10



und kulturelle Eigenheiten aufweisen und fiir welche das Land das fundamentale
Prinzip ihrer Existenz und Kultur bedeutet”, sowie der Pflicht des Staates, diese
Gruppen zu respektieren, zu schiitzen und ihre Entwicklung zu unterstiitzen.

der Ethnien Mapuche, Aymara, Rapa Nui, Atacamefia, Quechua, Colla, Alacalufe
und Yamana als essentiellen Teil der Wurzeln der chilenischen Nation.

der indigenen Gemeinschaften und Organisationen.

der indigenen Landereien, sofern diese sich momentan in indigenem Besitz
befinden oder im Landesregister als solche eingeschrieben sind.

bestimmter Normen zum Schutz indigener Lindereien und Mechanismen zur
Problemlosung (Fondo de Tierras und Fondo de Aguas I ndigenas).

von Mechanismen zur wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Forderung der
indigenen Gemeinschaften.

der indigenen Kulturen und Sprachen, Manahmen gegen Diskriminierung und die
Einfiihrung eines bilingualen Ausbildungssystems mit Stipendien fiir Angehdrige
indigener Volker.

der indigenen Traditionen, soweit sie der chilenischen Verfassung nicht
zuwiderlaufen.

und schlieB3lich die Griindung der Corporacion Nacional de Desarrollo Indigena
(CONADI).

Unter der Leitung des CONADI wurden bereits verschiedene Landereien aus dem Fondo

de Tierras y Aguas erworben und eine Reihe von Programmen zur Verbesserung der

Infrastruktur, Erziehung und Gesundheit in indigenen Gemeinden sowie zur Férderung der

wirtschaftlichen Entwicklung ins Leben gerufen. Weitere Ziele sind die Approbation der

oben genannten Beschliisse, die bisher noch nicht vom Senat verabschiedet wurden, und die

Einrichtung von fiinf Hauptzonen der indigenen Entwicklung auf der Osterinsel, in
Galletué-1calma, Alto Bio Bio, Y etarte (Puerto Edén) und Mejillones (Isla Navarino)™.

Dennoch stiefl die CONADI durchaus nicht bei allen indigenen Gruppen auf Zustimmung

und die Situation der indigenen Volker in Chile ist weiterhin kritisch.

13 Aylwin, José: Puebl os indigenas de Chile: Antecedentes histéricos y situacion actual.

11



2.4 Die aktuelle Lage der indigenen Volker Chiles

In seinem im November 2003 vorgelegten Bericht hat der UN-Sonderberichterstatter
Rodolfo Stavenhagen, der gemifl der UN-Resolution 2001/57 vom 18. bis 29. Juli 2003
Chile besuchte, um sich einen Uberblick iiber die Lage der indigenen Volker zu
verschaffen, die Situation als ernst eingeschitzt. Zwar erkannte er die Anstrengungen an,
die Chile in der letzten Dekade unternommen hat, um die Situation der indigenen zu
verbessern, und wiirdigte die bereits erzielten Fortschritte, aber dennoch seien insbesondere
das Armutsniveau, die Kindersterblichkeit und Arbeitslosigkeit, die jeweils weit iiber dem
nationalen Durchschnitt liegen, bedenklich. Die bisher von der Regierung unternommenen
MalBnahmen selen zwar wichtig, aber noch unzureichend, um eine nachhaltige,
breitgefiacherte Verbesserung zu erzielen. Trotz wirtschaftlichen Wachstums und fallender
Armutsraten sei die indigene Bevolkerung am starksten von der tiefen Kluft zwischen Arm
und Reich in der chilenischen Gesellschaft betroffen. Deshalb empfahl Stavenhagen der
chilenischen Regierung, umgehend die Ratifizierung internationaler Abkommen, darunter
besonders der ILO 169, sowie die Verfassungsinderung voranzutreiben. Dariiber hinaus
miissten schnellstmoglich effiziente und realistische Programme zur Armutsbekampfung,
fiir eine bessere Gesundheitsfiirsorge und eine bilinguale Ausbildung eingerichtet werden.
Weiterhin riet Stavenhagen zu einer nationalen Institution fiir Menschenrechte und zur
Einhaltung internationaler Menschenrechts-Standards. Schlie3lich miisse im Konflikt um
das Land zwischen internationalen Unternehmen und den Indigenas so schnell wie moglich
ein Kompromiss erzielt werden™.

In der Tat ist eines der Hauptprobleme im Verhaltnis zwischen den indigenen Volkern und
dem chilenischen Staat derzeit die Nutzung der natiirlichen Ressourcen durch auslandische
Firmen, wie zum Beispiel die internationalen Holzfirmen in der Mapuche-Region die eine
Aufforstung mit schnell wachsenden Baumsorten betreiben, das spanische Energie-
Unternehmen ENDESA oder die Bergbaubetriebe in der von Aymara bewohnten Region
im Norden des Landes und deren Nutzungsrechte am Wasser.

Zudem werden die Mallnahmen des CONADI, das Ley Indigena und die Politik des Biiros
fir indigene Angelegenheiten der INDAP (Instituto Nacional de Desarrollo Agropecuario)

14 Report of the Special Rapporteur on the situation of human rights and fundamental freedoms of indigenous
people, Mr. Rodolfo Stavenhagen, submitted in accordance with Commission resolution 2003/56, Mission to
Chile, E/CN.4/2004/80/Add.3, 17 November 2003

12



hinsichtlich der Agrarpolitik der Regierung, sowie verschiedene Abkommen mit
internationalen Unternehmen und der negative Beschluss beziiglich der Landriickgabe auf
der Osterinsel an die Rapa Nui von verschiedenen indigenen Gruppen heftig kritisiert™.

Bei den Forderungen der indigenen Volker handelt es sich jedoch weder um einen reinen
,Land-Konflikt”, noch um ausschlieliche Malnahmen zur Bekampfung der Armut.
Vielmehr beinhaltet der Konflikt sowohl wirtschaftliche, als auch , traditionelle” Elemente
und insbesondere die Anerkennung der I dentititen der indigenen Vélker™®.

Die Kritik der indigenen Organisationen, insbesondere der Mapuche-Bewegung ,,Consejo
de todas las Tierras”, richtet sich deshalb nicht ausschliefllich gegen einzelne Mal3nahmen,
sondern gegen das gesamte chilenische Rechtssystem. Es handelt sich nicht mehr um
Forderungen nach Landerein zur wirtschaftlichen Nutzung, sondern um das Einfordern von
,rerritorien” mit der entsprechenden politisch-sozialen Kontrolle!’. In diesem Licht
erscheint zum Beispiel das im Ley Indigena verankerte System von Landriickkaufen
ineffizient, zumal es sich aufgrund der beschrinkten Ressourcen des Fondos de Tierras
dabei nur um EinzelmaBnahmen handelt®,

Die indigenen Bewegungen Chiles liegen in dieser Hinsicht innerhalb einer globalen
Stromung, die eine Politik der Anerkennung der indigenen Vaélker als ,Nationen” fordert
und weniger auf Partizipation, denn auf Souverinitiat abzielt. Der hochkomplexe Konflikt
zwischen den indigenen Vaélkern und dem chilenischen Staat beinhaltet damit nicht nur
ethnische, soziopolitische, wirtschaftliche und traditionelle Elemente, sondern beriihrt
direkt die nationale | dentitit und die Stablitit des Staates™.

Die Wege, die von den verschiedenen Gruppierungen innerhalb dieses Konfliktes
eingeschlagen werden, unterscheiden sich allerdings erheblich. Ein groBer Teil der
indigenen Bewegung wihlte zu Ende des Militdarregimes den Weg der Verhandlung.
Andere Organisationen sehen jedoch auch gewaltsame Aktionen als legitimes Mittel, um

1> Aylwin, José: Puebl os indigenas de Chile: Antecedentes histéricos y situacion actual.

'8 Lillo Vera, Rodrigo: “Los conflictos de tierras de los Mapuches en la octava Region™. In: Lillo Vera/
Nolden: ;Conflicto étnico chileno en lastierras del Cono Sur?— Métodos de aproximacion desde las
perspectivas juridicasy de la ciencia palitica. DED / ZFD, Universidad Catélica de Temuco, 2003.

7 Aukifi Wallmapu Ngulam (Consgjo de todas lastierras): El Pueblo Mapuche'y sus derechos fundamentales.
'8 Lillo Vera, Rodrigo: “Los conflictos de tierras de los Mapuches en la octava Region™.

Nolden, Hans Willi: Contenidos del conflicto étnico en lastierras de Cono Sur y sus protagonistas: ;Qué
aportan las diferentes partes y como estan interrelacionados?. In: Lillo Vera/ Nolden: ;Conflicto étnico
chileno en lastierras del Cono Sur?— Métodos de aproximacion desde |as perspectivas juridicas y de la
cienciapolitica. DED / ZFD, Universidad Catolica de Temuco, 2003.

13



ihre Interessen durchzusetzen. Insbesondere in den Mapuche-Regionen im Siiden kommt es
dabei immer wieder zu heftigen Ausschreitungen zwischen indigenen Gruppen sowie
Polizei und Militar.

Dass der Einsatz von Gewalt zu einer Radikalisierung des Konfliktes anstatt zu einer
zufriedenstellenden Losung fiihrt, ist offensichtlich. Auch die starre, ideologisierte Haltung
der verschiedenen Protagonisten - der Mapuche, der Regierung, der Opposition oder der
Unternehmen - bedingt eine Verhirtung beider Seiten. Eine Ent-ldeologisierung des
Konfliktes, sowie die Starkung der Kommunikation und die Beseitigung der strukturellen
Gewalt sind daher unbedingt notwendig, um zu einem nachhaltigen, ,,positiven Frieden”,
im Gegensatz zum bloen ,,Waffenstillstand”, und damit zu einer Starkung der Demokratie

zu gelangen®.

3. Mafinahmen von deutscher Seite und die deutsche Haltung

Im Zuge der Internationalen Zusammenarbeit hat das deutsche Bundesministerium fiir
wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (BMZ) den Zivilen Friedensdienst iiber
den Deutschen Entwicklungsdienst (DED) gemeinsam mit der Deutschen Gesellschaft fiir
Technische Zusammenarbeit (GTZ) und andere Organisationen damit beauftragt, as
,Mittler” im Konflikt zwischen den indigenen Vélkern und der chilenischen Regierung

zu fungieren.

Das Projekt ,,Interkulturelle Kommunikation, indigene Partizipation und Mediation in den
drei Kommunen der Asociacion del Cono Sur de Arauco” tragt bereits seit 2001 zur
Analyse des Konfliktes, zur Heranbildung von Meinungsfiihrern der verschiedenen Parteien
und zur Beratung hinsichtlich einer friedlichen Losung des Konfliktes bei.

Der konkrete Arbeitsauftrag des DED besteht dabei in der Mediation und friedlichen
Transformation von Konflikten und basiert auf der Erkenntnis, dass die internationale
Kooperation die reale Dimension der negativen Einfliisse kriegerischer, ethnischer und
anderer Konflikte nicht ausreichend erkannt hat und dass die daraus resultierende

Gewaltspirale die soziale Entwicklung und politische Demokratisierung bedroht.

2 ygl. Lillo Vera/ Nolden: ;Conflicto étnico chileno en las tierras del Cono Sur?— Métodos de aproximacion
desde |as perspectivas juridicas y de la ciencia politica. DED / ZFD, Universidad Catolica de Temuco, 2003.

14



Auch die Bundesrepublik Deutschland hat die ILO-Konvention Nr. 169 noch nicht
unterzeichnet. Die Ratifizierung wurde bereits 1993 mit der Begriindung abgelehnt, dass
auf deutschem Territorium keine indigenen Vaélker leben. Insofern sei die Bundesrepublik
nicht von dem Abkommen betroffen, selbst wenn man die Neuorientation der ILO begriie.
Auch der Deutsche Gewerkschaftsbund lehnte die Ratifizierung der ILO 169 ab, da er eine
Schwichung der Wirksamkeit internationaler Arbeitss und Sozialnormen befiirchtete,
sofern auch Staaten ohne direkten Bezug zu indigenen Volkern das Abkommen
unterzeichneten®.

Allerdings hatte das Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und
Entwicklung (BMZ) im November 1996 erklirt, dass die ILO-Konvention Nr. 169 ,.ein
wichtiger Referenzpunkt fiir die Zusammenarbeit mit indianischen Bevolkerungsgruppen”
sei.

Damit hatte es bereits damals den heutigen Tendenzen innerhalb der Europiischen Union
entsprochen, welche die Ratifizierung der 1LO-Konvention Nr. 169 durch ihre
Mitgliedstaaten unterstiitzt. In einem vergleichsweise einstimmigen Votum ersuchte das
Europdische Parlament am 9. Februar 1994 in einer ,,EntschlieBung zu den fiir einen
wirksamen Schutz der eingeborenen Vaélker notwendigen internationalen Mallnahmen” die
EU-Mitgliedstaaten ,,sich entschlossen fiir einen effektiven Schutz der eingeborenen Volker
einzusetzen, dem Ubereinkommen 169 der ILO beizutreten und andere Staaten ebenfalls
zum Beitritt aufzufordern”. 1998 verabschiedete die EU-Kommission ein Arbeitsdokument
zur ,Unterstiitzung indigener Volker im Rahmen der Entwicklungszusammenarbeit”, in
dem auch die Staaten, auf deren Territorium keine indigenen Volker leben, zur
Ratifizierung aufgefordert werden.

Die Deutsche Bundesregierung hat momentan eine Anfrage an die ILO in Genf eingereicht,
um zu priifen, welche mittelbaren Folgen fiir Deutschland aus der Ratifizierung erwachsen

wirden.

Umso wichtiger ist die Unterzeichung des Abkommen fiir Chile, auf dessen Gebiet nach
eigenen Angaben ca. 1. Million indigene Personen leben. Neueste Antrage fordern jedoch

2 \www.gfbv.it/3dossier/diritto/il 0169-pd.html

15


http://www.gfbv.it/3dossier/diritto/ilo169-pd.html

mit verstarktem Nachdruck die Annaherung der chilenischen Position an die internationalen
Standards.

4. Aktuelle Entwicklungen in Chile
Am 28. Oktober 2003 legte die Comision de Verdad Historica y Nuevo Trato para los
Pueblos Indigenas unter der Leitung von Chiles Ex-Prasident Patricio Aylwin ihren
Bericht, den «Verdad Historica y Nuevo Trato para los Pueblos Indigenas» vor. Neben der
Darstellung der einzelnen indigenen Volker auf chilenischem Staatsgebiet enthilt der
Bericht in erster Linie Vorschlage und Empfehlungen zu einem neuen Verhaltnis zwischen
dem Staat, den indigenen Volkern und der chilenischen Gesellschaft.
Als ,,Grundsitze und Prinzipien” werden darin die indigenen Vélker als Nachfahren der
vorkolonialen Gemeinschaften und die historische Kontinutiat ihrer Landereien sowie ihr
Einfluss auf die kulturelle Vielfalt der heutigen chilenischen Gesellschaft anerkannt.
Dahingehend gilt auch die Griindung des chilenischen Staates nicht wie bisher als
natiirliche Entwicklung einer historischen Gemeinschaft, sondern als politisches Projekt, in
dessen Folge versucht wurde, die Existenz und Identitdt der indigenen Vélker zu negieren.
Die Konsequenzen dieser Verneinung sowie die Aneignung indigener Landereien reichen
bisin die Gegenwart hinein.
Zudem stellte die Kommission fest, dass zwar ein Fortschritt in der Entlohnung, der
Urbanisierung, in Bildung und im Ausbau politischer Biirgerrechte gegeniiber den
indigenen Vaolkern zu verzeichnen war, dass aber auch die Assimilierung, Entwurzelung
oder das Aussterben der traditionellen indigenen L ebensformen vorangetrieben wurde.
Dennoch haben viele Gruppen der indigenen Voélker Chiles ihre Tradition, Kultur und
| dentitat bewahrt. Gerade durch die Organisation in sozio-politischen Bewegungen konnten
sie die kulturelle Vielfalt Chiles einfordern und verhalfen ihr zu gro3erer Akzeptanz in der
chilenischen Gesellschaft. Die Kommission kommt deshalb zu dem Schluss, dass das neue
Verhiltnis Chiles zu den indigenen Vélkern auf folgenden Grundlagen beruhen sollte:

= Anerkennung der kulturellen Vielfalt der chilenischen Gesellschaft sowie der

indigenen Gruppierungen als,,Vélker” und ihrem Land
» Higtorische Offnung fiir die indigene Teilhabe an der Vergangenheit
= Eingestehen von Unrechtstaten in der Vergangenheit.

16



Respekt, Gleichheit, gegenseitige Anerkennung, Gerechtigkeit und Wiirde als Basis
der Beziehungen zwischen den indigenen Vélkern, dem Staat und der chilenischen
Gesellschaft
Verfassungsinderung zur Anerkennung der indigenen Vaélker und zur Einrichtung
eines juristischen Sonderstatus
Gemeinsame zukiinftige Planung der Ausiibung von Kollektivrechten unter
Partizipation der indigenen Volker
Anerkennung des bedeutenden Fortschrittes bel der Anerkennung der Rechte der
indigenen Volker. Die Griindung und Arbeit der Kommission ist hierfiir als
beispielhaft zu nennen
Beendigung der Ablehnung von Chiles kultureller Vielfalt, Kulturen, Volker und
Geschichte, um so den Anforderungen des Fortschritts und der Globalisierung
gerecht zu werden
Institutionelle Verbesserungen in drei verschiedenen Bereichen:
0 Wiedergutmachungsleistungen an die indigenen Vélker fiir erfahrene Leiden
0 Verbesserung der nationalen Rechtsordnung durch die Einrichtung von
Grundprinzipien, auf denen sich eine neue Beziehung zwischen den
indigenen Volkern, dem Staat und der nationalen Gemeinschaft bilden und
fortentwickeln kann.
o Einrichtung eines effektiven Mechanismus, um die volle Verwirklichung der

beiden vorher genannten Bereiche zu realisieren.

Daraus folgt die Empfehlung der Kommission hinsichtlich einer Verfassungsinderung zur

Anerkennung der indigenen Volker, ihrer jeweiligen Kulturen und Identititen als Teil der

chilenischen Nation, ebenso wie ihres Status als Nachfahren der vorkolonialen Volker.

Dariiber hinaus sollte sich der Staat dazu verpflichten, den Schutz der ethnisch-kulturellen

Vielfalt der Nation zu garantieren. Durch eine solche verfassungsrechtliche Anderung soll

eine Direktive fiir die staatliche Politik und ein Interpretationsspielraum fiir die

Rechtsordnung in Ubereingtimmung mit der Entwicklung des Vélkerrechtes und der

verfassungsrechtlichen Praxis erlangt werden. Die Kommission ist weiterhin der Ansicht,

dass Kollektivrechte der indigenen Vélker schriftlich in der Verfassung zu fixieren sind:

17



Beziiglich der politischen Rechte wird die Teilnahme der indigenen Volker an der Bildung
des Volkswillens durch Wahlen eigener Reprasentanten und Integration in das politische
System sowie durch Fihrung der Regierung auf kommunaler und regionaler Ebene
hervorgehoben.

Im Bereich der territorialen Rechte ist die besondere Beziehung der indigenen Volker zu
ihren Gebieten anzuerkennen. Weiterhin sollen die indigenen Gebiete definiert, das Recht
der indigenen Volker, sich an deren Fihrung zu beteiligen, anerkannt und
Riickforderungsmechanismen eingerichtet werden. Auch empfiehlt die Kommission
Gesetze zum Schutz der Natur- und Bodenschitze sowie hinsichtlich eines Rechts auf
Eigentum, Nutzung, Verwaltung und Gewinn. In diesem Sinne sollte den indigenen
Gruppierungen ein Vorzugsrecht fiir die Erlangung von Staatskonzessionen eingeraumt
werden. Zudem ist auch eine Kompensation fiir Schiaden zu beachten. Eine Umsiediung
von indigenen Volkern oder Gemeinden sollte grundsitzlich untersagt sein. Falls sich eine
Umsiedlung jedoch als unvermeidlich erweisen sollte, haben ausreichende finanzielle und
kulturelle Wiedergutmachungsleistungen zu erfolgen.

Beziiglich der kulturellen Rechte ist das Kollektivrecht der indigenen Volker auf die
Erziehung ihrer Mitglieder zu achten, ebenso auf die Verbreitung der interkulturellen
Bildung in Regionen mit einer hohen Konzentration an indigener Bevolkerung. Weiterhin
sind die 6konomischen, sozialen, kulturellen und religiosen Gebriauche und Riten der
indigenen Volker anzuerkennen und zu schiitzen. Es werden zudem die Bildung eines
LIngtitutes zur Untersuchung und Forderung der indigenen Volker” vorgeschlagen und
Empfehlungen hinsichtlich der Einrichtung von Mechanismen zur Finanzierung der
indigenen Politik, der Verbesserung der Gesamtsituation und der Eingriffe durch die Politik
ausgesprochen. Dazu gehort neben der Einbeziehung von Indigenen in die verschiedenen
Programme auch die Sensibilisierung 6ffentlicher und privater Funktionare fiir die Realitét
der indigenen Volker.

Ein wichtiger Tell des ,,Nuevo Trato” behandelt die Ratifizierung von internationalen
Instrumenten im Bereich der indigenen Rechte. Insbesondere empfiehlt die Kommission
eine schnellstmogliche Ratifizierung der 1LO-Konvention 169 und legt dem Staat Chile
nahe, sich unter Partizipation indigener Reprasentanten aktiv an Beratungen und Sitzungen

18



zu beteiligen, die in internationalen Einrichtungen zu diesem Thema stattfinden, wie zum
Beispiel dem “Standigen Forum zu indigenen Fragen der Vereinten Nationen”.

Dieser Bericht hatte bisher zwar noch keine rechtlich bindenden Konsequenzen und traf auf
Kritik sowohl von verschiedenen Kreisen der chilenischen Bevolkerung, von NGOs und
auch von den Indigenas selbst. Dennoch vermittelt er eine Idee von der politischen
Richtung, die Chile in Zukunft hinsichtlich der indigenen Volker einschlagen konnte.

Schlussbemerkungen

Die Vorschlage des ,,Nuevo Trato” stellen zweifellos einen gro3en Schritt auf dem Weg der
Anndherung des chilenischen Staates und der indigenen Vélker dar. Dennoch bleibt der
Weg vermutlich vorerst steinig. Anders als in anderen Landern Lateinamerikas hat Chile in
den 80er und 90er Jahren die indigenen Vélker auf seinem Gebiet nicht anerkannt®.

Die gegensitzlichen Interessen von Staat und indigenen Vaélkern, wie die Konflikte
zwischen den Interessen der Bewahrung von Identitat und der Selbstbestimmung indigener
Volker sowie dem Interesse des Staates nach okonomischer Entwicklung, werden
vermutlich auch in Zukunft ,,Reibungsflachen” bieten, die nicht leicht zu gléatten sind.
Dennoch hinterlasst der internationale Einfluss zweifellos seinen Abdruck in der
chilenischen Politik und aktuelle Tendenzen weisen auf eine — wenn auch langsame —
Anndherung Chiles an internationale Standards hin.

Allerdings bieten auch die verschiedenen Gesetzgebungen allein keinen Garant fiir die
Verbesserung der indigenen Situation. Eine der wichtigsten Vorraussetzungen ist vielmehr
die gegenseitige Offnung zum Dialog, um die Akzeptanz unter der chilenischen
Bevolkerung zu steigern, den gegenseitigen Respekt zu fordern und die Unterstiitzung der
indigenen Volker zu erhohen, um schliellich zu einem Kompromiss zu gelangen, der Chile
auf dem Weg der Demokratisierung einen wichtigen Schritt voranbringen kann.

Z Lillo Vera, Rodrigo: “Los conflictos de tierras de |os Mapuches en la octava Region™.

19



