
 1

Minderheitenschutz und Menschenrechte – 
die chilenische Situation der indianischen Bevölkerung 

 

Chile gilt heute, 15 Jahre nach dem Ende der Militärdiktatur, als ein politisches, 

wirtschaftliches und soziales Modell Lateinamerikas. Die Demokratisierung schreitet 

voran, die Wirtschaft zeigt eine Stabilität, die in der Region ihresgleichen sucht, und das 

Land ist zusehends bemüht, sich verstärkt in die internationale Arbeitsteilung einzubinden. 

Trotz diesem positiven Bild hinkt Chile jedoch in vielen Bereichen den internationalen 

Standards noch hinterher. Ein besonderes Beispiel ist dafür das Verhältnis des chilenischen 

Staates zu den indigenen Völkern, die immer noch zu den „Ärmsten der Armen” zählen 

und sich nach wie vor um die Anerkennung ihrer Rechte bemühen. Während sich viele 

indigene Gruppierungen auf den Weg der Verhandlungen begeben haben, um ihre Situation 

zu verbessern, kommt es besonders im Süden des Landes immer wieder zu gewaltsamen 

Demonstrationen der Unzufriedenheit. Auch Deutschland ist bemüht, zum Beispiel mit 

Hilfe des Zivilen Friedensdienstes, in dieser Region die Basis für eine friedliche Koexistenz 

zu unterstützen, denn wie einer der  Grundsätze der ILO (International Labour 
Organisation) besagt: „Der Weltfriede kann auf die Dauer nur auf sozialer Gerechtigkeit 

aufgebaut werden”.  
 

1. Der internationale Rahmen 
1.1 Wer sind die indigenen Völker?  
Die genaue Definition indigener Völker ist schon seit Jahrzehnten Gegenstand von 

wissenschaftlichen, sozialen und rechtlichen Kontroversen, ohne dass bisher eine Einigung 

erzielt werden konnte. Nicht nur stellen indigene Gruppen keine homogene Einheit dar und 

verfügen über unterschiedliche soziale, historische und situationsbedingte Charakteristika, 

sondern auch die Grenze, wer zu einer indigenen Gruppe zählt, ist häufig eine Frage des 

„Blickwinkels”.  
Im internationalen Rahmen wurde allerdings ein Durchbruch erzielt, als der 

ecuadorianische UN-Sonderberichterstatter Martínez Cobo „indigene Völker” mit den 

Worten definierte: „Indigenous communities, peoples and nations are those which, having 
a historical continuity with pre-invasion and pre-colonial societies that developed on their 



 2

territories, consider themselves distinct from other sectors of societies now prevailing in 
those territories, or parts of them. They form at present and transmit to future generations 
their ancestral territories, and their ethnic identity, as the basis of their continued existence 
as peoples, in accordance with their own cultural patterns, social institutions and legal 
systems." Nicht nur nannte der 1983 vorgelegte Cobo-Bericht konkret die Diskrimination 

und die Menschenrechtsverletzungen gegen indigene Völker beim Namen, sondern er 

führte auch die Selbstidentifikation als Kernstück in die Diskussion ein. Gerade dieses 

Kriterium entspricht den Forderungen indigener Gruppierungen, die sich vehement gegen 

eine Kategorisierung von außen zur Wehr setzen, auch wenn der Cobo-Bericht als solcher 

auf den Einspruch des WCIP (World Council of Indigenous Peoples) stieß.  

Der Cobo-Definition folgt hingegen die Definition der UNWGIP (United Nations Working 
Group on Indigenous Peoples bei ihren Kriterien für indigene Völker: Historische 

Kontinuität einer „Ur”- (im Sinne von präkolonialen) Bevölkerung eines Gebietes, Selbst-

Identifikation, Nicht-Dominanz und kulturelle Unterschiede zu den dominanten Völkern1.  

Die Identität der indigenen Gruppierungen, die sich als „Wir” gegen die „anderen”, die 

dominante Bevölkerung des Landes abgrenzt, und deren essentielle Elemente wie die 

Beziehung zum Land oder ein besonderes Rechtssystem, die sich als Kollektivrechte mit 

der Forderung nach einer bestimmten Souveränität verbinden, werden häufig zum 

Zündstoff von Konflikten.  

Eine der wichtigsten Änderungen der ILO-Konvention Nr. 169 (International Labour 
Organisation) von 1989 gegenüber ihrer Vorgänger-Version, der ILO-Konvention Nr. 107, 

war deshalb das Ersetzen der Bezeichung „indigene Bevölkerungen” (populations) durch 

den Terminus „indigene Völker” (peoples), der die Anerkennung „organisierter 

Gesellschaften mit eigener Identität” und somit einen Anspruch auf Selbstbestimmung 

impliziert. Aufgrund des heftigen Widerstandes verschiedener Staaten gegen den Begriff 

„Völker” wurde der Volksbegriff – im Gegensatz zum „Staatsvolk” im rechtlichen Sinne – 
allerdings von einem juristischen Inhalt entkoppelt.  

Einem Vergleich der Angaben von UNO, ILO und verschiedenen NGOs zufolge verteilen 

sich demzufolge weltweit etwa 300 Millionen Indigene auf rund 5.000 Völker, die in mehr 

als 70 Ländern leben. 

                                                
1 www.gfbv.it/3dossier/diritto/ilo169-pd.html 

http://www.gfbv.it/3dossier/diritto/ilo169-pd.html


 3

Zudem wollten die Vertreter indigener Völker den Begriff des „Territoriums” in der ILO 

169 verankern, da er die spirituelle und emotionale Bindung zu ihrem Land repräsentiere. 

Einige Regierungen sahen darin jedoch eine Beschneidung ihrer Souveränitätsrechte. Man 

einigte sich schließlich auf einen Kompromiss: Der völkerbezogene Begriff „Territorium” 
wurde an die Kontrolle über soziale Prozesse gebunden, während „land” sich auf private 

Rechte an der wirtschaftlichen Nutzung bezieht.  

Auch wenn die ILO-Konvention Nr. 169 weiterhin von vielen Staaten und indigenen 

Organisationen kritisiert wird, gilt dieser Kompromiss doch als die umfassendste 

völkerrechtliche Norm zum Schutz indigener Völker und seine Definitionen haben sich auf 

internationaler Ebene durchgesetzt2. 

 
2.2 Internationale Leitlinien 
Die ILO-Konvention Nr. 169 gilt nicht nur als das bisher verbindlichste Instrument der 

Vereinten Nationen zum Schutz der indigenen Völker, sondern legte auch neue Leitlinien 

im internationalen Rahmen fest. Während die ILO-Konvention Nr. 107, an der sich bis 

heute etliche Staaten orientieren, noch einen integrativen und assimilatorischen Charakter 

aufweist, basiert die ILO 169 auf „preservation” (Erhaltung oder auch „Respekt”) der 

indigenen Völker sowie ihrer Kultur und auf „participation”.  
So spricht die ILO 169 den indigenen Völkern die volle Gewährleistung der 

Menschenrechte und Grundfreiheiten zu (Art. 2 und 3), ebenso wie ihr Recht auf kulturelle 

Identität und auf gemeinschaftliche Strukturen und Traditionen, aber auch den Schutz der 

Individualrechte (Art. 4 und 5). Zudem beinhaltet sie das Recht auf Partizipation bei 

Entscheidungsfindungen, welche die indigenen Völker betreffen (Art.6), sowie das Recht 

auf die Gestaltung der eigenen Zukunft (Art. 6 und 7). Auch definiert sie das Recht auf 

Land und Ressourcen (Art. 13 bis 19), das Recht auf Beschäftigung, angemessene 

Arbeitsbedingungen und Sozialleistungen (Art. 20) sowie ein Recht auf Ausbildung, den 

Zugang zu Kommunikationsmitteln und grenzüberschreitende Zusammenarbeit (Art. 21). 

Insbesondere fordert die ILO die Unterzeichnerstaaten dazu auf, die spirituelle und 

kollektive Beziehung der indigenen Völker zu ihrem Land (Art. 13.1), die (kollektiven) 

Eigentums- und Besitzrechte (Artikel 14.1 und 17.17) sowie deren Schutz (Art. 17.3) und 

                                                
2 ebd. 



 4

die Beteilung der Indigenen an den jeweiligen Ressourcen zu achten. Falls eine, möglichst 

temporäre, Umsiedlung indigener Gruppen ausnahmsweise unumgänglich ist, darf sie nur 

unter deren Zustimmung und im internationalen Rahmen mit den entsprechenden 

Kontrollen und Kompensationen erfolgen (Art. 16).  

Sobald die ILO 169 zwölf Monate nach der Ratifizierung durch den jeweiligen Staat in 

Kraft tritt, ist sie rechtlich verbindlich. Die Art, in welcher der jeweilige Staat seiner 

Verpflichtung nachkommt, ist allerdings flexibel und berücksichtigt landesspezifische 

Eigenheiten. Verstößt ein Unterzeichner-Staat gegen die Inhalte der ILO 169 oder kommt 

er ihnen nicht in ausreichender Weise nach, können die indigenen Völker und ihre 

Mitglieder Ansprüche gegen den jeweiligen Staat einreichen 3.  

Neben der ILO 169 haben die Vereinten Nationen in ihrem mehr als fünfzigjährigen 

Bestehen verschiedene Abkommen zum Schutz der indigenen Völker erarbeitet:  

Bereits 1948 wurde die „Deklaration der Allgemeinen Menschenrechte” (Art. 1,2,3,7,17, 26 

und 27) verabschiedet, 1951 folgte die „Konvention zum Verbot des Völkermordes” und 

1957 die „Konvention Nr. 107 für Schutz und Integration der Indigenen Völker” der ILO. 

Dazu kamen 1969 die „Ergänzende Konvention zur Abschaffung der 

Rassendiskriminierung” (Art. 1.1) sowie 1976 der „Internationale Vertrag über 

wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte” (Art. 1-3, 13, 15 und 25) und der 

„Internationale Vertrag über zivile und politische Rechte” (Art. 1 und 27). 1981 

verabschiedete die UNESCO die „Erklärung von San José zu Ethnozid und ethnischer 

Entwicklung” und im Folgejahr entstand die „Arbeitsgruppe für indigene Völker der 

Vereinten Nationen” (UNWGIP), die 1985 die „Allgemeine Deklaration über die Rechte 

indigener Völker” erarbeitete. 1989 wurde die ILO169 verabschiedet und am 10. Dezember 

1994 begann gemäß der UN-Resolution 48/163 die „UN-Dekade der Indigenen Völker der 

Welt” (1995-2004). Zudem wurde ein jährlicher „Internationaler Tag der indigenen 

Völker” auf den 9. August festgelegt. 

Zumindest auf internationaler Ebene sind die indigenen Völker also nicht völlig recht- und 

schutzlos – auch wenn die Umsetzung der entsprechenden Maßnahmen in den jeweiligen 

Staaten natürlich umstritten ist. Ein Mangel haftet diesen Normen aus Sicht der indigenen 

Organisationen und vieler NGOs auch dadurch an, dass die Ratifikation und Ausführung 

                                                
3 ebd. 



 5

der internationalen Abkommen dem „guten Willen” der Staaten unterliegt. Bisher haben 

zum Beispiel erst 14 der ILO-Mitgliedstaaten die Konvention Nr. 169 unterzeichnet, 

darunter 10 lateinamerikanische Staaten.  

In Chile sind die Bestrebungen, die ILO 169 zu ratifizieren, hingegen vorläufig gescheitert. 

Noch immer besitzen die Indigenen Chiles offiziell nicht den Status von Völkern mit den 

daraus resultierenden Selbstbestimmungs-Rechten, sondern gelten als „Ethnien” oder 

„Bevölkerungen”.  
 

2. Die indigenen Völker Chiles  
Die Republik Chile erkennt nach dem so genannten Ley Indígena, dem Gesetz Nr. 19.253 

von 1993, acht ethnische Minderheiten innerhalb ihrer Staatsgrenzen an. Ca. 1 Million 

Angehörige indigener Gruppen verteilen sich auf die Völker der Yámana (1.685 Personen 

oder 0,24% der indigenen Bevölkerung), Alacaluf (2.622 Personen oder 0,38%), Kolla 

(3.189 Personen oder 0,46%), Rapa Nui (4.647 Personen oder 0,67%), Quechua (6.175 

Personen oder 0,89%), Atacameños (21.015 Personen oder 3,04 %), Aymara (48.501 

Personen oder 7,01%) und Mapuche (604.349 Personen oder 87,31%)4, wobei letztere nicht 

nur die größte, sondern im öffentlichen Bewusstsein auch die am stärksten präsente Gruppe 

darstellen. Andere Völker wie die Changos, die Chonos, die Tehuelches oder die Sélknam 

auf Feuerland sind, vor allem durch die Auswirkungen der Kolonisation, ausgestorben5.  

 

2.1 Historische Entwicklung  
Die Landnahme der spanischen Eroberer traf allerdings, insbesondere von Seiten der 

Mapuche, auf heftigen Widerstand. So erzwangen die Mapuche ein Abkommen (Quilín 

1641), das ihnen das Gebiet südlich des Flusses Bío Bío zusprach. Andere Völker wurden 

hingegen dem System der encomienda unterworfen, bei dem die Indígenas einem 

Grundbesitzer unterstanden und für ihn arbeiteten. In der zweiten Hälfte des 19. 

Jahrhunderts besetzte der chilenische Staat jedoch auch die Territorien der Mapuche und 

erklärte sie als „fiscales” (Staatseigentum), um ihre Kolonisierung besonders durch 

                                                
4 Quelle: „Los derechos de los pueblos indígenas en Chile”. Informe del programa de Derechos Indígenas, 
Instituto de Estudios Indígenos, Universidad de la Frontera. 
5 Aylwin, José: Pueblos indígenas de Chile: Antecedentes históricos y situación actual. Serie Documentos  
Nº 1, Instituto de Estudios Indígenos, Universidad de la Frontera.  



 6

europäische Immigranten zu ermöglichen. Gleichzeitig anektierte der chilenische Staat die 

andinen Gebiete, die in erster Linie von den Aymara bewohnt wurden (1883) und die 

Osterinsel, auf welcher die Rapa Nui lebten (1888). In diesem Zeitraum vergaben die 

chilenischen Autoritäten zudem Konzessionen ausgedehnter Ländereien an Privatpersonen 

in Patagonien und Feuerland.  

Die Regierung von Präsident Salvador Allende (1970-1973) schlug einen anderen Kurs ein. 

Das Ley 17.729 sicherte der indigenen Bevölkerung Rechte in der staatlichen Verfassung 

zu, darunter auch die Rückgabe verlorener Landrechte, die Erweiterung der territorialen 

Garantien, die Förderung sozialer und kultureller Belange, die Verbesserung des 

Gesundheitswesens sowie Unterricht in der Muttersprache. Auch erstattete die Landreform 

den indigenen Völkern Chiles etwa 700.000 Hektar Land zurück. 

Unter dem Militärregime von Augusto Pinochet von 1973 bis 1989 schwang das Pendel 

wieder um. Neben einer Repressionspolitik wurde das Dekret 2568 erlassen, das die 

Auflösung der indigenen Organisationen und die Enteignung ihres Landes zum Ziel hatte. 

Die stark nationalistischen Tendenzen der Militärregierung implizierten ein Denken, das 

die indigenen Organisationen als Bedrohung der nationalen Einheit empfand. Nach 

Pinochets eigener Aussage gab es unter seiner Regierung „keine Ureinwohner, wir sind alle 

Chilenen”6.  Dennoch existierten gewisse Unterschiede in der Behandlung der 

verschiedenen Völker, von denen hier nur drei Beispiele genannt seien. 

So wurden die Gemeinden der Mapuche in der Zeit von 1979 bis 1989 fast vollständig 

aufgelöst. Kleine Teile der Ländereien wurden durch „títulos de dominio individuales” an 

Einzelpersonen vergeben. Von Seiten der Mapuche wurde diese Politik heftig kritisiert, 

denn sie sahen in ihr einen Bruch der historischen Verbindung ihres Volkes mit dem 

traditionell als kollektiv empfundenen Land - Mapuche bedeutet „gente de la tierra” 
(Menschen des Landes). Zudem erwiesen sich die zugeteilten Parzellen als zu klein, um 

eine Familie in traditioneller Subsistenzwirtschaft zu ernähren. Eine 1988 durchgeführte 

Erhebung zeigte eine Armutsrate der Mapuche, die weit über dem nationalen Durchschnitt 

lag, eine annähernd doppelte Rate von Kindersterblichkeit und eine Analphabetenrate, die 

                                                
6 Gesellschaft für bedrohte Völker: Verbrechen an den Mapuche-Indianern unter Ex-Diktator Pinochet 
(Hintergrunddokumentation, Januar 1999), www.gfbv.de. 

http://www.gfbv.de.


 7

mit 16% mehr als das Doppelte des nationalen Durchschnitts betrug7. Teilweise erklärt sich 

das auch durch mangelnde Kenntnisse und Fleiß bei der Bewirtschaftung der Parzellen. 

Die Aymara wurden von den chilenischen Autoritäten hingegen juristisch fast vollständig 

ignoriert. Anders als im Fall der Mapuche wurden den Aymara keine Ländereien 

zugesprochen. Durch so genannte „escuelas fronterizas”, deren Aufgabe die 

„Chilenisierung” der Indígenas war, wurde die Assimilationspolitik des Staates während 

der Militärregierung vorangetrieben. Das größte Problem, das die Aymara-Gemeinden des 

Altiplano noch heute beeinträchtigt, ist aber die Privatisatisierung und der Verlust ihrer 

Wasserquellen nach dem Código de Aguas (DFL Nº 1.222), den das Militärregime 1981 

verabschiedete. Dadurch wurde es nationalen und internationalen Bergbaugesellschaften 

möglich, den Wasserzugang praktisch aufzukaufen, was den meist Ackerbau betreibenden 

Aymara-Gemeinschaften im trockenen Klima des Altiplano „das Wasser abgrub” und die 

Migration in die Städte, besonders Antofagasta und Iquique, bis heute begünstigt.  

Die Bewohner der Osterinsel, das Volk der Rapa Nui, das seit der chilenischen Landnahme 

im 19. Jahrhundert unter sklavereiähnlichen Bedingungen und unter der Verwaltung von 

Unternehmen lebte und erst 1966 die Bürgerrechte erhielt, wurde ab 1973 vollständig unter 

die Verwaltung von Autoritäten gestellt, die von der Militärregierung ausgewählt wurden. 

Nicht nur waren die Rapa Nui von jeder Partizipation ausgeschlossen, sondern ihnen wurde 

auch weitgehend das Kollektiv-Recht auf Land abgesprochen. Nach dem Decreto Ley 2885 

von 1979 konnten die Rapa Nui nur Individualrechte auf das Land, das sie damals 

bewohnten fordern (ingesamt 7,5% der Insel), indem sie die restlichen Länderein an den 

Staat abtraten8. 

Allerdings zog die Regelung der indigenen Rechte unter dem Militärregime heftige 

Gegenbewegungen nach sich. Aus dem Widerstand heraus erfuhren die traditionellen 

Organisationen eine bedeutende Stärkung, sowie eine Definition und Vertiefung der 

Forderungen als Volk, die unter der ersten demokratischen Regierung Früchte zu tragen 

begannen.  

So reaktivierte das Volk der Mapuche gegenüber der Bedrohung durch die Gesetzgebung 

der Militärdiktatur seine repräsentativen Organisationen wie die Centros Culturales 

                                                
7 Aylwin, José: Pueblos indígenas de Chile: Antecedentes históricos y situación actual.  
8 ebd. 



 8

Mapuche und gründete die Organisationen Ad Mapu, Nehuen Mapu, Calfulican, Choin 

Folilche, Lautaro u.a.. Ebenso versuchte sich das Volk der Aymara gegen die Privatisierung 

seiner Wasserzugänge durch die Formierung seiner gemeinschaftlichen Organisationen zu 

verteidigen und der „Rat der Alten” von Rapa Nui, der als repräsentative Instanz seit der 

Zeit der Militärdiktatur ebenfalls eine erhebliche Stärkung erfuhr, erhob die Rückerstattung 

der verstaatlichten Ländereien an ihr Volk zur hauptsächlichen Forderung.  

Dieser Prozess bedeutete zu jener Zeit allerdings noch kein gemeinschaftliches Handeln, 

denn die jeweiligen Forderungen bezogen sich nicht auf die allgemeine Anerkennung der 

indigenen Rechte, sondern auf die spezifischen Probleme des jeweiligen Volkes. Auch 

existierten keine Instanzen der Koordination zwischen den verschiedenen Organisationen, 

welche die Formulierung gemeinsamer Forderungen erlaubt hätten, um eine Anerkennung 

der indigenen Völker durchzusetzen und ein neues Verhältnis zum Staat zu definieren.  

Verschiedene Faktoren führten jedoch zu einem Wandel dieser Situation zu Beginn der 

80er Jahre. Zum einen sahen sich die indigenen Organisationen verstärkt mit der Indígena-

Bewegung in Lateinamerika und der ganzen Welt verbunden und übernahmen schrittweise 

die globalen Forderungen auf diesem Gebiet. Zum anderen förderten verschiedene 

Initiativen gegen Ende der 80er Jahre den Raum für eine Kooperation der verschiedenen 

indigenen Völker des Landes. Die spezifischen Forderungen nahmen damit einen 

allgemeineren Charakter an, der die Anerkennung der Völker und ihrer Rechte auf dem 

chilenischen Staatsgebiet betont9. 

 
2.2 Was wollen die indigenen Völker Chiles? 
Aber auch heute noch sind die indigenen Völker Chiles weit davon entfernt, mit einer 

Stimme zu sprechen. Die einzelnen Gruppen vertreten zum Teil sehr unterschiedliche 

Positionen, die von einer vollständigen Assimilierung in die heutige chilenische 

Gesellschaft bis zu einer vollständigen Autonomie reichen. Besonders an der Frage der 

„positiven Diskriminierung” gemäß internationaler Tendenzen scheiden sich die Geister 

sowohl innerhalb der indigenen, als auch der chilenischen Gesellschaft im Allgemeinen. 

Sollen die Indígenas mit Sonderrechten ausgestattet und der Schutz ihrer Kultur privilegiert 

werden (wobei sich dann wieder die Frage nach den Ausmaßen dieser Privilegien stellt) 

                                                
9 ebd. 



 9

Oder macht man sie zu gleichberechtigten Teilnehmern der für alle chilenischen Bürger 

geltenden Politik mit entsprechendem Zugang zu Bildung, Gesundheit etc., so dass die 

einzelnen indigenen Völker dann selbst entscheiden können, was genau und wie sie ihre 

Kultur schützen möchten? 

Gewisse Forderungen sind jedoch der Mehrheit der indigenen Bevölkerung gemeinsam: So 

geht es zum einen darum, die aktuelle Situation zu verbessern und nicht länger zu den 

„Ärmsten der Armen” zu gehören. In dieser Hinsicht verlangen indigene Organisationen 

die Einrichtung eines Verzeichnisses der Ländereien und der darauf befindlichen 

natürlichen Ressourcen, um deren Erhalt zu erleichtern und die Möglichkeit einer 

nachhaltigen Nutzung durch die Gemeinschaft sicher zu stellen. Weitere wichtige 

Forderungen sind die Anerkennung als indigene Völker in der Verfassung und 

grundlegende Änderungen in der Gesetzgebung zum Schutz der indigenen Rechte. 

Schließlich strebt die Mehrheit der indigenen Organisationen die Ratifizierung aller 

internationalen Verträge durch die Republik Chile an, die zu einer Verbesserung der 

Situation der indigenen Völker und beitragen, darunter insbesondere die ILO Nr. 16910. 

 

2.3 Die Minderheitenpolitik des demokratischen Chile 
Nachdem die Forderungen der indigenen Organisationen von der Militärregierung ignoriert 

oder abgelehnt worden waren, reichte der Consejo Nacional de Pueblos Indígenas 

(Nationalrat der indigenen Völker) im September des Wahljahres 1989 an die damaligen 

Oppositionsparteien eine Petition ein, der die verfassungsrechtliche Anerkennung der 

indigenen Völker Chiles sowie ihrer Kultur und Sprache und die Erarbeitung eines 

Gesetzes in Bezug auf jene Völker und ihre Landrechte einforderte. Ziel war, die 

Beziehung zwischen dem chilenischen Staat und den indigenen Völkern basierend auf den 

Prinzipien der Autonomie zu reformulieren. Weiterhin forderte der Consejo Nacional de 
Pueblos Indígenas die Gründung einer Organisation zur Entwicklung der indigenen Völker, 

welche die Maßnahmen des Staates - wie zum Beispiel die Einrichtung eines Fonds für 
Landrückkäufe und Programme für den Erhalt der indigenen Sprachen und Kulturen - mit 

den Interessen der indigenen Völker unter deren Partizipation koordinieren sollte. Ähnliche 

Forderungen wurden in der gleichen Zeit von anderen indigenen Organisationen formuliert. 

                                                
10 Gabriel Sanhueza Suarez: Enttäuschte Mapuche. In: progrom 271,1/2003. 



 10

Das Encuentro Nacional Indígena (Nationales Treffen der Indigena) in Nueva Imperial, 

mündete schließlich in die Unterzeichnung des Acta de Nueva Imperial, der sich auf die 

Unterstützung der indigenen Völker bei der Demokratisierung Chiles sowie auf die 

Erfüllung der Forderungen der Indígenas bezog, von Seiten des damaligen 

Präsidentschaftskandidaten Patricio Aylwin und Vertretern indigener Völker.  

Am 27. Mai 1990 erließ die neue, demokratisch gewählte Regierung das Dekret Nº 30 zur 

Gründung einer Comisión Especial de Pueblos Indígenas (CEPI) zur Koordination der 

staatlichen Maßnahmen und zur Erarbeitung von Programmen hinsichtlich der Situation der 

Indígenas. Zu den Maßnahmen, die von der CEPI bis zu ihrer Auflösung 1993 initiiert 

wurden, gehören der Gesetzesentwurf zum „Ley Indígena” und die Ratifikation der ILO-

Konvention 169, die beide 1991 vorgelegt wurden, sowie ein Vorschlag zur 

Verfassungsänderung, der Chiles als pluri-ethnischen Staat definiert und damit auch den 

Bruch mit der zuvor proklamierten Einheitlichkeit der chilenischen Nation impliziert11.  

Die Reformvorschläge des CEPI erhielten allerdings nicht volle Unterstützung von Seiten 

des Kongresses. Insbesondere die konservative Oppositionskoalition übte scharfe Kritik an 

den geplanten Reformen: So lehnte sie die im Gesetzesentwurf zum Ley Indígena 

verankerten Sonderrechte bezüglich eines kollektiven Landbesitzes mit der Begründung ab, 

dass sie die verfassungsgemäße Gleichheit verletzten. Aus dem gleichen Grund wurden der 

Terminus „indigene Völker” durch „Bevölkerungen” oder „Ethnien” ersetzt, die 

„Fokusierung” auf bestimmte Ländereien anstelle der Gründung indigener Territorien 

eingeführt und das Einsetzen indigener Friedensrichter gestrichen12. Die 

Verfassungsänderung zur Anerkennung der indigenen Völker, die Approbation der ILO-

Konvention 169 und die Einrichtung eines Fondos Indígena befinden sich nach wie vor 

aufgrund des Widerstandes der Oppositionsparteien in der Schwebe. 

Die einzige Initiative, die bisher Erfolg hatte, ist das Ley Indígena, das im Oktober 1993 

nach einigen Modifikationen verabschiedet wurde. Das Ley Indígena beinhaltet die 

Anerkennung: 

· der Indígenas als „Nachfahren von menschlichen Gemeinschaften, die auf dem 

nationalen Territorium seit vorkolonialen Zeiten existierten, die weiterhin ethnische 

                                                
11 Aylwin, José: Pueblos indígenas de Chile: Antecedentes históricos y situación actual.  
12 ebd. 



 11

und kulturelle Eigenheiten aufweisen und für welche das Land das fundamentale 

Prinzip ihrer Existenz und Kultur bedeutet”, sowie der Pflicht des Staates, diese 

Gruppen zu respektieren, zu schützen und ihre Entwicklung zu unterstützen.  

· der Ethnien Mapuche, Aymara, Rapa Nui, Atacameña, Quechua, Colla, Alacalufe 

und Yámana als essentiellen Teil der Wurzeln der chilenischen Nation.  

· der indigenen Gemeinschaften und Organisationen.  

· der indigenen Ländereien, sofern diese sich momentan in indigenem Besitz 

befinden oder im Landesregister als solche eingeschrieben sind.  

· bestimmter Normen zum Schutz indigener Ländereien und Mechanismen zur 

Problemlösung (Fondo de Tierras und Fondo de Aguas Indígenas).  

· von Mechanismen zur wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Förderung der 

indigenen Gemeinschaften.  

· der indigenen Kulturen und Sprachen, Maßnahmen gegen Diskriminierung und die 

Einführung eines bilingualen Ausbildungssystems mit Stipendien für Angehörige 

indigener Völker.  

· der indigenen Traditionen, soweit sie der chilenischen Verfassung nicht 

zuwiderlaufen.  

· und schließlich die Gründung der Corporación Nacional de Desarrollo Indígena 

(CONADI).  

 

Unter der Leitung des CONADI wurden bereits verschiedene Ländereien aus dem Fondo 
de Tierras y Aguas erworben und eine Reihe von Programmen zur Verbesserung der 

Infrastruktur, Erziehung und Gesundheit in indigenen Gemeinden sowie zur Förderung der 

wirtschaftlichen Entwicklung ins Leben gerufen. Weitere Ziele sind die Approbation der 

oben genannten Beschlüsse, die bisher noch nicht vom Senat verabschiedet wurden, und die 

Einrichtung von fünf Hauptzonen der indigenen Entwicklung auf der Osterinsel, in 

Galletué-Icalma, Alto Bío Bío, Yetarte (Puerto Edén) und Mejillones (Isla Navarino)13.  

Dennoch stieß die CONADI durchaus nicht bei allen indigenen Gruppen auf Zustimmung 

und die Situation der indigenen Völker in Chile ist weiterhin kritisch. 

  

                                                
13 Aylwin, José: Pueblos indígenas de Chile: Antecedentes históricos y situación actual.  



 12

2.4 Die aktuelle Lage der indigenen Völker Chiles 
In seinem im November 2003 vorgelegten Bericht hat der UN-Sonderberichterstatter 

Rodolfo Stavenhagen, der gemäß der UN-Resolution 2001/57 vom 18. bis 29. Juli 2003 

Chile besuchte, um sich einen Überblick über die Lage der indigenen Völker zu 

verschaffen, die Situation als ernst eingeschätzt. Zwar erkannte er die Anstrengungen an, 

die Chile in der letzten Dekade unternommen hat, um die Situation der indigenen zu 

verbessern, und würdigte die bereits erzielten Fortschritte, aber dennoch seien insbesondere 

das Armutsniveau, die Kindersterblichkeit und Arbeitslosigkeit, die jeweils weit über dem 

nationalen Durchschnitt liegen, bedenklich. Die bisher von der Regierung unternommenen 

Maßnahmen seien zwar wichtig, aber noch unzureichend, um eine nachhaltige, 

breitgefächerte Verbesserung zu erzielen. Trotz wirtschaftlichen Wachstums und fallender 

Armutsraten sei die indigene Bevölkerung am stärksten von der tiefen Kluft zwischen Arm 

und Reich in der chilenischen Gesellschaft betroffen. Deshalb empfahl Stavenhagen der 

chilenischen Regierung, umgehend die Ratifizierung internationaler Abkommen, darunter 

besonders der ILO 169, sowie die Verfassungsänderung voranzutreiben. Darüber hinaus 

müssten schnellstmöglich effiziente und realistische Programme zur Armutsbekämpfung, 

für eine bessere Gesundheitsfürsorge und eine bilinguale Ausbildung eingerichtet werden. 

Weiterhin riet Stavenhagen zu einer nationalen Institution für Menschenrechte und zur 

Einhaltung internationaler Menschenrechts-Standards. Schließlich müsse im Konflikt um 

das Land zwischen internationalen Unternehmen und den Indigenas so schnell wie möglich 

ein Kompromiss erzielt werden14. 

In der Tat ist eines der Hauptprobleme im Verhältnis zwischen den indigenen Völkern und 

dem chilenischen Staat derzeit die Nutzung der natürlichen Ressourcen durch ausländische 

Firmen, wie zum Beispiel die internationalen Holzfirmen in der Mapuche-Region die eine 

Aufforstung mit schnell wachsenden Baumsorten betreiben, das spanische Energie-

Unternehmen ENDESA oder die Bergbaubetriebe in der von Aymara bewohnten Region 

im Norden des Landes und deren Nutzungsrechte am Wasser.  

Zudem werden die Maßnahmen des CONADI, das Ley Indígena und die Politik des Büros 

für indigene Angelegenheiten der INDAP (Instituto Nacional de Desarrollo Agropecuario) 

                                                
14 Report of the Special Rapporteur on the situation of human rights and fundamental freedoms of indigenous 
people, Mr. Rodolfo Stavenhagen, submitted in accordance with Commission resolution 2003/56, Mission to 
Chile, E/CN.4/2004/80/Add.3, 17 November 2003 



 13

hinsichtlich der Agrarpolitik der Regierung, sowie verschiedene Abkommen mit 

internationalen Unternehmen und der negative Beschluss bezüglich der Landrückgabe auf 

der Osterinsel an die Rapa Nui von verschiedenen indigenen Gruppen heftig kritisiert15.  

Bei den Forderungen der indigenen Völker handelt es sich jedoch weder um einen reinen 

„Land-Konflikt”, noch um ausschließliche Maßnahmen zur Bekämpfung der Armut. 

Vielmehr beinhaltet der Konflikt sowohl wirtschaftliche, als auch „traditionelle” Elemente 

und insbesondere die Anerkennung der Identitäten der indigenen Völker16.  

Die Kritik der indigenen Organisationen, insbesondere der Mapuche-Bewegung „Consejo 

de todas las Tierras”, richtet sich deshalb nicht ausschließlich gegen einzelne Maßnahmen, 

sondern gegen das gesamte chilenische Rechtssystem. Es handelt sich nicht mehr um 

Forderungen nach Länderein zur wirtschaftlichen Nutzung, sondern um das Einfordern von 

„Territorien” mit der entsprechenden politisch-sozialen Kontrolle17. In diesem Licht 

erscheint zum Beispiel das im Ley Indígena verankerte System von Landrückkäufen 

ineffizient, zumal es sich aufgrund der beschränkten Ressourcen des Fondos de Tierras 

dabei nur um Einzelmaßnahmen handelt18.  

Die indigenen Bewegungen Chiles liegen in dieser Hinsicht innerhalb einer globalen 

Strömung, die eine Politik der Anerkennung der indigenen Völker als „Nationen” fordert 

und weniger auf Partizipation, denn auf Souveränität abzielt. Der hochkomplexe Konflikt 

zwischen den indigenen Völkern und dem chilenischen Staat beinhaltet damit nicht nur 

ethnische, soziopolitische, wirtschaftliche und traditionelle Elemente, sondern berührt 

direkt die nationale Identität und die Stablität des Staates19.  

Die Wege, die von den verschiedenen Gruppierungen innerhalb dieses Konfliktes 

eingeschlagen werden, unterscheiden sich allerdings erheblich. Ein großer Teil der 

indigenen Bewegung wählte zu Ende des Militärregimes den Weg der Verhandlung. 

Andere Organisationen sehen jedoch auch gewaltsame Aktionen als legitimes Mittel, um 

                                                
15 Aylwin, José: Pueblos indígenas de Chile: Antecedentes históricos y situación actual.  
16 Lillo Vera, Rodrigo: “Los conflictos de tierras de los Mapuches en la octava Región”. In: Lillo Vera / 
Nolden: ¿Conflicto étnico chileno en las tierras del Cono Sur? – Métodos de aproximación desde las 
perspectivas jurídicas y de la ciencia política. DED / ZFD, Universidad Católica de Temuco, 2003. 
17 Aukiñ Wallmapu Ngulam (Consejo de todas las tierras): El Pueblo Mapuche y sus derechos fundamentales.  
18 Lillo Vera, Rodrigo: “Los conflictos de tierras de los Mapuches en la octava Región”. 
19Nolden, Hans Willi: Contenidos del conflicto étnico en las tierras de Cono Sur y sus protagonistas: ¿Qué 
aportan las diferentes partes y cómo están interrelacionados?. In: Lillo Vera / Nolden: ¿Conflícto étnico 
chileno en las tierras del Cono Sur? – Métodos de aproximación desde las perspectivas jurídicas y de la 
ciencia política. DED / ZFD, Universidad Católica de Temuco, 2003.  



 14

ihre Interessen durchzusetzen. Insbesondere in den Mapuche-Regionen im Süden kommt es 

dabei immer wieder zu heftigen Ausschreitungen zwischen indigenen Gruppen sowie 

Polizei und Militär.  
Dass der Einsatz von Gewalt zu einer Radikalisierung des Konfliktes anstatt zu einer 

zufriedenstellenden Lösung führt, ist offensichtlich. Auch die starre, ideologisierte Haltung 

der verschiedenen Protagonisten - der Mapuche, der Regierung, der Opposition oder der 

Unternehmen - bedingt eine Verhärtung beider Seiten. Eine Ent-Ideologisierung des 

Konfliktes, sowie die Stärkung der Kommunikation und die Beseitigung der strukturellen 

Gewalt sind daher unbedingt notwendig, um zu einem nachhaltigen, „positiven Frieden”, 
im Gegensatz zum bloßen „Waffenstillstand”, und damit zu einer Stärkung der Demokratie 

zu gelangen20.  

 

3. Maßnahmen von deutscher Seite und die deutsche Haltung 
 
Im Zuge der Internationalen Zusammenarbeit hat das deutsche Bundesministerium für 
wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (BMZ) den Zivilen Friedensdienst über 

den Deutschen Entwicklungsdienst (DED) gemeinsam mit der Deutschen Gesellschaft für 
Technische Zusammenarbeit (GTZ) und andere Organisationen damit beauftragt, als 

„Mittler” im Konflikt zwischen den indigenen Völkern und der chilenischen Regierung 

zu fungieren.  

Das Projekt „Interkulturelle Kommunikation, indigene Partizipation und Mediation in den 

drei Kommunen der Asociación del Cono Sur de Arauco” trägt bereits seit 2001 zur 

Analyse des Konfliktes, zur Heranbildung von Meinungsführern der verschiedenen Parteien 

und zur Beratung hinsichtlich einer friedlichen Lösung des Konfliktes bei.  

Der konkrete Arbeitsauftrag des DED besteht dabei in der Mediation und friedlichen 

Transformation von Konflikten und basiert auf der Erkenntnis, dass die internationale 

Kooperation die reale Dimension der negativen Einflüsse kriegerischer, ethnischer und 

anderer Konflikte nicht ausreichend erkannt hat und dass die daraus resultierende 

Gewaltspirale die soziale Entwicklung und politische Demokratisierung bedroht. 

                                                
20 Vgl. Lillo Vera / Nolden: ¿Conflícto étnico chileno en las tierras del Cono Sur? – Métodos de aproximación 
desde las perspectivas jurídicas y de la ciencia política. DED / ZFD, Universidad Católica de Temuco, 2003. 



 15

Auch die Bundesrepublik Deutschland hat die ILO-Konvention Nr. 169 noch nicht 

unterzeichnet. Die Ratifizierung wurde bereits 1993 mit der Begründung abgelehnt, dass 

auf deutschem Territorium keine indigenen Völker leben. Insofern sei die Bundesrepublik 

nicht von dem Abkommen betroffen, selbst wenn man die Neuorientation der ILO begrüße. 

Auch der Deutsche Gewerkschaftsbund lehnte die Ratifizierung der ILO 169 ab, da er eine 

Schwächung der Wirksamkeit internationaler Arbeits- und Sozialnormen befürchtete, 

sofern auch Staaten ohne direkten Bezug zu indigenen Völkern das Abkommen 

unterzeichneten21.   

Allerdings hatte das Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und 

Entwicklung (BMZ) im November 1996 erklärt, dass die ILO-Konvention Nr. 169 „ein 

wichtiger Referenzpunkt für die Zusammenarbeit mit indianischen Bevölkerungsgruppen” 
sei.  

Damit hatte es bereits damals den heutigen Tendenzen innerhalb der Europäischen Union 

entsprochen, welche die Ratifizierung der ILO-Konvention Nr. 169 durch ihre 

Mitgliedstaaten unterstützt. In einem vergleichsweise einstimmigen Votum ersuchte das 

Europäische Parlament am 9. Februar 1994 in einer „Entschließung zu den für einen 

wirksamen Schutz der eingeborenen Völker notwendigen internationalen Maßnahmen” die 

EU-Mitgliedstaaten „sich entschlossen für einen effektiven Schutz der eingeborenen Völker 

einzusetzen, dem Übereinkommen 169 der ILO beizutreten und andere Staaten ebenfalls 

zum Beitritt aufzufordern”. 1998 verabschiedete die EU-Kommission ein Arbeitsdokument 

zur „Unterstützung indigener Völker im Rahmen der Entwicklungszusammenarbeit”, in 

dem auch die Staaten, auf deren Territorium keine indigenen Völker leben, zur 

Ratifizierung aufgefordert werden.  

Die Deutsche Bundesregierung hat momentan eine Anfrage an die ILO in Genf eingereicht, 

um zu prüfen, welche mittelbaren Folgen für Deutschland aus der Ratifizierung erwachsen 

würden.  

 

Umso wichtiger ist die Unterzeichung des Abkommen für Chile, auf dessen Gebiet nach 

eigenen Angaben ca. 1. Million indigene Personen leben. Neueste Anträge fordern jedoch 

                                                
21 www.gfbv.it/3dossier/diritto/ilo169-pd.html 

http://www.gfbv.it/3dossier/diritto/ilo169-pd.html


 16

mit verstärktem Nachdruck die Annäherung der chilenischen Position an die internationalen 

Standards. 

 
4. Aktuelle Entwicklungen in Chile 
Am 28. Oktober 2003 legte die Comisión de Verdad Histórica y Nuevo Trato para los 
Pueblos Indígenas unter der Leitung von Chiles Ex-Präsident Patricio Aylwin ihren 

Bericht, den «Verdad Histórica y Nuevo Trato para los Pueblos Indígenas» vor. Neben der 

Darstellung der einzelnen indigenen Völker auf chilenischem Staatsgebiet enthält der 

Bericht in erster Linie Vorschläge und Empfehlungen zu einem neuen Verhältnis zwischen 

dem Staat, den indigenen Völkern und der chilenischen Gesellschaft. 

Als „Grundsätze und Prinzipien” werden darin die indigenen Völker als Nachfahren der 

vorkolonialen Gemeinschaften und die historische Kontinutiät ihrer Ländereien sowie ihr 

Einfluss auf die kulturelle Vielfalt der heutigen chilenischen Gesellschaft anerkannt. 

Dahingehend gilt auch die Gründung des chilenischen Staates nicht wie bisher als 

natürliche Entwicklung einer historischen Gemeinschaft, sondern als politisches Projekt, in 

dessen Folge versucht wurde, die Existenz und Identität der indigenen Völker zu negieren. 

Die Konsequenzen dieser Verneinung sowie die Aneignung indigener Ländereien reichen 

bis in die Gegenwart hinein. 

Zudem stellte die Kommission fest, dass zwar ein Fortschritt in der Entlohnung, der 

Urbanisierung, in Bildung und im Ausbau politischer Bürgerrechte gegenüber den 

indigenen Völkern zu verzeichnen war, dass aber auch die Assimilierung, Entwurzelung 

oder das Aussterben der traditionellen indigenen Lebensformen vorangetrieben wurde. 

Dennoch haben viele Gruppen der indigenen Völker Chiles ihre Tradition, Kultur und 

Identität bewahrt. Gerade durch die Organisation in sozio-politischen Bewegungen konnten 

sie die kulturelle Vielfalt Chiles einfordern und verhalfen ihr zu größerer Akzeptanz in der 

chilenischen Gesellschaft. Die Kommission kommt deshalb zu dem Schluss, dass das neue 

Verhältnis Chiles zu den indigenen Völkern auf folgenden Grundlagen beruhen sollte:  

§ Anerkennung der kulturellen Vielfalt der chilenischen Gesellschaft sowie der 

indigenen Gruppierungen als „Völker” und ihrem Land  

§ Historische Öffnung für die indigene Teilhabe an der Vergangenheit 

§ Eingestehen von Unrechtstaten in der Vergangenheit. 



 17

§ Respekt, Gleichheit, gegenseitige Anerkennung, Gerechtigkeit und Würde als Basis 

der Beziehungen zwischen den indigenen Völkern, dem Staat und der chilenischen 

Gesellschaft 

§ Verfassungsänderung zur Anerkennung der indigenen Völker und zur Einrichtung 

eines juristischen Sonderstatus 

§ Gemeinsame zukünftige Planung der Ausübung von Kollektivrechten unter 

Partizipation der indigenen Völker 

§ Anerkennung des bedeutenden Fortschrittes bei der Anerkennung der Rechte der 

indigenen Völker. Die Gründung und Arbeit der Kommission ist hierfür als 

beispielhaft zu nennen 

§ Beendigung der Ablehnung von Chiles kultureller Vielfalt, Kulturen, Völker und 

Geschichte, um so den Anforderungen des Fortschritts und der Globalisierung 

gerecht zu werden 

§ Institutionelle Verbesserungen in drei verschiedenen Bereichen: 

o Wiedergutmachungsleistungen an die indigenen Völker für erfahrene Leiden 

o Verbesserung der nationalen Rechtsordnung durch die Einrichtung von 

Grundprinzipien, auf denen sich eine neue Beziehung zwischen den 

indigenen Völkern, dem Staat und der nationalen Gemeinschaft bilden und 

fortentwickeln kann. 

o Einrichtung eines effektiven Mechanismus, um die volle Verwirklichung der 

beiden vorher genannten Bereiche zu realisieren. 

Daraus folgt die Empfehlung der Kommission hinsichtlich einer Verfassungsänderung zur 

Anerkennung der indigenen Völker, ihrer jeweiligen Kulturen und Identitäten als Teil der 

chilenischen Nation, ebenso wie ihres Status als Nachfahren der vorkolonialen Völker. 

Darüber hinaus sollte sich der Staat dazu verpflichten, den Schutz der ethnisch-kulturellen 

Vielfalt der Nation zu garantieren. Durch eine solche verfassungsrechtliche Änderung soll 

eine Direktive für die staatliche Politik und ein Interpretationsspielraum für die 

Rechtsordnung in Übereinstimmung mit der Entwicklung des Völkerrechtes und der 

verfassungsrechtlichen Praxis erlangt werden. Die Kommission ist weiterhin der Ansicht, 

dass Kollektivrechte der indigenen Völker schriftlich in der Verfassung zu fixieren sind: 



 18

Bezüglich der politischen Rechte wird die Teilnahme der indigenen Völker an der Bildung 

des Volkswillens durch Wahlen eigener Repräsentanten und Integration in das politische 

System sowie durch Führung der Regierung auf kommunaler und regionaler Ebene 

hervorgehoben. 

Im Bereich der territorialen Rechte ist die besondere Beziehung der indigenen Völker zu 

ihren Gebieten anzuerkennen. Weiterhin sollen die indigenen Gebiete definiert, das Recht 

der indigenen Völker, sich an deren Führung zu beteiligen, anerkannt und 

Rückforderungsmechanismen eingerichtet werden. Auch empfiehlt die Kommission 

Gesetze zum Schutz der Natur- und Bodenschätze sowie hinsichtlich eines Rechts auf 

Eigentum, Nutzung, Verwaltung und Gewinn. In diesem Sinne sollte den indigenen 

Gruppierungen ein Vorzugsrecht für die Erlangung von Staatskonzessionen eingeräumt 

werden. Zudem ist auch eine Kompensation für Schäden zu beachten. Eine Umsiedlung 

von indigenen Völkern oder Gemeinden sollte grundsätzlich untersagt sein. Falls sich eine 

Umsiedlung jedoch als unvermeidlich erweisen sollte, haben ausreichende finanzielle und 

kulturelle Wiedergutmachungsleistungen zu erfolgen. 

Bezüglich der kulturellen Rechte ist das Kollektivrecht der indigenen Völker auf die 

Erziehung ihrer Mitglieder zu achten, ebenso auf die Verbreitung der interkulturellen 

Bildung in Regionen mit einer hohen Konzentration an indigener Bevölkerung. Weiterhin 

sind die ökonomischen, sozialen, kulturellen und religiösen Gebräuche und Riten der 

indigenen Völker anzuerkennen und zu schützen. Es werden zudem die Bildung eines 

„Institutes zur Untersuchung und Förderung der indigenen Völker” vorgeschlagen und 

Empfehlungen hinsichtlich der Einrichtung von Mechanismen zur Finanzierung der 

indigenen Politik, der Verbesserung der Gesamtsituation und der Eingriffe durch die Politik 

ausgesprochen. Dazu gehört neben der Einbeziehung von Indigenen in die verschiedenen 

Programme auch die Sensibilisierung öffentlicher und privater Funktionäre für die Realität 
der indigenen Völker. 

Ein wichtiger Teil des „Nuevo Trato” behandelt die Ratifizierung von internationalen 

Instrumenten im Bereich der indigenen Rechte. Insbesondere empfiehlt die Kommission 

eine schnellstmögliche Ratifizierung der ILO-Konvention 169 und legt dem Staat Chile 

nahe, sich unter Partizipation indigener Repräsentanten aktiv an Beratungen und Sitzungen 



 19

zu beteiligen, die in internationalen Einrichtungen zu diesem Thema stattfinden, wie zum 

Beispiel dem “Ständigen Forum zu indigenen Fragen der Vereinten Nationen”. 
Dieser Bericht hatte bisher zwar noch keine rechtlich bindenden Konsequenzen und traf auf 

Kritik sowohl von verschiedenen Kreisen der chilenischen Bevölkerung, von NGOs und 

auch von den Indígenas selbst. Dennoch vermittelt er eine Idee von der politischen 

Richtung, die Chile in Zukunft hinsichtlich der indigenen Völker einschlagen könnte. 

 

Schlussbemerkungen 
Die Vorschläge des „Nuevo Trato” stellen zweifellos einen großen Schritt auf dem Weg der 

Annäherung des chilenischen Staates und der indigenen Völker dar. Dennoch bleibt der 

Weg vermutlich vorerst steinig. Anders als in anderen Ländern Lateinamerikas hat Chile in 

den 80er und 90er Jahren die indigenen Völker auf seinem Gebiet nicht anerkannt22.  

Die gegensätzlichen Interessen von Staat und indigenen Völkern, wie die Konflikte 

zwischen den Interessen der Bewahrung von Identität und der Selbstbestimmung indigener 

Völker sowie dem Interesse des Staates nach ökonomischer Entwicklung, werden 

vermutlich auch in Zukunft „Reibungsflächen” bieten, die nicht leicht zu glätten sind.  

Dennoch hinterlässt der internationale Einfluss zweifellos seinen Abdruck in der 

chilenischen Politik und aktuelle Tendenzen weisen auf eine – wenn auch langsame – 

Annäherung Chiles an internationale Standards hin.   

Allerdings bieten auch die verschiedenen Gesetzgebungen allein keinen Garant für die 

Verbesserung der indigenen Situation. Eine der wichtigsten Vorraussetzungen ist vielmehr 

die gegenseitige Öffnung zum Dialog, um die Akzeptanz unter der chilenischen 

Bevölkerung zu steigern, den gegenseitigen Respekt zu fördern und die Unterstützung der 

indigenen Völker zu erhöhen, um schließlich zu einem Kompromiss zu gelangen, der Chile 

auf dem Weg der Demokratisierung einen wichtigen Schritt voranbringen kann. 

                                                
22 Lillo Vera, Rodrigo: “Los conflictos de tierras de los Mapuches en la octava Región”. 


