





Programa de Teologia, Etica y Economia
Coloquio interdisciplinar de profesores 2016

TEORIAS DE LA JUSTICIA

Y DOCTRINA SOCIAL DE LA IGLESIA

EDITORES:
Cristidn Hodge - Claudia Leal

Konrad
Adenauer
/1] stiftung



Editores: Cristidn Hodge; Claudia Leal
Disefno de Portada: Elisa Bustos Grez, Marfa Belén Varela Cerda
ISBN: 978-956-393-335-2

Santiago, noviembre de 2017



Comité editorial

Martin Schlag

(Director de The John A. Ryan Institute for Catholic Social Thought,
University of St. Thomas)

Peter Schallenberg

(Director de Katholische Sozialwissenschaftliche Zentralstelle)






INDICE

Prélogo, Gunter Rieck (Fundacidn Konrad Adenauer)......................c.ccc.c.c....... 9
Presentacion, Cristidn Hodge y Claudia Leal (editores)..............ccouuceuvucunucunnee. 11
AGradecimiontos..............cccccoveiviiiniiiiiiiiiiiiicse s 15

Parte I. Saberes de frente a la interdisciplina

Olof Page

Justicia diStrIDULIVA .....eevveeeeeceeeceeccree et 19
Felipe Zurita

Economia y bIenestar.........c.ccuvueirieinieiniiiniieiecisicteieeseeeeceeee s 31

Juan Carlos Castilla

Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comin o sobre dngeles

Y A@MONIOS. ¢ttt 45
Cristidn Hodge
sQué lugar para la teologfa en el debate sobre la justicia?.........cccccevvvennnnns 61

Parte II. Interdisciplina en ejercicio

Gustavo Monzdn

El papel de la religion en la esfera puiblica. Aportes de John Rawls ............... 75
Gonzalo Edwards

Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia................. 87
Claudia Leal

“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”. Un didlogo

entre la Teorfa de las Capacidades y la Constitucién Gaudium et Spes. ....... 101

Juan Carlos Scannone
Mercado, justicia y gratuidad segin Caritas in veritate. ..................cocuu.... 119

Rodrigo Lépez
El Enfoque de Capacidades y la Caritas in veritate ................cccccoeucueunce, 135



Eugenio Ydnez

La Economia Social de Mercado como un sistema econémico
compatible con el cristianismo. Reflexiones a la luz de la Doctrina

Social de la Iglesia

Javier Dominguez

Didlogo antropoldgico entre Fe y Economia Social de Mercado .................



ProLoGO

Estimadas lectoras y lectores:

La Fundacién Konrad Adenauer se compromete a nivel mundial, a
través de su trabajo, con la paz, la libertad y la justicia. La profundiza-
cién de la democracia y del estado de derecho, el establecimiento de
estructuras sociales y de economias de mercado, asi como la concrecién
del respeto a los derechos humanos; coadyuva con el objetivo de un
ordenamiento justo. La justicia se encuentra en el centro de cada debate
politico. El dilema politico gira siempre en torno a la pregunta de qué
debiera ser la justicia y cémo puede ser implementada. Pareciera que,
en torno a este tema, concurren diferentes e implacables posiciones que
plantean, por una parte, una retribucién proporcional a los logros in-
dividuales como tnica medida a la justicia, o por otra, la igualdad de
recursos como verdadera justicia.

El modelo econédmico y social que resuelve esta aparente dicotomia
es, bajo la visién de la Fundacién Konrad Adenauer, la Economia So-
cial de Mercado. Este modelo es un ordenamiento justo basado en el
equilibrio y que vincula un crecimiento econémico con una cohesién
social. Es un ordenamiento que se funda en la competencia bajo una
reglamentacién, que logra el bienestar, pero que no deja al ser humano
en abandono. Un equilibro social a través de fuertes sistemas tributarios
y previsionales coadyuva a que el logro del bienestar no se vaya a cada
uno, sino a la sociedad en su conjunto, para concretar el “Bienestar para

todos” (Ludwig Erhard).

Las bases tedricas de la Economia Social de Mercado se desprenden
del Ordoliberalismo y de la Doctrina Social de la Iglesia. En el pun-
to central se encuentra el ser humano como persona. Esta profunda y
cristiana forma de concebir la imagen del ser humano se diferencia en
sus bases de la imagen humana del liberalismo, asi como también del
socialismo. En comparacién al liberalismo, se destaca en su énfasis a la
cooperacién con sus pares, lo que constituye la base de la solidaridad.



10|

Y respecto del socialismo, se diferencia en la supeditacién del estado a
la persona, como condicién para lograr libertad y autonomia. Esta idea
general es la base del éxito de la Economia Social de Mercado.

Como programa regional “Politicas Sociales en América Latina”
(SOPLA) abrazamos la iniciativa de la Pontificia Universidad Catélica
de Chile (PUC), de debatir en un coloquio interdisciplinario, pero con
un interés comun dentro de la teologfa, la ética y la economia, sobre
estos interesantes aspectos del quehacer humano. El presente libro se
inicia introductoriamente desde los aportes de John Rawls, con conside-
raciones teoréticas sobre justicia y doctrina social, pero no se estanca en
analizar solo eso. Con un valor agregado se plantea un anilisis exitoso
a la pregunta de cémo se pueden implementar estas consideraciones
tedricas en politicas sociales concretas, y propone la Economia Social
de Mercado como un modelo que puede ofrecer efectivamente cumplir
con este cometido.

Estimadas lectoras y lectores, este libro elaborado en conjunto entre
la PUC y el programa regional SOPLA muestra que la Doctrina Social
de la Iglesia con sus principios de personalidad, solidaridad y subsidia-
ridad pudiese ser una base justa y acertada para establecer un modelo
moderno de ordenamiento social. ;En este contexto, les deseo una en-
tretenida y reflexiva lectura!

Gunter Rieck Moncayo
Fundacién Konrad Adenauer

Director del programa regional SOPLA



11

Presentacidén

En el afo 2013, en la Pontificia Universidad Catélica, se inicié el Co-
loquio de “Teologta, Ftica y Economia”. Esta instancia, que nacié como
una iniciativa de un grupo de académicos de las facultades de Teologia
y Ciencias Econémicas y Administrativas, ha reunido mensualmente a
profesores de diversas facultades (Filosofia, Ciencias Biolégicas, Cien-
cias Sociales, Comunicaciones, Medicina), como asimismo a algunos
invitados de las universidades Adolfo Ibdfiez, San Sebastidn y Catdlica
Silva Henriquez, del Centro Ecuménico Diego de Medellin, y de la Vi-
carfa de Pastoral Social y de los Trabajadores de la Iglesia de Santiago.
Nuestro objetivo ha sido desplegar un didlogo interdisciplinar en torno
a preguntas cuyo denominador comun es la necesidad de considerar la
justicia como un tépico obligatorio de la discusién.

Durante el afio 2016 el tema que nos convocé fue: “Teorfas de la jus-
ticia y doctrina social de la Iglesia”. Nos abocamos entonces, al estudio
de autores imprescindibles de la ética contempordnea para ponerlos en
didlogo con algunas teologfas relevantes. ;Por qué estos dos interlocuto-
res? ;Por qué son estas teorfas de la justicia y la doctrina social de la Igle-
sia quienes dialogan en este Coloquio? Para responder estas preguntas
podriamos recurrir, en primer lugar, a la vasta tradicién del catolicismo
social chileno que, inspirado en las grandes enciclicas sociales de los si-
glos XIX y XX, que urgfan a poner en prdctica la justicia social y la cari-
dad social, intent$ hacerse cargo seria y responsablemente de la realidad
de los vulnerables y de los marginados en los distintos momentos de la
historia de nuestro pais. Por otra parte, la modernidad —Kant a través
de Rawls y sus sucesivos comentadores— ha instalado al interior de la
comunidad moral el desafio de perfeccionar instituciones y estructuras
en base a una nocién compartida de justicia, lo suficientemente amplia
como para incluir a los diversos miembros de la comunidad politica
pero, al mismo tiempo, con aspiracién de universalidad y fuerza vincu-
lante. Estas dos tradiciones, robustas histérica y tedricamente, han con-
formado en Occidente el didlogo acerca de las bases de la convivencia,



12|

y por tanto no pueden estar ausentes de una discusién que sea relevante

en el Chile de hoy.

El fruto primario de estos coloquios es la construccién de un lenguaje
comun —objetivo de la interdisciplina— para abordar un tema que toca
dilemas de la vida de la comunidad politica, este ejercicio —que muchas
veces puede ser fatigoso y dificil- da cuerpo a una nocién de saber que
intenta ponerse a salvo de la fragmentacién —propia de la especializacién
de cada drea cientifica— que muchas veces traiciona el interés dltimo de
los seres humanos reales.

En la misma linea, la busqueda de la que estas pdginas quieren dar
cuenta es también una idea de universidad capaz de trascender el cultivo
de saberes autorreferenciales que se bastan a si mismos para dar cuenta
de su propia calidad, y pone de manifiesto que la prueba dltima para
una institucién como la Pontificia Universidad Catélica de Chile es, tal
como lo indica su misién, transferir conocimiento de excelencia al servicio
de la Iglesia y la sociedad. En el horizonte de esta aspiracién se inserta
la presente publicacién. Nuestra intencién no es solo socializar nuestra
discusién de cara a la comunidad académica, sino también contribuir al
debate publico en ciertos escenarios que nos parecen mds estratégicos,
como el mundo del trabajo y de la politica, la empresa, las vicarfas y
organismos eclesiales.

Digamos ahora algo mds sobre el argumento del presente volumen.
Uno de los aspectos mds significativos de la filosofia politica contempo-
rdnea es la revitalizacién de la idea de justicia como “estructura bdsica
de la sociedad”. Es asi como a partir de esta formulacién de John Rawls
en su obra Zeoria de la Justicia se genera al interior de la disciplina la
pregunta acerca de ;qué es una sociedad justa? Por otra parte, esto ha
permitido a dicha rama de la filosofia poder dialogar con la economia,
el derecho y la ciencia politica en igualdad de condiciones. Como resul-
tado de lo anterior se elaboran las teorfas de la justicia, las cuales tienen
una funcién hermenéutica y critica al interior de la sociedad. La lectura
de Rawls ha dado origen a una serie de interpretaciones mds o menos
compatibles entre sf; el didlogo entre estas diferentes interpretaciones ha
sido enormemente fructifero en estos dltimos decenios. Entre los nom-
bres de aquellos que han asumido distintas posturas sobre los principios
de justicia propuestos por Rawls, podemos destacar a M. Nussbaum, A.
Sen, R. Nozick, G. J. Cohen entre otros. La voz de estos autores adquie-
re matices particulares segin el contexto y la problemdtica respecto de



|13

la cual se quiere hacer cargo, asi como segtin la formacién intelectual de
quien lo lee.

La doctrina social de la Iglesia ha hecho su propio camino respecto
de la pregunta por la justicia en la sociedad. Si bien es cierto que en una
primera aproximacién aparece con mds fuerza el cardcter exhortativo de
sus fuentes, dicho cariz no debe ser interpretado ni confundido con una
supuesta neutralidad ni con una lectura espiritualista de las problem4ti-
cas sociales. Es desde el giro de Juan XXIII donde, por una parte ya no
se supone como dado el orden social —lectura espiritualista—, sino que
se cuestionan las estructuras sociales —no neutralidad—, y por otra, se
consolida el método ver-juzgar-actuar. Esta metodologia que se origina
en el dmbito belga, recibe en la Gaudium et Spes del Concilio Vaticano II
una recepcién oficial como método para la ética social de la Iglesia. Este
método implica un didlogo con las ciencias sociales, una aproximacién
ético social que no es neutra y una incidencia en la transformacién de
la sociedad.

La elaboracién final de los textos de este volumen es el resultado de
una exposicién que en cada caso se vio enriquecida con la discusién de
los participantes. Una vez que tuvimos a la vista el conjunto de textos
nos abocamos a dar un orden temdtico que diera cuenta del camino re-
corrido. La divisién que hemos realizado divide los textos en dos grandes
grupos, el de aquellos autores que desde su saber se posicionan frente a
la interdisciplina (Parte I), y el de aquellos autores que intentan hacer un
ejercicio de interdisciplina propiamente tal (Parte II).

En la Primera Parte se encuentran, entonces, distintos saberes de frente
a la interdisciplina: son los textos de algunos académicos que se sitdan
desde un lenguaje disciplinar y se preguntan por el desafio de la justicia
en nuestra sociedad. En primer lugar, el profesor Olof Page, expone las
distintas teorfas de la justicia distributiva desde el dmbito de la filosofia.
Es un texto donde se ilustran con mucha claridad puntos de encuentro
y desencuentro de los enfoques estudiados. En segundo lugar, el pro-
fesor de economia Felipe Zurita explora respuestas a la pregunta por
el bienestar al interior de la teorfa econémica. En tercer lugar, el pro-
fesor de ciencias biolégicas y premio nacional de ciencias aplicadas del
ano 2010, Juan Carlos Castilla postula una visién unitaria de la justicia
socio-ambiental de cara al cuidado de la casa comun, sobre todo ante
la interpelacién de Francisco en su enciclica Laudato si’. Por Gltimo, el
profesor Cristidn Hodge se interroga desde la teologia sobre las posibili-
dades para esta de debatir sobre justicia social en la actualidad.



14 |

En la Segunda Parte de nuestro volumen los ponentes se atreven a
realizar un ejercicio de interdisciplina. En primer lugar, Gustavo Monzén
se pregunta por el papel de la religién en la esfera publica y de la mano
de John Rawls ensaya respuestas que posibiliten un lugar para la religién
en el espacio publico, especialmente cuando el debate se focaliza en la
visién de una sociedad mds justa. En segundo lugar, el profesor de eco-
nomia Gonzalo Edwards expone la lectura que hace desde su disciplina
de la idea de justicia de Amartya Sen, un economista leyendo y comen-
tando a otro economista que ha incursionado en el 4dmbito de la ética.
En tercer lugar, la profesora de teologfa Claudia Leal reflexiona sobre
cuestiones de ética y antropologfa, también de método, desplegando
un didlogo entre el Enfoque de Capacidades (Martha Nussbaum), y la
Constitucién Gaudium et Spes del Concilio Vaticano II. En cuarto lugar,
el profesor de filosofia Juan Carlos Scannone, quien participé de nuestro
Coloquio en septiembre de 2016, aborda el tema del mercado, la justicia
y la gratuidad desde las categorias que entrega la enciclica de Benedicto
XVI Caritas in veritate. Este filésofo argentino, experto en doctrina so-
cial, realiza una reflexién ética haciendo dialogar conceptos tan distin-
tos como mercado, justicia y gratuidad. En quinto lugar, el profesor de
medicina Rodrigo Lépez hace el ejercicio de explorar dénde hay puntos
de encuentro entre el Enfoque de Capacidades y el pensamiento de Be-
nedicto XVI en la enciclica Caritas in veritate. En sexto lugar, el profesor
de filosofia Eugenio Ydfez expone sus reflexiones, desde la doctrina so-
cial de la Iglesia, acerca de la pregunta si la Economia Social de Mercado
es un sistema econémico compatible con el cristianismo. En séptimo
lugar, y en la misma linea que el profesor Ydnez, Javier Dominguez hace
un didlogo entre la fe cristiana y la Economia Social de Mercado.

Como ya hemos sefialado este volumen es el resultado material de un
ejercicio argumentativo. La interdisciplina supone el riesgo de que los
distintos participantes aborden ciertos argumentos sin una competencia
del todo acabada y; por otra parte, la coherencia interna del texto no
estd dada por el acuerdo, ni respecto de la interpretacién de las fuentes
ni entre los autores entre si. Estas constataciones, que en otro escenario
constituirfan defectos se convierten aqui en reglas del juego necesarias
a la hora de buscar respuestas con sentido a los problemas de justicia.

Los editores



[ 15

Agradecimientos

Esta publicacién ha sido posible gracias al aporte de muchas personas
e instituciones que a lo largo de estos afios han compartido el camino de
crecimiento del “Programa de Teologfa, Etica y Economia”. En primer
lugar, las Facultades de Teologfa y de Ciencias Econémicas y Adminis-
trativas de la Pontificia Universidad Catélica de Chile, que a través de
sus decanos han respaldado nuestro quehacer; es asi como a través de es-
tos afos los profesores Fredy Parra, Joaquin Silva y José Miguel Sdnchez
nos han fortalecido con sus consejos y han sido un apoyo fundamental.

Recordamos también a tantos académicos que han participado de
los Coloquios desde el afio 2013. Entre ellos estdn Cristidn Borgono,
Juan Carlos Castilla, Fernando Coloma, José Dfaz, Gonzalo Edwards,
Eduardo Galaz, Ricardo Gonzdlez, Rodrigo Harrison, Mladen Koljatic,
Olof Page, Ménica Silva, Bernardita Vial, Ana Maria Vicuna, Eugenio
Ydfiez, Felipe Zurita quienes han sido companeros entrafables de ruta,
de discusién académica. Entre todos hemos puesto en marcha diversos
proyectos tanto de investigacién como de docencia.

Por otra parte, el “Programa de Teologfa, Etica y Economia” ha re-
cibido un gran apoyo de monsefior Cristidn Roncagliolo en los afos en
que fue Vice Gran Canciller de la Pontificia Universidad Catdlica de
Chile. También del presbitero Andrés Moro, quien como Vicario de
Pastoral Social y de los Trabajadores del Arzobispado de Santiago, parti-
cipé de los Coloquios mensuales de nuestro Programa.

El trabajo de estos afios debe mucho también a nuestro equipo de
asistentes y ayudantes: Carlos Cuevas, Pia Dominguez, Frank Gutiérrez,
Gustavo Monzén, Cristian Ugarte, Mauricio Urrutia, Maureen Wall-
baum y Carla Rojas. Agradecemos también a aquellos que han colabo-
rado con la financiacién de esta publicacién y de nuestro Programa: Ro-
lando Medeiros, Presidente de UNIAPAC Internacional y ex Presidente
de USEC; la Fundacién Konrad Adenauer, en la persona de Gunter



16

Rieck, director del programa regional SOPLA; la empresa Elecmetal,
Maite Candia y Aniello Gargiullo.

Agradecemos, por tltimo, a nuestros estudiantes quienes con su com-
promiso y pasién nos han movido a buscar nuevos caminos, de método
y contenido, para indagar juntos acerca de la justicia.



I. Saberes de frente a la interdisciplina






[ 19

Justicia distributiva

Olof Page

[. INTRODUCCION

El propésito de este capitulo es bdsicamente expositivo, es decir, ofre-
cer algunas distinciones relevantes que es necesario tener en considera-
cién a la hora de reflexionar de manera mds critica sobre cuestiones de
justicia distributiva.

Desde un punto de vista formal, la cuestién de la justicia distributiva
surge alli donde existe un grupo de seres, relacionados entre si de cierta
manera, entre los cuales ciertas cosas deben —por diversas razones— ser
distribuidas segin cierta(s) pauta(s) o criterio(s)'. Estas pautas o crite-
rios son comunmente llamados principios de justicia distributiva y su
satisfaccién es considerada valiosa en la medida en que con ella se pro-
mueve el bien comun.

Esta descripcién es formal pues deja sin especificar de qué tipo de
grupo se trata, cudles son los seres miembros de ese grupo, cudles son las
relaciones entre ellos que justifican que algo se distribuya, gué es lo que
se deberfa distribuir y cdmo y, finalmente, qué contenido tiene la nocién
de bien comiin. Las diferentes maneras en las que son interpretados estos
conceptos es lo que hace que existan diferentes concepciones de la jus-
ticia distributiva.

Cuando los principios de justicia distributiva escogidos son satisfe-
chos, decimos que la distribucién resultante es justa y que el grupo —lo
que llamaré el grupo relevante— es, desde el punto de vista distributivo,
justo.

Entonces, las dimensiones en las que los principios de justicia distri-
butiva pueden diferenciarse son las siguientes:

' La distincién entre pauta y criterio serd explicada en lo que sigue.



20 | Olof Page

* Lo que distribuyen: libertades (derechos), recursos, oportunidades,
bienestar, etc.

* A qué o a quiénes se aplican: personas, animales, grupos, clases, ins-
tituciones, pafises, planetas, generaciones, etc.

* Seguin qué pauta o criterio: igualdad, utilidad, prioridad, mérito, in-
tercambio voluntario, suficiencia, etc.

Antes de abordar las cuestiones recién senaladas, es necesario hacer
algunas consideraciones generales sobre el estatus tedrico de esta manera
de aproximarse a la justicia distributiva. En general, el modo en el cual
se ha trabajado en filosofia cuando se tratan asuntos de justicia distribu-
tiva —al menos en la tradicién que mds se ha ocupado especificamente de
esto en las ultimas décadas— es desde la teoria ideal. Esto significa que lo
que se busca es elaborar principios de justicia sin tener en consideracién
si, dadas las circunstancias, tales principios serdn perfectamente obede-
cidos en la realidad. Esto 7o significa que, para quien hace teoria ideal,
las circunstancias no importen sino, mds bien, que tal tipo de teorfa
funciona como guia para la elaboracién de la teoria no-ideal, es decir,
para la elaboracién del tipo de teorfa que si lidiarfa con las circunstan-
cias. Entonces, una teorfa no-ideal es el tipo de teoria que se elabora para
ofrecer soluciones institucionales a las injusticias actuales.

Que la teorfa ideal funcione como gufa para la elaboracién de la
teorfa no-ideal significa que los principios ideales orientan y delimitan
nuestros intentos por elaborar soluciones institucionales a las injusticias
actuales. Existe una importante discusién, tanto respecto de la relacién
entre teorfa ideal y no-ideal, como respecto de la existencia misma de la
teorfa ideal. Dado el propésito de este articulo, no abordaré aqui dicha
discusién?.

2 Esta manera de describir la distincién ideal/no-ideal estd basada en David Wiens,

«Prescribing Institutions Without Ideal Theory», The Journal of Political Philosophy
20, n.° 1 (2012): 45-70. Una defensa de la distincién se encuentra en John Rawls,
Teoria de la justicia (México: Fondo de Cultura Econdmica, 1979). Criticas a esta
distincidén se pueden encontrar en Colin Farrelly, «Justice in Ideal Theory: A Re-
futation», Political Studies 55 (2007): 844-864; Charles W. Mills, «Ideal Theory as
Ideology», Hypatia 20 (2005): 165-184; Amartya Sen, The Idea of Justice (Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, 2009). Como bien sefiala Wiens, Sen es
de los pocos —si no el tnico— que, junto con rechazar la idea de una teorfa ideal,
elabora una alternativa no-ideal para lidiar con las injusticias actuales.



Justicia distributiva | 21

II. SEGUN QUE CRITERIO

Normalmente, cuando se hace uso del concepto de justicia distribu-
tiva, se lo interpreta de manera tal que la existencia de una agencia de
distribucién —generalmente identificada con el Estado— es parte central
de dicho concepro. Las discrepancias a este respecto se dan a nivel de las
competencias distributivas del Estado, es decir, si debe tenerlas o no y, si
debiera, de qué tipo deberfan ser.

a. Sobre la agencia de distribucién

Todos los principios que suponen la existencia de pautas de distribu-
cién tales como la utilidad, la igualdad, la suficiencia, la prioridad y el
mérito, requieren de la existencia de una agencia (como el Estado) que
distribuya x en funcién de la pauta’. Esto es asi porque, como veremos,
es necesario asegurar una distribucidn especifica de x para satisfacer la
pauta. Ademds, cada una de las distribuciones especificas que satisfa-
cen la pauta debe ser asegurada en el tiempo, motivo por el cual se re-
quiere la existencia permanente de una agencia. Aquellas teorfas que no
contemplan distribuciones especificas de x, como lo es el principio que
adopta como criterio de distribucién el libre intercambio, no requieren
de la existencia de una agencia de distribucién®.

b. La distincién entre pauta y criterio

Este razonamiento supone que, si el libre intercambio no requiere de
la existencia de una distribucién especifica de x, entonces no deberia ser
entendido como una pauta. Con el propésito de distinguir entre princi-

> Una defensa de la pauta-utilidad se encuentra en Richard B. Brandt, A Theory of the
Good and the Right (Amherst, NY: Prometheus Books, 1998); de la pauta-igualdad
en Ingmar Persson, «A defence of extreme egalitarianism». En Egalitarianism: New
essays on the nature and value of equality, ed. por Nils Holtug y Kasper Lippert-Ras-
mussen (Oxford: Oxford University Press, 2007), 83-97; de la pauta-suficiencia en
Harry G. Frankfurt, The Importance of What We Care About: Philosophical Essays
(Cambridge: Cambridge University Press, 1988); de la pauta prioridad en Thomas
Nagel, Equality and Partiality (New York: Oxford University Press, 1991); de la
pauta-mérito en George Sher, Desert (Princeton: Princeton University Press, 1987).
Que este criterio no requiera de la existencia de una agencia de distribucién no sig-
nifica que no requiera de la existencia de una agencia por motivos tales como, por
ejemplo, velar por el cumplimiento de los contratos y por el respeto a la propiedad
(comtn o privada).



22 | Olof Page

pios pautados y no-pautados llamémosle al libre intercambio un criterio
de distribucién®. Como he sefialado, una pauta de distribucién persigue
una distribucidén especifica de x (es decir, del bien o conjunto de bie-
nes que es objeto de la distribucién). Por ejemplo, la pauta-igualdad
es satisfecha cuando existe una distribucién de x tal que todos tienen
igual cantidad de x; la pauta-suficiencia es satisfecha cuando existe una
distribucién de x tal que todos tienen suficiente cantidad de x; la pauta-
utilidad es satisfecha cuando existe una distribucién de x tal que maxi-
miza la utilidad, etc. Por el contrario, el criterio del libre intercambio de
x no requiere de ninguna distribucién especifica de x para ser satisfecho.
Lo que se requiere es que el intercambio en cuestién sea voluntario y
que no existan acciones que vicien dicho intercambio, como lo son el
fraude y el robo (llamémosle acciones injustas). Podemos entender estos
criterios —el de la voluntariedad y el de la ausencia de acciones injustas—
como un requisito procedimental. Si el intercambio satisface el proce-
dimiento, entonces la distribucién resultante, cualquiera sea, es justa.
Por supuesto, no es en absoluto evidente lo que deberfamos entender
por “voluntario”. En ciertos contextos la desigual posesién de x puede
implicar que, quien tiene menos, no tenga otra alternativa (debido a su
desigual poder de negociacién) si no intercambiar x en las condiciones
estipuladas. En sentido estricto el intercambio fue voluntario —no hubo
constriccién fisica— pero, en un sentido menos estricto, las condiciones
en las que una de las partes entré en la relacién de intercambio pueden
ser una buena razén para pensar que dicho intercambio no fue, en un
sentido moralmente relevante, voluntario.

Si consideramos la justa posesién de bienes como el eje central de una
teorfa de la justicia distributiva, es posible sostener, a modo de ejemplo,
que los principios que debe satisfacer el criterio del libre intercambio
para decirse justo son los siguientes (1) la justa apropiacién de algo que
no era de nadie, (2) la transferencia de ese bien mediante compra-venta
o regalo. Cudles son los criterios que deben ser satisfechos para que la

> El autor de la distincidn entre teorfas pautadas y no-pautadas de justicia es Robert
Nozick; véase su ya cldsico Anarchy, state, and uropia (New York: Basic Books,
1974). En Nozick se encuentra ademds una defensa del criterio del libre intercam-
bio como principio de justicia.



Justicia distributiva | 23

adquisicién de algo que no era de nadie se diga justa es algo sobre lo que
no me pronunciaré aqui®.

c. Desigualdades legitimas

Es importante tener presente que, con excepcién de la pauta-igual-
dad, tanto las demds pautas como el criterio del libre intercambio, son
compatibles —en términos de justicia— con la desigualdad de eso que dis-
tribuyen. Recuérdese, por ejemplo, que la pauta-suficiencia es satisfecha
cuando existe una distribucién de x tal que todos tienen lo suficiente. Si,
una vez satisfecha la pauta, existen personas que tienen mucho mds de
X que otros, eso no es —para quien defiende esta pauta— un problema de
justicia (excluyendo, por supuesto, actos injustos que expliquen dicha
desigualdad). Por esta razén, una vez satisfecha la pauta, las desigualda-
des resultantes son legitimas. Lo mismo puede decirse de la pauta-utili-
dad. En ciertas circunstancias una distribucién desigual de x puede ser la
distribucidn justa, es decir, la distribucién que maximiza la utilidad. En
ese caso la desigualdad resultante es, en términos del principio de utili-
dad, legitima. Lo mismo ocurre con la pauta-mérito. En aquellos casos
en los que las personas no merecen lo mismo, la satisfaccién de esta pau-
ta —darle a cada uno lo que merece— implica la desigual distribucién de
x, es decir, la existencia de desigualdades legitimas. El criterio del libre
intercambio entre particulares es también compatible con la existencia
de la desigualdad de x pues, como hemos visto, la satisfaccién de dicho
criterio no implica distribucién especifica alguna.

III. ;DISTRIBUCION DE QUE?

Dos concepciones de la justicia que adopten como pauta de distri-
bucién la igualdad, pueden diferir respecto de eso que consideran debe
ser distribuido igualitariamente. En un caso podria ser, por ejemplo, el
ingreso y en otro el bienestar (entendido como la satisfaccién de prefe-

¢ Desde el punto de vista de la historia del pensamiento politico puede encontrarse

un argumento para justificar la adquisicién de bienes (como primer posesor) en
el Segundo tratado del gobierno civil (1869) de John Locke. En Nozick (1974) se
encuentra una versién contempordnea de dicho argumento. Es de esta versién que
extraigo los principios que deben ser satisfechos para que el libre intercambio se
diga justo.



24 | Olof Page

rencias). Lo mismo debe decirse de los bienes que son objeto de distri-
bucién de las restantes pautas que hemos mencionado. Sea que se hable
de suficiencia o de utilidad siempre se trata de suficiencia o utilidad de
algo y, por supuesto, puede existir discrepancia respecto de qué deberia
ser ese algo. Este también es el caso del criterio del libre intercambio
pues dos personas que adhieren a este criterio como dnico mecanismo
de distribucién pueden discrepar respecto de lo que deberfa estar sujeto
a intercambio.

Entonces, por un lado puede haber acuerdo a nivel de la pauta o cri-
terio de distribucién pero desacuerdo respecto de lo que debe ser distri-
buido y, por otro, puede haber desacuerdo respecto de la pauta o criterio
de distribucién pero acuerdo respecto de lo que debe ser distribuido.

Es importante notar que, junto con la distribucién de bienes de ca-
récter econémico, también existen bienes de cardcter no econémico
—como, por ejemplo, cierto tipo de libertades— que deben ser conside-
rados objeto de distribucidén. Estas libertades suelen distribuirse bajo la
forma de ciertos derechos consagrados constitucionalmente, es decir, de-
rechos cuyo respeto estd respaldado por la fuerza coercitiva del Estado’.
Ejemplos de tales libertades son la libertad de expresién, de movimiento,
de asociacidn, la integridad del propio cuerpo y los derechos politicos,
entre otras. El respeto de estas libertades puede ser entendido como con-
dicién de posibilidad para la existencia de la cooperacién que es deseable
que exista al interior del grupo relevante (si se supone que la estabilidad
de dicho grupo es vista por sus miembros como algo valioso)®. El respeto
a estas libertades también puede ser entendido como requiriendo la pro-

Puede ademds defenderse la idea de la prioridad de la proteccién de esas liberta-
des respecto de la distribucién de ciertos bienes primarios de cardcter econémico.
Véase, por ejemplo, John Rawls, quien entiende esta prioridad como un orden le-
xicogréfico: “Este es un orden que nos exige satisfacer el primer principio de la serie
antes de que podamos pasar al segundo, el segundo antes de que consideremos el
tercero y asi sucesivamente” (Rawls, 7eoria de la justicia, 52). La prioridad de estas
libertades —que Rawls llama /libertades bdsicas— se entiende como un principio de
igual libertad que es puesto en una “jerarquia anterior al principio regulador de las
desigualdades econémicas y sociales” (Rawls, Teoria de la justicia, 53).

Que la necesidad de distribuir derechos se justifique aqui —a modo de ejemplo— en
términos de la cooperacién requerida para que la existencia del grupo relevante sea
estable en el tiempo, no implica negar que tales derechos puedan tener un funda-
mento moral como podria serlo la dignidad humana. En este caso el lenguaje de los
derechos es una manera de proteger y promover la existencia de dicha dignidad.



Justicia distributiva | 25

mocién de las capacidades que nos hacen valorar dichas libertades. Esta
segunda manera de entender el respeto demanda el desarrollo y cuidado
de las condiciones sociales y politicas que hacen posible la existencia de
dichas capacidades. Por ejemplo, instauramos el derecho a la libertad de
expresién porque este protege —entre otras— la capacidad de examinar
criticamente el ejercicio del poder politico. Si valoramos esa capacidad
critica, deberfamos preocuparnos por las condiciones sociales, econémi-
cas y politicas que hacen posible que esa capacidad se desarrolle. Esto
significa que el respeto asi entendido no solo exige de nuestra parte no
interferir en las acciones protegidas por los derechos, sino que también
exige la promocién de eso que permite que existan las capacidades nece-
sarias para que esas acciones sean posibles. Esto tltimo es, al menos, lo
que deberfan afirmar quienes otorgan importancia fundamental a tales
libertades —en términos incluso de su primacia respecto de otros debe-
res— pues, de no hacerlo, estarfan siendo moralmente inconsistentes’.

En la medida en que las libertades que estos derechos protegen son
consideradas como libertades bdsicas' generalmente se acepta que la
pauta de distribucién debe ser la igualdad.

Es necesario consignar, muy brevemente, que existen concepciones
pautadas de la justicia que buscan mitigar (o, de ser posible, extinguir)
el impacto diferencial de la suerte, es decir, el hecho de que exista una
desigual distribucién de x debida a la suerte (en general se habla de mala
suerte). Junto con ese propdsito, los defensores de esta concepcién afir-
man que una desigual distribucién de x que sea producto de la responsa-
bilidad de los individuos 7o deberfa ser mitigada o eliminada''.

>  Este argumento es desarrollado de manera mds extensa en Taylor (2005 [1979]).
1 El término se encuentra en Rawls, Teoria de la justicia.

Exponentes de esta concepcidn son, entre otros: Richard J. Arneson, «Equality
and Equal Opportunity for Welfare», Philosophical Studies 56, n.° 1 (1989): 77-93;
Gerald A. Cohen, «On the Currency of Egalitarian Justice», Ethics 99, n.° 4 (1989):
906-944; Ronald Dworkin, Sovereign Virtue. The Theory and Practice of Equality
(Cambridge, MA: Harvard University Press, 2000). Una critica a esta concepcién
se puede encontrar en: Olof Page, «Igualdad, suerte y responsabilidad», Estudios

Pitblicos 106 (2007): 153-174.

11



26 | Olof Page

IV. IGUALDAD SOCIAL

:Por qué es relevante que exista justicia en la distribucién?

Parece razonable afirmar que la concepcién de la justicia distributiva
que se tenga deberfa estar en funcién de un ideal mds amplio, el de una
sociedad de iguales, es decir, una sociedad en la que no existan relaciones
de dominacién y de explotacién'®. Desde esta perspectiva deberfa pen-
sarse que la importancia de la justicia distributiva estd en directa relacién
con la promocién de relaciones igualitarias, independientemente de si
la distribucién favorecida es una que persigue la igualdad econdémica,
la maximizacién de la utilidad, la suficiencia u otros objetivos. Estos
objetivos son importantes Unicamente en la medida en que promueven
relaciones igualitarias entre quienes son considerados sujetos de justicia.
En el debate filoséfico esta posicién se hace llamar igualitarismo social
o relacional y, junto con proponer una interpretacién del ideal igualita-
rio, busca también criticar la manera en la que el igualitarismo ha sido
interpretado en tiempos recientes, particularmente en el mundo anglo-
sajén, que —como ya lo he dicho— es donde mds cabida han tenido las
discusiones sobre justicia distributiva. Segin los igualitaristas sociales
esta interpretacién del ideal igualitario se concentra exclusivamente en
cuestiones distributivas, como si estas fueran en si mismas importantes,
reduciendo asi la comprensién de lo que serfa una sociedad de iguales
a la mera distribucién de bienes econédmicos y de ciertas libertades bd-
sicas. Concentrarse en cuestiones meramente distributivas no garantiza
que, como consecuencia de una determinada distribucién, no existan
relaciones de dominacién y explotacién. Es en este sentido que, segtin
igualitaristas sociales, “El paradigma distributivo falla en reconocer que
la motivacidn real para el igualitarismo, tanto histérica como concep-
tualmente, descansa en una cierta idea de sociedad”".

Tanto el concepto de dominacién como el de explotacion han sido y son objeto
de discusidn en el debate filoséfico. En relacidn al concepto de dominacién véase
Philip Pettit, Republicanismo. Una teoria sobre la libertad y el gobierno, trad. por An-
toni Doménech (Barcelona: Paidés, 1997). En relacién al concepto de explotacién
véase la coleccién de articulos editada por Andrew Reeve, ed., Modern theories of
exploitation (London: Sage, 1987).

13 Samuel Scheffler, «Distributive Justice, the Basic Structure, and the Place of Pri-

vate Law», Oxford Journal of Legal Studies 35, n.° 2 (2015): 213-235.



Justicia distributiva | 27

En qué medida esta critica es acertada es algo que, dado el propésito
de este articulo, no revisaré aqui'.

V. ENTRE QUE O QUIENES

Finalmente, como ya lo hemos visto, debe tenerse en consideracién
que la distribucién en cuestién —cualesquiera sean los bienes a distri-
buir y la pauta o criterio en virtud del cual se distribuyen— puede tener
como sujeto a animales, individuos, ciudadanos, paises, grupos, clases,
generaciones. Ademds, cuando se defiende la idea de que los sujetos
de la distribucién deben ser los individuos o los grupos o las clases, es
posible que esa defensa sea hecha adoptando un punto de vista cosmo-
polita. En ese caso los principios de distribucién defendidos tienen por
alcance a los seres humanos en tanto que seres humanos y no en tanto
que ciudadanos (salvo que a su vez se interprete la ciudadania en térmi-
nos cosmopolitas), sea que se considere a tales seres humanos en tanto
pertenecen a grupos (por ejemplo, el grupo de los menos aventajados)
o a clases (por ejemplo, la clase de los trabajadores no calificados). Esto
significa que la idea de que los principios de justicia distributiva deben
tener confines definidos por la existencia del Estado-nacién es discuti-
da, bien sea por quienes defienden el punto de vista humanista-cosmo-
polita que afirma que los sujetos de la distribucién deben ser los seres
humanos en general, bien sea por quienes defienden el punto de vista
civico-cosmopolita que afirma que los sujetos de la distribucién debe
ser los ciudadanos del mundo.

También es discutida la idea de que la determinacién relativa a quié-
nes deben ser considerados sujetos de justicia deba basarse en el criterio
de la comin humanidad, apelando, por ejemplo, a alguna capacidad

4 En Carina Fourie, Fabian Schuppert e Ivo Wallimann-Helmer, Social Equality

(New York: Oxford University Press, 2015) se encuentra una muy buena defensa
—desde diferentes perspectivas— del ideal de la igualdad social y, ademds, algunas de
las objeciones que pueden serle dirigidas. Defensas previas de este ideal se pueden
encontrar en: Elisabeth S. Anderson, «What is the Point of Equality», Ethics 99,
n.° 2 (enero 1999): 287-337; David Miller, «Equality and Justice», Ratio: An In-
ternational Journal of Analytic Philosophy 10, n.° 3 (diciembre 1997): 222-237, y
Michael Walzer, Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality (New York:
Basic Books, 1983).



28 | Olof Page

moral que justifique dicha determinacién. Para algunos este criterio
es arbitrario en la medida en que existen propiedades mds elementa-
les —como tener la capacidad para experimentar placer y dolor— que
deben ser tenidas en cuenta a la hora de identificar quiénes son los que
deberian ser considerados sujetos de justicia. Tener en consideracién
esta propiedad mds elemental deberfa llevarnos a considerar a animales
no-humanos como sujetos de justicia'.

V1. JUSTICIA DISTRIBUTIVA E IGUALDAD BASICA

¢Es toda concepcidn de la justicia, en algin sentido, igualitaria? Esta
pregunta es pertinente porque, en muchos casos, cuando se califica una
teorfa o politica publica como no-igualitaria, lo que se estd haciendo
es un juicio negativo sobre tal teorfa o politica pablica. La respuesta a
esta pregunta deberfa ser, me parece, afirmativa y la justificacién es la
siguiente.

Independientemente de cudl sea la pauta o criterio que se favorezca,
toda concepcidn de la justicia que se basa en la idea de la igualdad bdsi-
ca entre las personas —es decir, el igual estatus moral— es, por esa razén,
igualitaria. Es la creencia en esa idea lo que justifica que la pauta o cri-
terio favorecido se aplique a todos por igual'. Es por este motivo que, en
la medida en que una concepcién de la justicia tenga como fundamento
el igual estatus moral de los sujetos de justicia, la desigualdad de x que
se siga de la satisfaccién de la pauta deberia ser considerada legitima,
es decir —para ponerlo en términos negativos—, tal desigualdad 7o de-
beria ser considerada como basada en distinciones arbitrarias entre las
personas.

A pesar de lo extendida que pueda estar la creencia en la igualdad
bdsica, una revisién de la (mds bien escasa) literatura a este respecto

5 Un defensa de esta posicién se encuentra en: Peter Singer, Liberacién animal (Ma-
drid: Trotta, 1989).

Por supuesto, no es necesario sostener la verdad de la creencia en la igualdad bd-
sica para justificar la igual aplicacién de una pauta o criterio. Es posible ofrecer al
respecto una justificacién de cardcter puramente instrumental del siguiente tipo:
No creemos en el igual estatus moral de las personas pero aplicamos a todos la paura (o
criterio) por igual porque, de no hacerlo, la paz social se veria seriamente amenazada.



Justicia distributiva | 29

muestra lo complejo que puede llegar a ser encontrar un fundamento

(no religioso) a dicha creencia'’.

17

Algunos de los trabajos recientes o relativamente recientes sobre igualdad bdsica
son: Bernard Williams, «The Idea of Equality». En Philosophy, Politics and Soci-
ety, Series 11, ed. por Peter Laslett y Walter Garrison Runciman (Oxford: Black-
well, 1962), 110-131; John Rawls, A Theory of Justice (Cambridge, MA: Harvard
University Press, 1971); David A. Lloyd Thomas, «Equality Within the Limits of
Reason Alone», Mind 88 (1979): 538-553; Richard J. Arneson, «What, If Any-
thing, Renders All Humans morally Equal?». En Singer and His Critics, ed. por
Dale Jamieson (Oxford: Blackwell, 1999), 103-128; Geoffrey Cupit, «The Basis of
Equality», Philosophy 75 (enero 2000): 105-125; Jeremy Waldron, God, Locke, and
Equality (Cambridge: Cambridge University Press, 2002); Jeremy Waldron, «Basic
Equality», New York University School of Law, Public and Legal Theory Research Pa-
per Series, n.° 08-61 (2008); Ian Carter, «Respect and the Basis of Equality», Ethics
121, n.° 3 (2011): 538-571.






| 31

El concepto de Bienestar en Economia: un Didlogo Necesario'®

Felipe Zurita

1. ECONOMIA PARA EL BIENESTAR

Contribuir al bienestar de la humanidad es la razén de ser de la cien-
cia econémica. La economfa, como la medicina, es una disciplina précti-
ca, cuya motivacion es el deseo tan universal como cotidiano de los seres
humanos de, simplemente, estar mejor: mds sanos, mejor provistos, me-
jor habilitados para conseguir nuestros propdsitos, menos vulnerables.
La ciencia econémica es la empresa intelectual que responde a este de-
seo. Aun cuando la raiz griega del término “economia” significa “admi-
nistracién del hogar”, en el siglo XIX la disciplina se llamaba “economia
politica”, sugiriendo a la po/is 0 nacién como dmbito de aplicacién. Pero
su orientacién primaria es sin duda la praxis: la administracién, la ges-
tién cotidiana, con un propdsito en mente.

De igual modo, muchos de quienes hemos sido atraidos a este cam-
po lo hemos hecho con el bienestar social (en alguna forma) en mente.
Algunos encontraron la motivacién en la pobreza, en el desempleo, en
la delincuencia o en el maltrato. Otros se preguntaron por qué es tan
dispar lo que las distintas naciones ofrecen a sus ciudadanos.

El concepto de bienestar social resulta evidente en si mismo en casos
extremos. Que la abundancia reemplace a la hambruna, la salud a la pan-
demia, o la paz a la guerra, seguramente son mejoras del bienestar social
en la opinién de cualquiera. Se trata de sentimientos que responden a
nuestras intuiciones mds bdsicas sobre el estado deseable de las cosas. Sin
embargo, cuando nos alejamos de los extremos e intentamos dilucidar

'8 Agradezco a Claudia Leal por impulsarme a escribir este ensayo, y a Gonzalo Ed-

wards por sus certeros comentarios.



32 | Felipe Zurita

qué es mejor y qué es peor para la sociedad en una gama mds amplia de
situaciones, nos encontramos con dificultades y surge el disenso.

Una fuente importante de desacuerdo tiene que ver con cémo juzga-
mos la distribucién de las ganancias y pérdidas de alguna politica entre
los miembros de la sociedad. Por ejemplo, imponer un salario minimo
mejora la situacién de los trabajadores que consiguen o retienen su em-
pleo en el sector formal, pero lleva a otros al desempleo o al empleo
informal, y ademds reduce las ganancias de los inversionistas. ;Podemos
decir que tal medida mejora el bienestar social? ;O que lo empeora? Este
tipo de cuestionamientos surge cotidianamente, toda vez que las situa-
ciones en las que una medida beneficia a algunos y perjudica a otros no
son la excepcién sino la regla en la esfera pablica. Cémo se comparan
las ganancias de unos con las pérdidas de los otros es una dificultad cen-
tral en la elaboracién de un criterio de decisién. Este desacuerdo sobre
el tema distributivo no proviene meramente de la defensa del interés
propio, sino que ademds tiene relacién con conceptos y valores que nos
diferencian, como justicia, solidaridad, libertad y equidad. Quizds haya
diferencias que persisten atin detrds del velo de la ignorancia que ima-
giné Rawls.

No obstante, contar con un concepto preciso y riguroso de bienestar
social con el cual evaluar las politicas disponibles es un imperativo para
el economista si pretende cumplir con su rol publico. Asf lo entendié la
profesidn, y se abocé a esa bisqueda bajo el nombre de “Economia del
Bienestar”, fundamentalmente a lo largo del siglo XX. Si bien el debate
no ha concluido —y quizds nunca pueda concluir—, al menos la corrien-
te principal hizo suyos dos criterios de bienestar que discutiremos mds
adelante, el de Pareto y el de Kaldor, que son utilizados de manera ruti-
naria, gozando también de una aceptacién muy amplia al interior de la
profesion.

Este ensayo sostiene la tesis que esa aceptacion, ticita para muchos,
pero aun asi cercana a universal, distancia a la economia de sus pares
y de la sociedad en general, pues la deja en una posicién valérica en
conflicto. En efecto, la economia se volcd sobre s{ misma, y se reafirmé
en un didlogo interno. Quizds esta introspeccién era necesaria dada la
juventud de esta ciencia; en efecto, el siglo XX fue un periodo de cre-
cimiento explosivo en términos de metodologia, lenguaje y dmbito de
aplicacién. Con todo, el ostracismo ha retrocedido de manera paulatina.



El concepto de Bienestar en Economfa: un Didlogo Necesario | 33

Se advierte en las nuevas generaciones una actitud de mayor apertura al
conocimiento generado con otros métodos, por otras visiones. Acaso el
presente coloquio sea un signo de estos nuevos tiempos.

2. EL ELUSIVO CONCEPTO DE BIENESTAR SOCIAL

Los economistas tempranos vivieron en Europa a fines del siglo XVIII
y comienzos del XIX bajo las influencias de corrientes de pensamiento
fuertes en ese lugar y esa época, a saber, el liberalismo y el utilitarismo.
Estas teorfas, siendo muy diferentes, comparten algunas premisas y algu-
nas conclusiones; tales puntos de acuerdo eventualmente se enraizarfan
profundamente en la profesién, al punto de ser asumidos como eviden-
tes en si mismos. Por ejemplo, ambas teorfas parten de la base que el
bienestar de la sociedad depende fundamentalmente del bienestar de
todos sus miembros (en contraposicién a los de una clase particular de
individuos, o a otras caracteristicas grupales no reflejadas o compartidas
por los individuos), y ambas teorfas (con supuestos adicionales) llegan a
la conclusién de que la institucién del libre mercado promueve el bien-
estar social.

Los utilitaristas propusieron que la sociedad debia buscar el mayor
bienestar para el mayor niimero de personas, criterio que en su versién
operacional corresponde a la maximizacién de la suma simple de las
utilidades (o bienestar) de los miembros de la sociedad. Los primeros
utilitaristas, como Jeremy Bentham, tenfan un concepto heddnico del
bienestar: lo entendian como la suma de los placeres netos de los dolo-
res. Pensaron también que el comportamiento humano se podia enten-
der como una constante bisqueda del mayor placer y del menor dolor.
Es decir, adoptaron esta bisqueda del placer simultdneamente como una
teorfa positiva (esto es, una explicacién del comportamiento observado)
y como una teorfa normativa (a saber, que para el ser humano es bueno
que actde como lo hace). Al mismo tiempo, conjeturaron que ese mismo
objetivo es el que la sociedad como un todo debia perseguir. Asi, una
politica publica mejoraria el bienestar social si el placer de quienes se
beneficiaran con ella superara el dolor de quienes fueran perjudicados.
Quitarle al rico para darle al hambriento se justificarfa si la pérdida de
bienestar del rico fuese menor que la ganancia del pobre; la institucién



34 | Felipe Zurita

del libre mercado serfa buena para la sociedad en tanto generara la ma-
yor cantidad de placer neto total dentro de las instituciones disponibles.

La teorfa utilitarista influyé muy fuertemente en la disciplina no solo
porque su apogeo ocurrié geogrifica e intelectualmente en la vecindad
de la infancia de aquella, sino también porque el concepto de utilidad
individual se constituyé en una pieza fundamental de la teorfa econémi-
ca a partir de la revolucién marginalista de fines del siglo XIX. Asi, para
William Jevons la teoria de la demanda serfa “el cdlculo del placer y del
dolor”. El utilitarismo ofrecia un marco conceptual a lo que parecia ser
una extensién natural de la teorfa de la demanda.

El liberalismo, por su parte, enfatizé el valor de la libertad individual,
argumentando la existencia de un derecho natural de todo ser humano
a la vida, a la libertad y a la propiedad. Una sociedad buena es una que
garantiza esos derechos. La democracia como forma de organizacién po-
litica y el libre mercado como forma de organizacién econémica serfan
instituciones superiores a la monarquifa y al intervencionismo del Esta-
do, respectivamente, en tanto estas tltimas no garantizan las libertades
individuales.

Es interesante notar que el liberalismo, a diferencia del utilitarismo,
no se funda en el supuesto de que el individuo libre acttia de manera de
maximizar su propio bienestar. El Estado no debe intervenir aun cuando
el individuo libre cometa errores que lo perjudiquen. El liberal rechaza
el paternalismo, entre otras razones también porque entiende que con
frecuencia es usado como excusa para la opresién. El liberalismo le otor-
ga valor intrinseco a la libertad; el utilitarismo, en cambio, solo valor
instrumental.

Ya sea por un respeto profundo por la libertad individual, o porque el
individuo es quien mejor sabe qué le otorga placer y qué le causa dolor,
ambas teorfas aceptaron que lo mejor para la sociedad era que el indivi-
duo decidiera por si mismo qué hacer. En el caso de una sociedad de una
sola persona, la evaluacién del bienestar serfa trivial: la satisfaccién de la
preferencia es lo mejor a lo que la sociedad puede aspirar. En una socie-
dad de dos personas o mds, el liberal pide la mayor libertad posible para
todos, mientras que el utilitarista busca la mayor suma de las utilidades.

La idea utilitarista, sin embargo, de manera implicita supone una
similaridad entre los seres humanos que la profesién no estuvo dispuesta



El concepto de Bienestar en Economfa: un Didlogo Necesario | 35

a aceptar. La comparacién de la ganancia de uno con la pérdida del otro
requerirfa una medida comun de bienestar, pero tal medida no estd dis-
ponible. Robbins" lo explica magistralmente:

“Mi propia actitud hacia los problemas de accién politica ha sido
siempre una que podria llamar utilitarismo provisional. Estoy muy
lejos de creer que el utilitarismo a la Bentham sea la solucién dlti-
ma a cualquiera de los principales problemas en filosoffa social. Pero
siempre senti que, como una primera aproximacién, al lidiar con
preguntas relacionadas con las vidas y acciones de masas grandes de
personas el enfoque que cuenta a cada hombre como uno, y que
con ese supuesto pregunta en qué direccién estd la mayor felicidad,
es menos probable que lo gufe a uno erréneamente que cualquiera
de los sistemas absolutos. No creo, y nunca he creido, que de hecho
los hombres sean necesariamente iguales o que deban siempre ser
juzgados asi. Pero si creo que, en la mayoria de los casos, los cdlculos
politicos que no los tratan como si fueran iguales son moralmente
repugnantes.

Se sigue, entonces, que cuando llegué al estudio de la economia,
tenfa el sesgo mds fuerte en favor del andlisis utilitarista. [...] Pero
empecé a sentir que habfa dificultades profundas en una fusién com-
pleta entre lo que Edgeworth llamé el cdlculo econédmico y el he-
donista. No estoy seguro cdmo estos pensamientos se presentaron;
pero recuerdo bien cémo alcanzaron prominencia durante la lectura
en alguna parte [...] de la historia de cuando un oficial indio ha-
bfa intentado explicar a un brahmdn de casta alta las ensefianzas del
pensamiento de Bentham. ‘Pero eso’, dijo el brahmdn, ‘no puede ser
cierto. Yo soy diez veces mds capaz de alcanzar la felicidad que ese
intocable de por alld’. No tuve ninguna simpatia por el brahmdn.
Pero no pude escapar a la conviccién de que si yo escogfa considerar
a todos los hombres igualmente capaces de satisfaccién y él como
diferentes de acuerdo con una escala jerdrquica, la diferencia entre
nosotros no era una que se pudiera resolver con los mismos métodos
de demostracién que estaban disponibles en otros campos de la eva-
luacién social”.

19

20

Lionel Robbins, «Interpersonal comparisons of utility: a comment», 7he Economic
Journal 48, n.° 192 (1938): 635-641.
Ibid., 635 (traduccién del autor).



36 | Felipe Zurita

Luego, cita a Jevons:

“No veo la forma”, Jevons ha dicho, “en que tales comparaciones
puedan realizarse. Cada mente es inescrutable para toda otra mente,
y no es posible un denominador comin de sentimientos™*.

Asi, los economistas se convencieron®” de que simplemente no es po-
sible hacer comparaciones interpersonales de bienestar. La suma de las
utilidades, pieza central del ideal utilitarista, pasé a carecer de sentido
en la disciplina.

Por otro lado, la corriente empiricista de comienzos del siglo XX
argumentd que si el bienestar no se puede medir, no puede ser sujeto
de estudio empirico, y por ende, escapa al dmbito de la ciencia. Los
primeros marginalistas habfan conjeturado que el desarrollo tecnolégi-
co permitirfa eventualmente el estudio directo del bienestar individual,
especialmente quienes tenfan un concepto heddnico del bienestar. Y, de
hecho, el desarrollo actual de la neurociencia ha dado pie a una timida
resurreccién de esta idea”. De manera que el concepto de utilidad (mag-
nitud subjetiva e inobservable, ergo acientifica) fue desplazado por el de
preferencia (comportamiento observable y por tanto admisible como
sujeto de estudio cientifico). La utilidad pasé de ser un concepto cen-
tral, de interés intrinseco, a ser un concepto técnico auxiliar. John Hicks
escribfa:

“Durante el siglo XIX se consideraba en general que era la activi-
dad del economista no solo explicar el mundo econémico como es
y como ha sido, no solo hacer prondsticos (en la medida de sus po-
sibilidades) acerca del futuro curso de los eventos econémicos, sino
también delinear los principios de la politica econdmica, decir qué
politicas probablemente conducirdn al bienestar social, y qué politi-
cas probablemente conducirdn al desperdicio y al empobrecimiento.
Hoy hay una escuela de escritores que sigue sosteniendo que la eco-
nomia puede cumplir esta segunda funcién, pero hay otra que (al
menos formalmente) desea rechazarla. De acuerdo con esta visién la
economia del bienestar, la economia de la politica econémica tiene

21 Ibid., 637 (traduccién del autor).

22 No todos, por supuesto. Harsanyi es una excepcién notable: John C. Harsanyi,
«Cardinal welfare, individualistic ethics, and inter-personal comparisons of utili-
ty», Journal of Political Economy 63, n.° 4 (1955): 309-321.

Véase David Colander, «Retrospectives: Edgeworth’s hedonimeter and the quest to
measure utility», The Journal of Economic Perspectives 21, n.° 2 (2007): 215-225.

23



El concepto de Bienestar en Economfa: un Didlogo Necesario | 37

un cardcter demasiado acientifico como para ser parte de la ciencia
econémica. [...] La economia positiva puede ser, y debe ser, la misma
para todos; [en cambio,] la economia del bienestar serd inevitable-
mente diferente segtin si uno es un liberal o un socialista, un nacio-
nalista o un internacionalista, un cristiano o un pagano™.

3. LA EFICIENCIA COMO ESTANDAR DE BIENESTAR SOCIAL

La profesién insistié en la idea de un concepto de bienestar que pres-
cindiera de comparaciones interpersonales de utilidad (esto es, que se
basara en el concepto de preferencia y no en el de utilidad) y que tuviese
una validez objetiva, universal, para iluminar la politica publica, vale
decir, que (idealmente) no dependiera de los conceptos morales de quie-
nes recibirfan sus recomendaciones. El resultado de esta desiderata fue
el criterio de eficiencia.

Una accién (decisién, medida o politica) constituye una mejora pare-
tiana (bautizada asi en honor a Vilfredo Pareto) si como resultado de ella
ningin miembro de la sociedad quedara peor, y al menos uno quedara
mejor. Una accidn se dice eficiente u 6ptima en el sentido de Pareto si no
admite mejoras paretianas.

Recomendar una accién eficiente, sin embargo, si conlleva juicios de
valor. Por una parte, se trata de una nocién individualista del bienestar
social, de aquellas a las que Sen® llama bienestaristas, vale decir, una en
que el bienestar de la sociedad depende exclusivamente del bienestar de
sus miembros y no, por ejemplo, del respeto de valores culturales ni de
principios. El liberalismo, como nos recuerda Sen®®, no comparte esta
visién. En las nociones bienestaristas, ademds, se entiende que el bien-
estar individual es correctamente evaluado por el propio individuo. La
incoherencia en las decisiones individuales que se ha estudiado con in-

2 John R. Hicks, «The foundations of welfare economics», The Economic Journal 49,

n.© 196 (1939): 696 (traduccién del autor).

»  Amartya Sen, «Personal utilities and public judgements: or what’s wrong with
welfare economics», The Economic Journal 89, n.c 355 (1979): 537-558.

% Amartya Sen, «The impossibility of a Paretian liberal», Journal of Political Economy
78, n.0 1 (1970): 152-157.



38 | Felipe Zurita

tensidad en las dltimas décadas supone un contratiempo para esta idea”.
Pero aun cuando las personas tuvieran preferencias coherentes, algunas
de esas preferencias podrian ser consideradas aberrantes o simplemente
erréneas, por lo que satisfacerlas podria contrariar el bienestar general.
Esta idea aparece en las teorfas morales. Por ejemplo, considérese el caso
del suicidio. En la teorfa de la utilidad, si una persona hace algo es porque
eso le otorga el mayor bienestar dentro de las alternativas disponibles; si
una persona se suicida, es porque para ella vivir es peor. Sin embargo, un
grupo no pequefio de personas cree que la sociedad debe impedirlo. De
la misma forma, en las teorias evolutivas también estd presente la idea de
que el individuo no necesariamente hace lo que es mejor para si mismo.
En estas teorfas el comportamiento de los individuos es el resultado de
un proceso de seleccién natural, en que si bien en la poblacién habria un
predominio de las conductas que promueven la adaptabilidad (concepto
objetivo y exégeno de bienestar), en ningin caso eso se cumple para to-
dos los individuos. Entonces, bajo algunos criterios las personas pueden
ser demasiado egoistas, o demasiado impacientes, etc. Cualquier nocién
que sostenga que algiin cambio de preferencias de la poblacién podria
mejorar el bienestar social es potencialmente anti-paretiana.

Por otra parte, para algunos bienestaristas el problema del criterio de
eficiencia no es que supone mucho, sino que, por el contrario, se com-
promete demasiado poco toda vez que no aborda el tema distributivo:

“Mientras que asume principios normativos, el 6ptimo de Pareto ne-
cesariamente no se aplica a la cuestién de la distribucién del ingreso.
Esta deficiencia, en la visién de Pareto, es inevitable porque repararla
requerirfa comparar, como los utilitaristas hacen, las utilidades de
distintos hogares. Tal comparacién se considera inadmisible”*®.

En efecto, en general existen muchas acciones eficientes que difieren
en la manera en que el bienestar se distribuye entre los miembros de la
sociedad. Por ejemplo, si hay una cantidad fija de bienes, una asignacién
que le da todo a una persona y nada al resto puede ser eficiente, como
también puede ser eficiente otra que le da lo mismo a cada uno. Esto,

77 Véase por ejemplo: Ben McQuillin y Robert Sugden, «Reconciling normative and

behavioural economics: the problems to be solved», Social Choice and Welfare 38,
n,° 4 (2012): 553-567.

Abram Bergson, «Pareto on social welfare», Journal of Economic Literature 21, n.°
1 (1983): 41 (traduccién del autor).

28



El concepto de Bienestar en Economfa: un Didlogo Necesario | 39

porque el criterio de eficiencia simplemente quiere evitar el “desperdicio
de dtiles”, pero no se pronuncia sobre su distribucién.

Conviene aclarar que proponer una alternativa eficiente u éptima en
el sentido de Pareto no es lo mismo que proponer una mejora paretiana.
Este punto puede ser sutil, pero es importantisimo. Que la alternativa
propuesta sea eficiente significa que la situacién final no tiene mejoras
paretianas, pero no que ella misma sea una mejora paretiana de la si-
tuacién inicial. Puede que eliminar el salario minimo sea eficiente, pero
hacerlo sin duda perjudica a un segmento de la poblacidn.

Quizds en el criterio de Kaldor (o de compensacién) este punto se
ve con mayor claridad. Este criterio no es equivalente al de Pareto, pero
estd intimamente relacionado con aquel. El criterio de Kaldor sefala
que una accién representa una mejora con respecto a un determinado
statu quo si quienes ganan, ganan lo suficiente como para compensar a
quienes pierden. Ganancia, pérdida y compensacién se definen habi-
tualmente en términos monetarios. Si las compensaciones se llevaran a
cabo, el cambio serfa en realidad una mejora paretiana (la que desde ya
no se pronuncia sobre la forma en que la ganancia es distribuida entre
los miembros de la sociedad). Pero el criterio da un salto conceptual im-
portante al sugerir que la sociedad debiera realizar la accién aun cuando
las compensaciones no se realicen. Si las ganancias y pérdidas son de igual
monto, se habla de “meras transferencias”, entendiéndose que el efecto
en el bienestar social es nulo.

El criterio de Kaldor puede parecer una forma de neo-utilitarismo,
en que el valor monetario de las ganancias o pérdidas reemplazan a la
utilidad. En lugar de maximizar la suma de las utilidades (objeto no
definido sin una nocién objetiva de utilidad) se maximiza la suma de
las ganancias y pérdidas medidas en una unidad comuin. A diferencia
del utilitarismo, no obstante, tiene un sesgo en favor de quienes tienen
mds, porque son ellos los que pueden estar dispuestos a pagar mds en un
mayor conjunto de situaciones. Cuando se aplica este criterio al sistema
econémico como un todo, la recomendacién que entrega es maximizar
la riqueza total, sin importar su distribucién.

El hecho es que mientras el criterio de Pareto predomina en la aca-
demia, es el criterio de Kaldor el que predomina en el terreno précti-
co. Esto es nitido en la evaluacién social de proyectos. De igual forma,
cuando los textos introductorios ensefian que el equilibrio de un mer-



40 | Felipe Zurita

cado competitivo alcanza un “éptimo social”, lo que explican es que en
ese equilibrio se obtiene la mayor ganancia neta: si se produjera mds, por
ejemplo, las ganancias de los consumidores no alcanzarfan para compen-
sar los mayores costos en que los productores incurrirfan. Asi, los textos
introductorios presentan este criterio como tnica medida de bienestar
social. El estudiante tipico de economia, sin embargo, no recibe entre-
namiento para apreciar los compromisos éticos involucrados. A nivel
intuitivo puede percibir la existencia de preguntas abiertas cuando el
mercado en cuestién sea el de érganos humanos, o el de una droga que
cause adiccién. De igual forma, puede sentir un vacio cuando le mues-
tran que el “éptimo social” se puede definir al margen de la pobreza,
de la desnutricién infantil, de la desigualdad o de la libertad, quedando
tales temas acaso fuera de la esfera publica, relegados quizds a la caridad
personal. Si bien es injusto juzgar a una disciplina por el lenguaje de sus
cursos introductorios, no deja de ser ilustrativo de lo que —espero— sea
una época en la historia del pensamiento econémico.

En efecto, al adoptar el criterio de eficiencia como estdndar de bien-
estar social, algunos autores quisieron separar lo “técnico” o positivo —el
problema de encontrar las acciones eficientes— de lo “politico” o norma-
tivo —el problema de decidir la distribucién del bienestar en la sociedad
dentro del conjunto de opciones eficientes—. El grupo denunciado por
Hicks, que considera lo normativo como ajeno a la disciplina, no ha
dejado de tener exponentes connotados desde entonces; véase, por ejem-
plo, Gul y Pesendorfer®. Pero el grupo que siente que lo normativo es
lo que le da el valor a la disciplina es atin mayor. En cualquier caso, el
economista en la arena publica estd en el terreno normativo:

“Si como profesién vamos a estar orgullosos (idealmente de modo
justificado) de nuestro trabajo, también tenemos que tener la modes-
tia y la honestidad de no reclamar para ella mds de lo que estamos
especificamente calificados para ofrecer. Pero esto no significa que
necesitemos callarnos en temas que caigan fuera del rango de nues-
tro expertise profesional; los economistas deberfan probablemente
participar mds, no menos, en la discusién publica de tales asuntos,

29

Faruk Gul y Wolfgang Pesendorfer, «Welfare without happiness», The American
Economic Review 97, n.c 2 (2007): 471-476.



El concepto de Bienestar en Economfa: un Didlogo Necesario | 41

pero idealmente en un contexto que reconozca la naturaleza extra-
profesional de su intervencién™.

4. EL DESENCUENTRO

Al entrar a la arena publica, los economistas lo hemos hecho mirando
el mundo con los criterios de Pareto y de Kaldor, abogando en favor de
la eficiencia y de la maximizacién del excedente total. Algunos, con la
modestia y la honestidad sugeridas por Harberger; otros, con arrogan-
cia; la gran mayorifa, profundamente ignorantes de los conocimientos
y criterios desarrollados en otras disciplinas como la ciencia politica,
la historia, la filosoffa moral, la psicologia y la sociologfa. En la pric-
tica, ignorando la postura de Mill, quien nos dice que la consecucién
del conocimiento es una actividad social o colectiva por excelencia, no
individual:

“[...] la dnica manera en que un ser humano puede acercarse en algo
a conocer la totalidad de un tema es escuchando lo que se puede
decir acerca de €l por personas de todas las variedades de opinidn, y
estudiando todos los modos en que puede ser mirado, por todo tipo
de mente. Ningtin hombre sabio alguna vez adquirié su sabiduria
de algtin otro modo, ni estd en la naturaleza del intelecto humano
adquirir sabidurfa de otra forma. El hdbito permanente de corregir
y complementar su propia opinién, contrastdndola con la de otros,
[...] es el dnico fundamento estable que le permite descansar en ella
con justicia [...]7".

Considérese, por ejemplo, la globalizacién, que, como casi cualquier
politica, tiene ganadores y perdedores. El comercio libre es probable-
mente una de las primeras batallas de los economistas en la arena pu-
blica. El argumento que lo favorece es kaldoriano: el comercio interna-
cional genera mds ganancias entre los ganadores que pérdidas entre los
perdedores. En la primera mitad del siglo XIX los economistas comba-
tieron a las leyes del maiz en el Reino Unido, que introducifan una tarifa
a la importacién de granos que encarecia la comida en beneficio de los

% Arnold C. Harberger, «Three basic postulates for applied welfare economics: an

interpretive essay», Journal of Economic Literature 9, n.° 3 (1971): 786 (traduccién
del autor).

31 John Stuart Mill, On Liberty and Other Writings, Cambridge Texts in the History
of Political Thought, ed. por Stefan Collini (Cambridge: Cambridge University
Press, 1989), 32 (traduccién del autor).



42 | Felipe Zurita

terratenientes. De igual forma, la profesién mayoritariamente ha apo-
yado el proceso de globalizacién de las dltimas décadas. Sin embargo,
las leyes del maiz se mantuvieron por mds de 30 afios, apoyadas por un
parlamento con sobrerrepresentacién de terratenientes. Por otro lado,
desde hace algunos afios hemos visto el surgimiento de grupos en diver-
sas partes del planeta protestando por el avance de la globalizacién, que
en términos gruesos ha significado un reordenamiento de la produccién
mundial, reduciendo drdsticamente los precios de las manufacturas, y
trasladando su produccién a China. Los ganadores son muchos, pero
también hay perdedores: los trabajadores occidentales que pierden sus
empleos, asi como los que ven congelados sus salarios. El resurgimiento
de la preocupacién por la desigualdad en occidente estd asociado con
este fenémeno®. La revista inglesa 7he Economist —que dicho sea de
paso, fue fundada en 1843 para combatir las leyes del maiz— sefiala que
para aprovechar las ventajas del comercio EE.UU. debe hacer esfuerzos
por compensar a los que pierden. “Es posible oponerse al proteccionis-
mo, o es posible oponerse a la redistribucién. Se estd volviendo mds di-
ficil oponerse a ambos”. («<America and the world: Trade, at what price?»
The Economist, 2 de abril 2016). La recomendacién de esta revista es,
entonces, transformar una mejora kaldoriana en una mejora paretiana,
con el objeto de darle viabilidad politica; que en cualquier caso el bien-
estar social sea superior no estd en disputa.

Un articulo reciente, titulado “La superioridad de los economistas™,

documenta, con mediciones de diversas fuentes, algunos hechos sobre
la profesién (académica) en EE.UU.: (1) Los economistas creen que
disponen de mejores métodos que sus pares. (2) Trabajan de manera
mds aislada, y son autorreferentes. Por ejemplo, revisando las principales
revistas de cada disciplina comparan qué fraccién de los articulos citados
provienen de la misma profesién; mientras en sociologfa y antropologfa
esa cifra supera levemente el 50%, en economia supera el 80% —siendo
el presente ensayo una contribucién al incremento de ese promedio—.
(3) Los economistas se sienten poderosos pero no queridos. “Los econo-

32 La desigualdad a nivel planetario probablemente ha disminuido, pero los trabaja-

dores que han mejorado su posicién viven en China, no en occidente. Véase, por
ejemplo: «For richer, for poorer», The Economist, 13 de octubre de 2012.

Marion Fourcade, Etienne Ollion e Yann Algan, «The superiority of economists»,
Journal of Economic Perspectives 29, n.° 1 (2015): 89-114.

33



El concepto de Bienestar en Economfa: un Didlogo Necesario | 43

mistas pueden aconsejar a los gobiernos, pero no convencen a la gente”,
concluye.

En las sociedades democrdticas, para entregar su aporte el economista
tiene que expresar su mensaje con claridad de modo que sea evaluado
en su mérito, lo que no puede hacer con propiedad si no conoce los
conceptos detrds de los argumentos que ocupan los demds. Y por cier-
to, tampoco puede honestamente decidir si su opinién es la que debie-
ra prevalecer si no tiene un marco conceptual para evaluar esas otras
contribuciones.

Aunque el problema es universal, Chile es un pafs muy ilustrativo en
ese sentido, puesto que los economistas tenemos una mayor influencia
en la politica publica de lo que es habitual en el resto del mundo. El he-
cho es que en los afos setenta, para transformar el sistema econémico,
los economistas en el gobierno no convencieron a la poblacién sino a la
Junta de Gobierno. Y si bien es cierto las politicas implementadas en pro
de la eficiencia dieron paso a un periodo de crecimiento muy elevado,
las dificultades politicas que tenemos como pais siguen teniendo rela-
cién con temas distributivos y valéricos.

El que el economista no tenga en su diccionario palabras como justi-
cia, equidad o solidaridad, le hace dificil comprender por qué una frac-
cién amplia de la poblacién rechaza lo que en su entender es mejor para
la sociedad. El problema que tenemos como profesién es que estudiamos
economia positiva, pero opinamos y trabajamos como economistas nor-
mativos, desafortunadamente muchas veces sin reconocerlo. La soberbia
de quien se siente con un conocimiento superior a veces se potencia con
la falta de empatia de quien no ha experimentado la desesperacién del
desempleo, la angustia de no poder proveer a sus hijos, o el desamparo.
Sin duda nuestras historias personales contribuyen en algo a explicar
nuestras creencias. Por ejemplo, Giuliano y Spilimbergo® encuentran

3 Como evidencia anecdética quizds puedo agregar que, después de dos décadas en

la profesidn, estas observaciones me parecen certeras. Aunque quisiera hacer dos
alcances. Primero, cuando se describe a un grupo de personas no se habla de nin-
guna de ellas en particular; existe, como en muchos grupos humanos, una enorme
heterogeneidad al interior de la profesién. Segundo, tampoco he vivido al interior
de alguna otra profesién como para ser capaz de hacer una comparacién justa.
Paola Giuliano y Antonio Spilimbergo, «Growing up in a recession», 7he Review of
Economic Studies 81, n.c 2 (2014): 787.

35



44 | Felipe Zurita

que los individuos que experimentaron una recesién cuando jévenes
creen que el éxito en la vida depende mds de la suerte que del esfuerzo,
y apoyan una mayor redistribucién gubernamental; concluyen ademds
que el efecto de las recesiones sobre las creencias es duradero.

Personalmente, comparto con mis colegas la opinién de que lo que
hemos aprendido como disciplina es muy valioso como para no ser usa-
do en las decisiones publicas. Pero nuestras incursiones en lo “extra-
profesional” ya son demasiado abundantes como para seguir entendién-
dolas en esa calidad. Un mejor camino serfa hacernos cargo de nuestro
quehacer normativo, ser conscientes y explicitos al respecto, y volver a
conectarnos con la filosofia moral, como en los origenes de la disciplina
—recuérdese, por ejemplo, que el autor de La Riqueza de las Naciones es
también el de La Teorfa de los Sentimientos Morales—. Un acercamiento
similar ya ha comenzado a ocurrir con la ciencia politica, y, aunque en
menor medida, con la psicologia y la sociologfa.

Y, en cualquier caso, para que el proceso colectivo de decisién aprove-
che estos conocimientos junto con los generados en las otras disciplinas,
es necesario acoger el llamado a la honestidad y a la modestia de Harber-
ger, y profundizar en un didlogo interdisciplinario.



| 45

Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comiin
o sobre dngeles y bestias

Juan Carlos Castilla®

La dignidad, la libertad y la justicia del ser humano estdn intima e
indisolublemente ligadas. En ello se pueden encontrar distintas bases fi-
loséficas y teoldgicas desde muy antafio, pero una de las que me interesa
rescatar por la connotacién de la Casa Comun en que viven los seres
humanos”, y por la perspectiva Socio-ecolégica®®, es la de Giovanni Pico
della Mirandola (1463-1494). Della Mirandola fue un prolifico pensa-
dor con fuertes influencias de los filésofos griegos, en especial de Platén,
pero imbuido también de San Agustin y de vertientes del llamado Hu-
manismo de esa época, y de numerosos otros pensadores occidentales y
orientales. Una cita que es de relevancia para este ensayo, porque argu-
menta brillantemente sobre la libertad del ser humano y hace mencién a
otros seres (bestias, que también habitan nuestra Casa Comun), es aque-
lla de Della Mirandola sobre la Dignidad del Hombre; una introduccién
de su obra conocida como “Las 900 Tesis”. En su publicacién de 1486,
desde un creacionismo catdlico, dice Della Mirandola:

3% Departamento de Ecologfa. Facultad de Ciencias Bioldgicas. Pontificia Universi-

dad Catélica de Chile, Alameda 340. Santiago, Chile. jcastilla@bio.puc.cl

Papa Francisco, Laudato Si’, Carta Enciclica sobre el Cuidado de la Casa Comuin

(Santiago de Chile: Salesianos Impresores, 2015); Pablo Marquet, Luis Manuel

Flores y Juan Carlos Castilla, «<Educacién y Ambiente a la Luz de la Enciclica Lau-

dato St'». En Ideas en Educacion: reflexiones y propuestas desde la UC, ed. por Ignacio

Sdnchez (Santiago: Ediciones Universidad Catdlica, 2015), 604-622.

38 Stephen R. Carpenter, Cartl Folke, Albert Norstrom, Olof Olsson, Lisen Schultz,
Bina Agarwal, Patricia Balvanera, Bruce Campbell, Juan Carlos Castilla, Wolfgang
Cramer, Ruth DeFries, Pablo Eyzaguirre, Terry P. Hughes, Stephen Polasky, Zainal
Sanusi, Robert Scholes y Marja Spierenburg, «Program on ecosystem change and
society: an international research strategy for integrated social—ecological systems»,
Current Opinion in Environmental Sustainabiliry 4 (2012): 134-138.

37



46 | Juan Carlos Castilla

“No te he dado, oh Addn, un lugar definitivo, un particular aspecto
ni, desde ya, una prerrogativa peculiar. Esto persigue el objetivo de
que tengas un lugar, un aspecto y las diferencias que conscientemen-
te elijas, y que, de acuerdo con tu intencidn, ganes y conserves. La
naturaleza definida de los otros seres estd constrefiida por las precisas
normas que he prescrito. Sin embargo td, no limitado por carencia
alguna, la determinards segin el arbitrio a cuyo poder te he con-
signado. En el centro del mundo te he colocado para que observes,
con comodidad, cuanto en él existe. Asi, no te he creado ni celeste
ni terrenal, ni mortal ni inmortal, con el propésito de que ti mis-
mo, como juez y supremo artifice de ti mismo, te dieses la forma y
te plasmes en la obra que eligieras. Tanto podrds degenerar en esas
bestias inferiores como regenerarte, segtin tu 4dnimo, en las realidades
superiores que, por cierto, son divinas™*.

Asi, segin este autor, en el caso del ser humano depende de su liber-
tad el construirse a st mismo como dngel o como bestia®.

Uno podria atreverse (jes un atrevimiento!) a dar dos enormes saltos
de acumulacién y sintesis de conocimiento filoséfico, cada uno de unos
tres siglos, y retomar conceptualmente las figuras de la dignidad humana
y la libertad, que tan poéticamente resalta Della Mirandola. El primer
salto es con un anclaje en el racionalismo de Kant, quien considera la
dignidad como un verdadero atributo humano directamente ligado a
la autoconciencia y al razonamiento prdctico, al nivel de un imperativo
categérico (autocontrol, autorregulacién y control de los deseos y en
tltimo término el habérselas con lo que nos rodea). El segundo salto
me lleva al postmodernismo, también racionalista, pero en una época
que Cortina* llama la de la “postmoral”; una en que el anclaje en la
resolucién de los problemas de la humanidad reside casi exclusivamente
en el derecho y la politica; y yo agregarfa en los modelos econémicos
neoliberales. En este escenario consumista exacerbado y desenfrenado,
post-Segunda Guerra Mundial, el tema de la caracterizacién de la liber-
tad del ser humano y su diferencia con otras “bestias”, descansa segtin
Cortina nuevamente sobre la peculiaridad del ser humano de capturar

¥ Fragmento textual tomado de: Pico Della Mirdndola, Discurso sobre la dignidad del
hombre, trad. por Antonio Tulidn (Buenos Aires: Longseller, 2003).

4 Pico Della Mirandola, Discurso sobre la Dignidad del Hombre, 16. El subrayado es
del autor de este ensayo.

4 Adela Cortina, Etica sin Moral, 9.* ed. (Madrid: Tecnos, 2010).



Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comtn o sobre dngeles y bestias | 47

el medio que lo rodea como realidad (en mi entender este concepto in-
cluye tanto lo “natural” como lo “artificial”); con lo cual el ser humano
se liga a través de su inteligencia sentiente: bdsicamente la capacidad de
sentir dolor o placer; muy conectada al desarrollo del sistema nervioso,
que ademds tiene un cardcter posidente: bdsicamente de autoconsciencia.
Asi, el ser humano al ser autoconsciente “se hace cargo por si de la situa-
cién” o “debe habérselas por si con la situacién” o “debe optar/actuar/
conducirse en funcién de su posindencia’. Es esta segunda naturaleza
de apropiacién del entono, la de ser posidente, lo que convierte al ser
humano en un ser inteligente con razonamiento y con deberes, obliga-
ciones y valores-principios o en un ser moral (en la filosofia de Kant),
es decir, un ser que debe justificar actos en un dmbito de libertad. Esto
crearfa la barrera de ser moral (asf definido), al menos con el resto de los
“animales sentientes” o bestias. En esta dualidad llama la atencién que
no necesariamente todos los seres humanos son autoconscientes y libres;
por ejemplo, los recién nacidos, aquellos en estado comatoso o los que
sufren demencia avanzada o enfermedades relacionadas. Distintos fil6-
sofos y eticistas han tomado muy diferentes posiciones en torno a estos
problemas.

Existe una muy frondosa lista de aproximaciones filoséficas y/o éticas
que en general, a pesar de hacerse eco de la distincién sentiente-posi-
dente, no estdn de acuerdo con el concepto de asignar estatus moral solo
a los seres humanos. No es este ensayo el sitio para hacer una revisién
exhaustiva de ello*?, sino que mds bien resaltar las principales posiciones
en forma muy sintética. Son estas posiciones las que eventualmente nos
podrdn conducir a comprender mejor de qué hablamos cuando deci-
mos que vivimos en una Casa Comun y a tomar posiciones respecto
de nosotros mismos como individuos y como miembros de comunida-
des humanas y de aquello que nos rodea. Esto tltimo lo denomino el
socio-ambiente.

;Quiénes habitan la Casa Comtuin? ;Cudles son los tipos de organismos
o de recursos vivos y no vivos que nos permiten vivir la vida que vivimos?

4 Ver: Tom Regan, The Case for Animal Rights (Berkeley: University of California
Press, 1983); Peter Singer, Practical Ethics (New York: Cambridge University Press,
2011); Bryan Norton, Towards Unity among Environmentalists (New York: Oxford
University Press, 1991); Dale Jamieson, Ethics and the Environmenr (Cambridge:
Cambridge University Press, 2012); Victoria Camps, Breve Historia de la Etica
(Barcelona: RBA Libros, 2013).



48 | Juan Carlos Castilla

:Se puede o debe extender lo moral m4s alld de los puros seres humanos?
sHasta dénde? ;Qué es la socio-ecologia? ;Cudles son los desafios socio-
ambientales-ecoldgicos del siglo XXI bajo variables multiples y sistemas
complejos, no lineales, en un mundo que ya ha superado los 7.000 mi-
llones de seres humanos, con elevadisimo desarrollo cientifico y tec-
noldgico y acercdndonos ya a varios puntos ambientales y sociales de
quiebre®?

Volvamos a la moral. Uno de los puntos parcialmente liberadores
de la dicotomf{a dibujada antes lo propuso Warnock*, cuando sugirié
la necesidad de introducir una distincién entre “agente moral” y “pa-
ciente moral”. El agente es quien tiene obligaciones morales; mientras
que el “paciente moral” es a quien se le deben obligaciones. Asi se cred
un espacio para considerar a organismos no-humanos como pacientes
morales, por ejemplo a organismos no-posidentes. Sin embargo, ello
conlleva inconvenientes, ya que nuevamente se presentardn excepciones
y para tratarlas se debe regresar a los ejemplos sobre seres humanos que
no poseen autoconciencia o que poseen una seriamente dafiada®.

Otro enfoque es la corriente llamada “especismo”. Ella sostiene que
los seres humanos actuamos con tal grado de sesgo y prejuicio que nos
permite comportarnos con los “animales” de formas que nunca usarfa-
mos con los seres humanos: existirfa un profundo sesgo moral especie-
dependiente por Homo sapiens, posiblemente enraizado en el concepto
de unicidad de la dignidad humana?’. De aqu{ nace la corriente ética
denominada extensionista, que precisamente extiende los derechos mo-
rales hacia los animales sentientes; obviamente el discurso se restringe a
los derechos y no se extiende a los deberes. Esto, en mi interpretacidn, es
una extension exclusiva de derechos morales para aquellos grupos anima-

4 Anthony D. Barnosky, Elizabeth A. Hadly, Jordi Bascompte, Eric L. Berlow, James
H. Brown, Mikael Fortelius, Wayne M. Getz, John Harte, Alan Hastings, Pablo
A. Marquet, Neo D. Martinez, Arne Mooers, Peter Roopnarine, Geerat Vermeij,
John W. Williams, Rosemary Gillespie, Justin Kitzes, Charles Marshall, Nicholas
Matzke, David P. Mindell, Eloy Revilla, Adam B. Smith, «Approaching a state-shift
in Earth’s biosphere», Nature 486 (2012): 52-56.

“  Geoffrey Warnock, The Object of Morality (London: Methuen, 1971).

4 Jamieson, Ethics and the Environment.

Richard Ryder, Victims of science: the use of animals in research (London: Davis-Poy-

nter, 1975).

4 Peter Singer, Practical Ethics (New York: Cambridge University Press, 2011).

46



Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comtn o sobre dngeles y bestias | 49

les dentro del Phylum Chordata y del Sub-phylum Vertebrata vivos hoy:
peces, anfibios, reptiles, aves y mamiferos. Es interesante destacar que
este es precisamente el mismo Sub-phylum del Reino Animal al que tam-
bién pertenece Homo sapiens ;No estaremos tratando solo de cambiar el
“Especismo” por un “sub-phylumnismo-vertebrata’? Es una idea que no
he visto abiertamente discutida en la literatura y valdria la pena hacerlo;
aunque, a decir verdad, como siempre, hay excepciones. Por ejemplo, en
la legislacién sobre ética animal de la Unién Europea ademds de men-
cionar a los cinco grupos de vertebrados recién mencionados, también
se incluye a los Cefalépodos: pulpos y relacionados; organismos marinos
de la familia Chephalopoda del Phylum Mollusca, filogenéticamente muy
lejana al Phylum Chordata. M4s adelante retornaré sobre este tema, pues
en la literatura Bioética se suele usar el concepto de “animal” de una
manera extremadamente vaga e imprecisa.

Finalmente, destaco la posicién de Regan®, quien critica el exten-
sionismo de Singer y de otros autores en el sentido de ser una corriente
ética utilitarista, que considera a los animales, a los que se le reconocen
derechos, como “receptdculos de valores” o como “medios”, que contri-
buirfan a hacer un mejor mundo; mds que a considerarlos poseedores de
valores en si mismos o con fines propios. Para Regan “ser sujeto de una
vida” no estd basado en diferencias de especie, sino que puede incluir a
otros animales con capacidades suficientes para tal. A “ser sujeto de una
vida” Regan le da la connotacién de un “valor inherente” y los acota con
una serie de elementos caracterizadores. El “sujeto de vida” serfa inhe-
rentemente un sujeto moral. Las aproximadamente 10 caracterizaciones
que lista, dejan en claro que se refiere a “animales” y no exclusivamente
a vertebrados. El principio del respeto por ese valor moral inherente de
la vida es lo que caracteriza la postura de Regan; sin embargo, acepta que
los derechos pueden ser sobrepasados en situaciones particulares. Regan
no deberfa tener problema moral ninguno para tomar una decisién y
eliminar a los 10 cachorros sobrevivientes de un naufragio (ver ejemplo
mis adelante); lo harfa, sin dudas, en favor del ser humano en la balsa.

Otros fildsofos y éticos ambientales modernos sostienen que tanto
Singer como Regan cometerifan el error de haberse concentrado en apro-
ximaciones morales extensionistas, ya sea sobre los animales sentientes

“  Tom Regan, The Case for Animal Rights (Berkeley: University of California Press,
1983).



50 | Juan Carlos Castilla

no-humanos o aun hacia organismos poseedores de un “valor inheren-
te”. Ciertamente, la Bioética y la Etica Ambiental requieren pensar en
ellos y en sus valores inherentes; pero ademds ellos forman parte de to-
dos mayores, que pueden ser denominados como “Ecosistemas”, “Natu-
raleza”, “Biosfera”, o “Biodiversidad”. Esta corriente de la Etica Ambien-
tal, llamada Ecocentrista, propone el reconocimiento de valores morales
respecto de sistemas supra-organismicos.

Estas posiciones sobre sujetos morales entre los habitantes y/o siste-
mas de nuestra Casa Comun conducen indiscutiblemente a tomas de
posicién filoséfica y ética, desde la mds extrema posicién Humanista
post-moderna hasta la de la Ecologfa Profunda® en que no son solo los
organismos vivos per se, sino que los conjuntos vivos y lo no vivo, los
que pasarfan a tener connotaciones morales en términos de derechos.
La proposicién original de Naess, que denomina “Ecophilosophica”
(Deep Ecology), en contraposicién con las mds limitadas proposiciones
“Ecolégicas” (Shallow Ecology), se resume en siete principios centrales:
1) Rechazo de la imagen del ser-humano-en el ambiente; en favor de
una imagen mds global y relacional del ser humano con el ambiente;
2) Igualitarismo biosférico; 3) Diversidad y simbiosis; 4) Una postura
anti-clasista; 5) Lucha en contra de la contaminacién y la reduccién
del agotamiento de los recursos; 6) Complejidad y no complicacidn;
7) Autonomia local y descentralizacién. Naess indica que las normas
y tendencia del movimiento de la Ecologia Profunda: a) no se derivan
desde la Ecologia a partir de la 16gica y la induccién; b) los significados
profundos de este movimiento son claramente normativos; ¢) el movi-
miento es Ecofilosdfico mds que Ecoldgico. La ecologia es una ciencia li-
mitada, en cuanto hace uso del método cientifico. La filosoffa es un foro
mds general para los debates fundamentales, tanto descriptivos como
prescriptivos, y la filosofia politica es una de sus secciones™.

Las posiciones éticas ambientales y socio-ambientales, tales como los
que hemos visto influyen también en aspectos de la vida prictica de las
personas, por ejemplo en la alimentacidén; como el “vegismo”, el “na-
turalismo” o el afirmar que desde el punto de vista evolutivo Homo ha
sido siempre un grupo de dieta omnivora. Y que es precisamente ese

# Arne Naess, «The shallow and the deep, long-range ecology movement», Inquiry

16 (1973): 95-100.
% Ibid., 95-100.



Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comtn o sobre dngeles y bestias |s1

uno de los factores claves que guid su evolucién. Sin duda, desde el
punto de vista evolutivo en el tipo de dieta del género Homo el eventual
dominio del fuego y la coccién de los alimentos cdrneos jugaron roles
trascendentales.

Para cerrar, por ahora, este complejo tema, quizds se deba recurrir al
filésofo Bernard Williams, que resume ast:

“Nosotros le damos una consideracién especial a los seres humanos
porque son seres humanos [...] asi, cuando llega el momento de en-
frentar los intereses humanos versus los no-humanos, hay solo una
pregunta vélida: ;De qué lado esta Ud?™>".

Hasta aqui en este ensayo he sintetizado en extremo, y selectivamen-
te, dos de los conceptos éticos centrales que usé en la apertura: dignidad
y libertad; ademds he buscado concatenarlos, en sus diversas vertientes,
en torno no solo al ser humano, sino también a otros animales, “bes-
tias”, “bestias sentientes” y mds all4, con lo vivo. Intencionalmente, no
he tocado el concepto de justicia. Deseo abordarlo, también muy sin-
téticamente en lo que sigue. Lo conectaré no solo a los seres humanos,
sino que exploraré su extensién en el contorno bidtico, ambiental, o
mejor aun socio-ambiental. Asi, en estas dimensiones, la justicia estd bd-
sicamente relacionada con la elaboracién de principios que especifiquen
una distribucién “justa”/“adecuada” (fzir) de los beneficios, cualesquiera
sean y las cargas o gravdmenes asociados. Se habla asi, por ejemplo, de
“justicia distributiva”, “justicia redistributiva® “justicia social”, “justicia
ambiental”, “justicia animal”, “justicia para los animales sensibles”, “jus-
ticia del cambio climdtico” y también se hace referencia al “principio de
justicia diferencial” (difference principle).

Este dltimo principio fue postulado por John Rawls, Theory of Jus-
tice’®. El principio de Rawls requiere que los beneficios sociales y los
gravimenes sean asignados de tal forma que la posicién de los mds des-
poseidos sea tan buena como pueda ser en relacién con los que poseen
mds. No se trata pues de un enfoque de igualdad-finalidad, sino de di-
ferencias, y que persiga que al final del dia exista imparcialidad: justice
as fairness. El contractualismo de Rawls se basa en la premisa de que las
personas establecen entre ellas un contrato, sin uso de la fuerza y sobre

1 Ver Jamieson, Ethics and the Environment.

52 John Rawls, A Theory of Justice (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1971).



52 | Juan Carlos Castilla

condiciones de paz, seguridad y con la expectativa de beneficios mutuos.
Las ideas morales de dicha premisa son las de igualdad, reciprocidad
y respeto entre los que “establecen el contrato” y estdn centradas en la
obtencién de beneficios mutuos™.

Un texto que puede iluminar nuestra reflexién, y que en parte en-
juicia a Rawls, es “Las Fronteras de la Justicia: Consideraciones sobre
Exclusién™*. La autora —Martha Nussbaum~ se declara, en general, de
acuerdo con muchas de las ideas de Rawls, pero indica que en la elabora-
cién de su propia Teorfa llamada Enfoque de Capacidades, hay tres pun-
tos que la alejan de Rawls y pueden ser sintetizados en estas preguntas:
(1) ;Qué pasa con las discapacidades fisicas? (2) ;Qué pasa con el con-
cepto de ciudadania?; se pregunta si se debe extender la justicia a todos
los ciudadanos del mundo. (3) ;Qué pasa con los animales no humanos?
En este caso indica que existe una responsabilidad moral que va mds alld
de la compasién (nétese que a esta altura Nussbaum indica diferencias o
desavenencias con Rawls respecto de los “animales”) lo que asi expuesto
podria interpretarse como con relacién a las especies u organismos del
“Reino Animal” sentientes o no sentientes. Esto es para un zodlogo:
desde la base filogenética del Reino, donde se localizan los Poriferos o
Esponjas, hasta la cuspide de los Cordados Vertebrados; obviamente sin
considerar a los demds reinos y grandes agrupaciones de lo vivo: Inver-
tebrados, Protistas, Vegetales, Hongos, Bacterias como ya se menciond.

El Enfoque de Capacidades de Nussbaum, para seres humanos y no
humanos (animales) consiste en elaborar una lista minima de Capacida-
des, entendidas como derechos bdsicos y fundamentales sobre la Justicia,
que Rawls no habfa cubierto™.

Nussbaum aproxima sus dos primeras preguntas a través de un lis-
tado de 11 Capacidades —distingue Capacidades y umbrales bdsicos de
Funcionamiento— relacionadas mayoritariamente con los “Derechos
Humanos Bdsicos” e identifica (aunque en casos muy vagamente) um-
brales minimos para cada una de las Capacidades. Estas Capacidades
son: Vida; Salud fisica; Integridad fisica; Sentidos; Imaginacién y Pen-

> Rawls, A Theory of Justice; Martha Nussbaum, Las Fronteras de la Justicia: Conside-
raciones sobre la Exclusién, Estado y Sociedad (Barcelona: Paidds, 2016).
Nussbaum, Las Fronteras de la Justicia: Consideraciones sobre la Exclusién.

En lo que respecta a los seres humanos esto se acerca mucho a los 30 puntos de la
Declaracién de Derechos Humanos de la UN, 1948.

54
55



Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comtn o sobre dngeles y bestias |s3

samiento; Emociones; Razén prictica; Afiliacién, Orras_especies; Control
sobre el propio ser. En este listado el Enfoque de Capacidades se basa
como punto de partida en la dignidad humana y las Capacidades de lo
no-humano queda reducido solo a o#ras especies. Respecto de ellas indi-
ca que: “se debe poder vivir una relacién préxima y respetuosa con los
animales, las plantas y el mundo natural”. No se especifican umbrales de
“relacién préxima y respetuosa’; tampoco indica si solo y exclusivamen-
te se refiere a las especies u organismos (lo bidtico), ya que la llamada
naturaleza estd conformada por muchisimo mds elementos que las pu-
ras especies. Hasta este punto Nussbaum utiliza un “leguaje naturalista”
muy genérico, que no ayuda a comprender exactamente él o los umbra-
les de las Capacidades respecto de estos seres o ecosistemas o biomas.

Con respecto a la tercera pregunta ;Qué pasa con los animales no-
humanos?, Nussbaum elabora una lista de 8 Capacidades e indica que
cada una deberfa tener un umbral. Estas Capacidades serfan: Vida; Sa-
lud fisica; Integridad fisica; Sentidos; Imaginacién; Pensamiento; Afi-
liacién; Otras especies; Juego; Control sobre el entorno. A modo de
ejemplo de las generalizaciones que utiliza; dice: “Los animales deberfan
ser sujetos de justicia politica, en que se recoja que deban ser tratados
como seres con derecho a una existencia digna”® —nuevamente usa un
concepto vago de “animales”, que puesto asi podria ser entendido como
los organismos de todo el reino Animal—. Asf, hasta este punto de su pre-
sentacién, se podria colegir que por ejemplo para Nussbaum un gusano
de tierra (con todo lo importante que son ellos en la ecologia edéfica),
debe ser tratado con derecho a una existencia digna. Cabe preguntarse
entonces, si el campesino que ara su tierra y perturba el hdbitat de un
gusano individual; por buenas razones utilitaristas; ;no estd respetando
su dignidad, no solo al perturbar su hébitat, sino que al exponerlo a aves

depredadoras?

Segtin Nussbaum, su “Enfoque de Capacidades” respecto de la jus-
ticia, serfa superior al del contractualismo y al del utilitarismo; ya que
el Utilitarismo se preocupa dnicamente por el placer y el dolor y en el
contractualismo no existe una admiracién por los seres vivos y deseos de
que florezcan®. Mds especificamente dice: “que florezcan criaturas de

> Ibid., 394.
7 Ibid., 344.



54 | Juan Carlos Castilla

muchos tipos en la naturaleza®®. Con ello no solo parece referirse solo
a los animales, que fue donde centré inicialmente su punto de Capaci-
dades, sino que “a muchas criaturas”. El lenguaje usado y las faltas de
definiciones precisas no ayudan a la comprensién de su Teorfa, al menos
respecto de los animales o de los seres vivos no-humanos, que es el punto
central de este ensayo.

No obstante, hacia el final del libro, luego de haber utilizado una
nomenclatura naturalista confusa, parece aclarar la situacién y toma po-
siciones concretas. Al criticar, en este respecto, al Ustilitarismo, indica
con alguna precisién, que el enfoque de Capacidades se centra exclusi-
vamente en las criaturas sensibles y que no mira a las criaturas sensibles
solo como medios; para Nussbaum estas criaturas tienen un fin propio e
individual. En efecto es la criatura viva o el individuo y no la especie el
centro de atencién ética. Indica —finalmente— que:

“Efectivamente la sensibilidad no es lo tinico que importa para la
justicia bdsica, pero cabria muy bien dentro de lo posible considerar
la posesién de sensibilidad como una conducta ‘umbral’ para la ad-
misién en la comunidad de seres detentores de derechos basados en
la justicia”.

Dado que el placer y el dolor no son para el enfoque de Capacidades
el tnico valor intrinseco, este enfoque no deberia afirmar, en sentido
estricto, que la capacidad de sentir placer o dolor sea una condicién ne-
cesaria del estatus moral. Su enfoque de Capacidades no tiene un corte
muy preciso, sino que mds bien es disyuntivo: (a) Si una criatura tiene
bien la capacidad de sentir dolor o placer —sin mencionarlo hace refe-
rencia a animales con un sistema nervioso elevado y toma una posicién
sesgada sub-phylumnismo-vertebrata; ver discusién arriba—;( b) o bien la
capacidad de moverse de un lado a otro; (c) o bien la capacidad de emo-
cién y afiliacién; (d) bien la de raciocinio (ademds, usar herramientas,
jugar, etc.), entonces posee una posicion moral. En estas frases el uso de
“o bien” es conflictiva; por ejemplo: un mosquito tiene la capacidad de
moverse de un lado a otro; pero no es animal sensible (jo podria serlo!)
;Tiene o no tiene posicién moral?

:De qué lado estd Ud?: ejemplos éticos tedricos y con casuistica ex-
trema’’, sirven para poner a prueba a las personas en torno a toma de

% Ibid., 345.
% Por ejemplo: Thomas Cathcart, The Trolley Problem (New York: Workman
Publishing Company, 2013).



Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comtn o sobre dngeles y bestias | ss

decisiones conductuales. Uno de ellos es aquel que describe un naufra-
gio en el océano: una balsa, y solo una, logra flotar y en ella se salva Ud.,
ademds de 10 cachorros de perros, que son los dltimos de su especie en
la tierra! La balsa se estd hundiendo y solo se sostiene en flotacion exac-
tamente (y nada mds) que con su propio peso, que es igual al de los 10
cachorros juntos. No hay ningin escape posible y Ud. debe tomar una
decisién al instante. ;Qué hace? ;De qué lado esta Ud.?

Hasta este momento en el desarrollo del ensayo los diferentes autores
se han centrado mayoritariamente, no exclusivamente, en la concepcién
de un mundo en que por un lado estdn los seres humanos, con deberes
y derechos, y por otro, en general, los seres vivientes, sean sentientes o
no. Y se han tomado posiciones éticas al respecto. Solo ocasionalmente
se ha hecho referencia a la “naturaleza” o a que lo vivo es solo parte de
“todos” mds integradores globales; sean denominados como Ecosistemas
o Bidsfera; o mds adecuadamente “Socio-Ecosistemas”. En esa dimen-
sién ciertamente entran en juego no solo componentes bidticos, sino
que ademds abidticos; alimentaciones y retroalimentaciones positivas y
negativas entre ellos ;Juegan alli roles la dignidad, libertad y justicia?
:Qué hay alli en cuanto a entes morales?

Como ya se discutid, el Ecocentrismo es una forma o aproximacién
filos6fica que sostiene que ni los seres posindentes, ni los sentientes, ni
lo vivo por si solos realmente capturan lo moral de este mundo; ya que
puesto que todo estd relacionado con todo, se necesita una nueva visién
que reconozca principios morales mds amplios, y con ello la justicia,

e “é” o “los todos” ecolbgicos, de lo que nosotros formamos parte:
algo serfa éticamente correcto cuando tiende a preservar la integridad,
estabilidad y belleza de la comunidad bidtica, ;qué es esto de preservar
la estabilidad?, cuando la estabilidad en los ecosistemas no existe ya que
son permanentemente cambiantes; ademds, ;cémo defino belleza? Una
de estas lineas sugiere que los ecosistemas, unidades bidticas y abidticas
funcionales, deberfan ser objeto de moral. Esta es la gran marcha exten-
sionista de los “sujetos morales”: seres humanos; animales sentientes; lo
vivo; los conjuntos bidticos; los ecosistemas; la bidsfera.

El Papa Francisco en Laudato Si” ha incursionado en el tema como
lider mundial®. Por ejemplo, en relacién con la justicia socio-ambiental

% Marquet, Flores y Castilla, <Educacién y Ambiente a la Luz de la Enciclica Lauda-

to Si’», 604-622.



56 | Juan Carlos Castilla

<«

indica: “el ambiente humano y el natural se degradan juntos™!, “los
mds graves efectos de todas las agresiones ambientales los sufren los mds

pobres”®.

“Pero hoy no podemos dejar de reconocer que un verdadero planteo
ecolbgico se convierte siempre en un planteo social, que debe inte-
grar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para escuchar
tanto el clamor de la tierra como el clamor de los pobres™.

“El ambiente se sitda en la légica de la recepcidn. Es un préstamo que
cada generacidn recibe y debe transmitir a la generacién siguiente.
Una ecologfa integral posee esa mirada amplia”®.

En Laudato Si”hay sefiales notorias y desafiantes sobre que una parte
muy importante del problema de la justicia de hoy es de cardcter socio-
ambiental, y que estamos dafiando la Casa Comun; aquella mds intima
constituida por la atmdsfera cercana (unos 12 kmj; la Tropdsfera) y el
planeta Tierra en si.

Las grandes problemdticas modernas ético socio-ambientales se re-
lacionan con el uso/mal uso de los recursos de acceso comun en el pla-
neta. El dilema de la “Tragedia de los Comunes” es el punto en caso®.
Una de estas tragedias, ya desatada, es la del Cambio Climdtico y el
Calentamiento Global. El recurso de acceso comun y sin regulacién es
“la calidad del aire”, que no perteneciendo a nadie y a todos, no hemos
cuidado; por ejemplo en términos de acumulacién de gases de efecto

invernadero en la atmdsfera cercana®. ;Existe justicia ambiental en este

' Francisco, Laudato Si’, 48.

62 Ibid., 49.
6 Ibid., 49.
¢ Ibid., 159.

% Garret Hardin, «The Tragedy of the Commons», Science 162 (1968): 1243-1248;
Elinor Ostrom, Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective
Action (New York: Cambridge University Press, 1990); Juan Carlos Castilla, «Tra-
gedia de los recursos de uso comtn y ética ambiental individual responsable frente
al calentamiento global», Acza Bioethica 21 (2015): 65-71.

6 Christopher B. Field, Vicente R. Barros, David Jon Dokken, Katharine J. Mach,
Michael D. Mastrandrea, et al., Climate Change 2014: Impacts, Adaptations, and
Vulnerability. Summary for Policy Makers, Intergovernmental Panel on Climate
Change (IPCC) 2014, (Geneva: World Meteorological Organization, 2014),
http://www.ipcc.ch/report/ar5/wg2/.



Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comtn o sobre dngeles y bestias | s7

tema? Al menos durante los dltimos 200 afios, en el Antropoceno?, tal
justicia es inexistente, pues son los paises —sus gobernantes y los sistemas
econémicos predominantes— con las economias mds desarrolladas (mds
China e India) los responsables de las mayores acumulaciones antropo-
génicas de gases de efecto invernadero en la atmdsfera. Esos pafses son
por lejos los mayores “contaminadores atmosféricos”; en ello basaron los
desarrollos de sus economias y ahora tratan, por todos los medios, de
que las economias emergentes y mds pobres, no sigan ese camino. ;Es
esto socio-ecolégicamente justo? No, jno lo es!

En palabas de Singer®, respecto del Cambio Climdtico lo que debe-
mos hacer, a estas alturas de la situacién (ya critica!) son dos acciones
bdsicas: (a) Tratar de influir en los gobiernos porque el problema es glo-
bal; (b) actuar como nosotros mismos. Por ejemplo, segin Singer, hoy
respecto de las emisiones de gases de efecto invernadero serfa una politi-
ca mundial justa aquella de “equal shares” “contribuciones iguales”, que
tiene el mérito de la simplicidad: no miremos el pasado, no hay vuelta
atrds (si lo hacemos légicamente encontraremos injusticias ambientales).
Al menos ordenémonos hoy por una cantidad igual de emisiones de ga-
ses de efecto invernadero per capita a nivel mundial.

Por otra parte, por ejemplo un Utilitarista a ultranza, dirfa que juzga-
do por las consecuencia de mi contribucién personal, que es tan infima
respecto de la dimensién del problema global, cualquier cosa que haga
yo personalmente no voy producir modificacién alguna. Mi hacer indi-
vidual no tiene consecuencias en el resultado final.

Mi posicién personal mds bien sigue a Kutz® y su principio de Com-
plicidad. Kutz inicia su libro con esta frase: “We live in a morally flawed
world”; “Vivimos en un mundo moralmente imperfecto”. Es una realidad!
El principio de Kutz indica asi;

“No hay dudas, yo soy responsable (responsabilidad personal) de mis
propias conductas éticas, sean cuales sean, pero también soy respon-
sable (cémplice) de lo que otros hacen cuando en conocimiento de
los hechos participo en forma activa o neutral en el hecho erréneo
que ellos cometen o en el problema que ellos causan”.

7 Paul Crutzen y Eugen Stroemer, «The Anthropocene», Global Change Newsletter

41 (2000): 17-18.

68 Peter Singer, Practical Ethics (New York: Cambridge University Press, 2011).

% Christopher Kutz, Complicity: Ethics and Law for a Collective Age (Cambridge:
Cambridge University Press, 2000).



58 | Juan Carlos Castilla

Asi, al conocer YO por ejemplo el hecho, las causas y consecuen-
cias del Cambio Climdtico Global para la humanidad, me hacen a mi{
no solo responsable de adoptar una conducta individual apropiada y
consecuente, sino que me hace también un responsable relacional o
accountable (I can be accountable for; “Se me puede exigir rendir cuen-
tas”), o cémplice de una ética de responsabilidad colectiva. Asi, mi
responsabilidad conductual ética informada no finaliza donde finaliza
mi cuerpo o ser, sino que se extiende a los que me rodean; me hace cém-
plice con mi familia, mi colegio, mis compafieros, mi comuna; solo por
el hecho de saber o conocer. Esta posicién ética ambiental estd ademds
respaldada por Ostrom’®, Premio Nobel de Economia, con su posicién
sobre aproximaciones policéntricas a estos problemas de cardcter global.

Por su parte, Jamieson’' indica al respecto que vivimos ya en dos
macro-escenarios que debemos enfrentar —me parece una aproximacién
cercana a Laudato Si— (a) Uno de degradacién ambiental acelerada y
con posibles catdstrofes ambientales globales, (b) Uno de continua e
incremental inequidad. En ambos existe una dependencia de los valores
individuales, como cada uno los ve y asume éticamente. En estos esce-
narios se dan elementos de justicia individual y societarios asimétricos,
donde la colaboracién ha sido reemplazada por la competencia feroz:
Norte versus Sur; paises desarrollados, versus en vias de desarrollo; ba-
rrios altos versus barrios bajos y pobres. Peor ain, en Chile observamos,
hoy mds que nunca, no solo la competencia feroz en la sociedad, sino
que la colusién acelerada y descarda: los que tienen mds, y sobre todo
el poder econémico, se coluden absolutamente sin ninguna ética contra
sus compatriotas.

CONCLUSIONES

Para finalizar, ya sea en el dmbito propio de los seres humanos, de los
animales sentientes o no sentientes, de lo vivo o de los socio-ecosistemas
es tiempo de tomar posiciones y compromisos personales informados y
ejercer acciones colectivas, especialmente hacia lograr una justicia socio-

7% Elinor Ostrom, «A polycentric approach for coping with climate change», World

Bank Policy Research Working Paper Series 5095 (2009): 1-54.

7V Jamieson, Ethics and the Environment.



Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa comtn o sobre dngeles y bestias | 59

ambiental. El ambiente y lo social estdn intimamente ligados y se de-
gradan y potencian juntos. No obstante, parece que estamos inmersos
y cautivados dentro de una “olla que hierve” y apunta en un direccién
contraria, olla que es alimentada por un fuego cada dia mds intenso,
donde el consumismo exacerbado, la filosofia del “yo” y la colusién en
contra de los conciudadanos predominan: una filosofia de la avaricia.
Aproximadamente seis siglos después del ensayo de Della Mirandola,
existe clara evidencia que el balance actual en el mundo es de muchisi-
mas mds bestias que dngeles; una situacién muy bien caracterizada por
Stengers’?, que dice: en tiempos de catdstrofes hay que “resistir al barba-
rismo”. Debemos contrarrestar el barbarismo con una “filosofia y ética
socio-ambiental del nosotros”. Por su parte, Adela Cortina lo expresé en
forma maravillosa, cuando dice que: “La ética es el alma de una sociedad
justa”. A propdsito de justicia y el socio-ambiente, que es el tema del en-
sayo: vivimos en sociedades socio-ambientalmente injustas, nos hemos
alejado de la ética y debemos reencontrarnos y reencantarnos con ella.
No es tarea ficil, es tarea de generaciones.

Agradecimientos. Agradezco muy sinceramente la invitacién de mi
amigo el Padre Cristidn Hodge a formar parte del grupo interdisciplina-
rio de estudios 2016, Facultad de Teologia, P. Universidad Catélica de
Chile centrado en el tema “Teorfas de la Justicia y Doctrina Social de la
Iglesia”. A lo largo del semestre, en las discusiones e intercambio de pun-
tos de vista, y en particular durante la presentacién oral de este ensayo,
recibi importantes comentarios y sugerencias desde distintas disciplinas
que ayudaron a conformar de mejor forma este escrito, que a futuro serd
ampliado y profundizado para su publicacién en una revista indexada.
Un agradecimiento a Empresas Arauco por la adjudicacién de la Cdte-
dra Académica en Etica Ambiental. Gracias al equipo organizador de
estos encuentros: Claudia Leal, Cristian Hodge, Carla Rojas, Mauricio
Urrutia y Gustavo Monzén. La interdisciplina es un camino fértil para
avances en el conocimiento.

72 Isabelle Stengers, In Catastrophic times: resisting the coming barbarism (London:

Open Humanities Press, 2015).






| 61

:Qué lugar para la teologia en el debate sobre la justicia?”

Cristidn Hodge

“Rompe tus pecados con obras de justicia
y tus iniquidades con misericordia para con los pobres,

para que tu ventura sea larga” (Dn 4, 24b).

Seguramente muchos hemos sentido hambre cuando han pasado
algunas horas desde la dltima vez que comimos. Esa hambre produce
incomodidad. Hay otra hambre, aquella que producen las crisis alimen-
tarias, esas no producen incomodidad, sino indignacién ya que, como
seflala Amartya Sen, en el caso de las hambrunas se trata de una realidad
evitable en la medida que se tiene un compromiso con la justicia social”.
Ya Alberto Hurtado hablaba del sentido del escdndalo ante estas injusti-
cias sociales”.

La realidad mundial y nacional nos interpela a debatir sobre la jus-
ticia. Hace algunos meses pudimos leer en las redes sociales que ocho
hombres poseen la misma riqueza que la mitad mds pobre de la pobla-
cién mundial’”®. En Chile padecemos un alto nivel de desigualdad, basta

7> Este texto es una adaptacién de la clase inaugural que tuve la oportunidad de
exponer el jueves 23 de marzo de 2017 en la Facultad de Teologfa, durante el acto
solemne del inicio del afio académico.

7 Cfr. Amartya Sen, La idea de justicia, 2.* ed. (Buenos Aires: Taurus, 2014), 16.

75 Cfr. Samuel Ferndndez, Escritos de san Alberto Hurtado (Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos, 2012), 378.

76 Se trata del reporte de la organizacién no gubernamental Oxfam que se dio a co-
nocer en el marco del Foro Econémico Mundial, en Davos, Suiza. Véase Oxfam,
«;Solo 8 hombres poseen la misma riqueza que la mitad del mundo! ;Te parece jus-
to?», publicado en Twitter el 16 de enero de 2017, https://twitter.com/oxfam_es/
status/821008524226531329.



62 | Cristidn Hodge

dar un vistazo a algunos breves estudios actuales, como el de la Revista
Capital del 11 de marzo del 2016. El coeficiente Gini de Chile segin la
OCDE bajé a 0,47, sin embargo sigue siendo alto. Por otra parte, en la
Encuesta Nacional Bicentenario UC-GfK Adimark de 2016 se constata
que los encuestados dan mayor énfasis al tema de la igualdad y distribu-
cién mds equitativa que al del crecimiento.

El debate sobre la justicia social estd instalado tanto en el espacio pu-
blico como en el académico. En este contexto queremos preguntarnos,
:qué lugar para la teologfa en el debate sobre la justicia? ;Qué posibili-
dades tiene la reologia de aportar y participar en este debate?

En las siguientes pdginas nos enfocaremos en estas preguntas, invi-
tando al lector a descubrir con nosotros los elementos que la teologia
puede aportar.

1. TEOLOGIA Y JUSTICIA, ¢UNA RELACION EVIDENTE?

Si nos preguntamos por las posibilidades de la reologia para debatir
sobre la justicia pareciera ficil y ldgico responder que si las tiene.

En la revelacién cristiana hay claros testimonios de una preocupa-
cién por la justicia en las relaciones sociales””: Se nos dice en el libro de
Daniel: “Rompe tus pecados con obras de justicia y tus iniquidades con
misericordia para con los pobres, para que tu ventura sea larga” (Dn 4,
24b). En la Sagrada Escritura nos encontramos con la figura del profeta
que defiende los derechos del pobre”®, y con las palabras y gestos del
Sefior Jesds que nos invitan al amor y a la justicia con el préjimo™. Si
avanzamos en nuestras fuentes nos encontramos en la historia de la Igle-
sia con que la preocupacién por la justicia en las relaciones sociales ha
estado siempre presente, acentudndose esa solicitud durante los dos ul-
timos siglos con el desarrollo de la doctrina social de la Iglesia. Tenemos

77 Cfr. Aurelio Ferndndez, Moral social, econdmica y politica en Teologia Moral, Vol.

3, 2.% ed. (Burgos: Aldecoa, 1996), 410; Giannino Piana, /n noviti di vita, Vol. 3,
Morale socioecondmica y politica (Assisi: Cittadella, 2013) 45-46.

78 Cfr. Marciano Vidal, Moral de actitudes, Tomo 3, Moral Social, 8.* ed. (Madrid: PS
Editorial, 1995), 25-26.

79 Cfr. Giannino Piana, /n novitia di vita, 46-52.



;Qué lugar para la teologfa en el debate sobre la justicia? | 63

asi que desde Leén XIII hasta Francisco la busqueda de una sociedad
mds justa se ha ido constituyendo en disciplina teoldgica.

En América Latina la cercanfa del aniversario 50 de la Conferencia
de Medellin nos recuerda que la preocupacién por la justicia social si
ha estado presente en la comunidad de los creyentes®. Para la teologia
moral social —también llamada ética social cristiana— la justicia social es
un tema central en su discurso teérico y en su praxis®'. Por tanto, a la
pregunta que hemos planteado es necesario responder que si hay una
relacién evidente entre teologia 'y justicia.

Por otra parte, esta relacién también es reconocida desde el espacio
publico, ya que como afirma Jiirgen Habermas, los creyentes y las co-
munidades religiosas en cuanto ciudadanos e instituciones sociales tie-
nen el derecho de participar en el debate por una sociedad justa®. El
requisito fundamental es que dicha discusién se realice con argumentos
basados en la razén préctica.

Quisiera proponer una ulterior problematizacién de nuestro itinera-
rio: ;cémo y con qué argumentos la teologfa podria participar de este
debate en una sociedad plural®? Quisiera restringir esta pregunta al 4m-
bito de la filosofia politica, ya que es en este contexto donde la pregunta
por la justicia en la sociedad contempordnea ha vuelto a lanzarse, en
especial después de la publicacién de la Zeoria de la Justicia por parte de
John Rawls en 1971%. Distintos autores han tomado diversas posturas

80 Cfr. «Documento de Medellin», Promocién humana. 1. Justicia. En Las cinco

Conferencias Generales del Episcopado Latinoamericano, Consejo Episcopal Latino-
americano (CELAM) (Bogotd: San Pablo, 2014), 87-97; Escriben los obispos lati-
noamericanos en el «Documento de Aparecida», (2007) en el nimero 385 que “se
requiere que las obras de misericordia estén acompafadas por la busqueda de una
verdadera justicia social”, cfr. «Documento de Aparecidar. En Las cinco Conferen-
cias Generales, 385.

81 Cfr. Eugenio Alburquerque, Moral social cristiana (Madrid: San Pablo, 2006), 164-

188; José Ignacio Calleja, Misericordia, caridad y justicia social. Perspectivas y acentos

(Espafia: Sal Terrae, 2016), 21-24.

Cfr. Jiirgen Habermas y Joseph Ratzinger, Entre razdn y religion. Dialéctica de la

secularizacion (México: Fondo de Cultura Econémica, 2008), 32-33.

Cfr. Matthew T. Eggemeier, «A post-secular modernity? Jurgen Habermas, Joseph

Ratzinger, and Johann Baptist Metz on religion, reason, and politics», The Heyth-

rop Journal 53, n.° 3 (2012): 453-466.

84 Cfr. John Rawls, A theory of Justice (Cambridge: Harvard University Press, 1971).

82

83



64 | Cristidn Hodge

sobre la teorfa de la justicia propuesta por este autor®. Para hacer esta
reflexién quisiera basarme en dos autores: Amartya Sen y Nancy Fraser.
Un hombre y una mujer que reflejan una paridad participativa®.

2. EL DEBATE SOBRE LA JUSTICIA SOCIAL

2.1. Amartya Sen y su nocién de injusticias remediables

Amartya Sen* nacié en la India y ha sido profesor en la Universidad
de Harvard, recibié el Nobel de Economia en 1998 por sus contribu-
ciones a la economia del bienestar y sus aportes tedricos para entender
los mecanismos econémicos que provocan las hambrunas. Durante estos
tltimos afos sus publicaciones han mostrado un creciente interés sobre
la relacién entre ética y economia®®. Por otra parte, Amartya Sen junto
a Martha Nussbaum han elaborado una propuesta tedrica en orden a la
medicién de la calidad de vida y la construccién de politicas publicas,
nos referimos al enfoque de las capacidades humanas que estd a la base del
Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD).

Amartya Sen publicé “Idea de la justicia”en 2009. En su Prefacio este
autor constata que muchos buscan eliminar las injusticias notorias en la
medida de sus capacidades. Para esto hay que identificar la injusticia re-
parable y se necesita un trabajo teérico que implique preguntarse qué se
entiende por justicia. El filésofo bengali se pregunta: “;Cudl es el papel
de la racionalidad y la razonabilidad en la comprensién de la justicia?”®.

8 Cfr. Roberto Gargarella, Las Teorias de la Justicia después de Rawls. Un breve manual
de filosofia politica (Paidés, Barcelona 1999); José Luis Soto Soto, «El debate actual
sobre la justicia», Proyeccidn: Teologia y mundo actual 260 (enero-marzo 2016):
83-98.

8 Cfr. Nancy Fraser y Axel Honneth, Redistribution Or Recognition?: A Political-phil-

osophical Exchange (London: Verso, 2003), 36.

Lo que se expone a continuacién es parte del proyecto de investigacién para Fon-

decyt de iniciacién 2016 titulado “La idea de justicia en Amartya Sen: convergen-

cias con la ética social cristiana”. Proyecto presentado, pero no adjudicado.

Entre sus trabajos destacan: Amartya Sen, Desarrollo y libertad (Buenos Aires: Pla-

neta, 2000); id., Sobre ética y economia, 2.a ed. (Madrid: Alianza, 1989, reimpre-

sién 2003); id., El valor de la democracia (Barcelona: El viejo topo, 2000); e id.,

Primero la gente (Barcelona: Deusto, 2008).

8 Sen, La idea de Justicia, 12.

87

88



;Qué lugar para la teologfa en el debate sobre la justicia? | 65

Aqui encontramos un primer punto que quisiera destacar, el de su con-
fianza en la 7azén como instrumento en la bisqueda de la justicia en las
sociedades contempordneas. Sen confia en que es a través de un escru-
tinio razonable que se hace posible avanzar hacia sociedades mds justas.
En ese sentido se inscribe en la senda de los tltimos escritos de ]J. Rawls
que hablan de una razén publica® y de J. Habermas que afirma la posi-
bilidad de dialogar con argumentos de la razén en el espacio publico?".

Amartya Sen sostiene que:

“El didlogo y la comunicacién no solo son parte del tema de la teorfa
de la justicia [...] También sucede que la naturaleza, la fortaleza y el
alcance de las teorfas propuestas dependen de los aportes de la discu-
sién y del discurso™.

Es aqui, en esta conflanza en la razén y en el escrutinio razonable
donde se abre una puerta para que la teologfa, asi como cualquier disci-
plina humana, participe del debate sobre justicia social.

Un segundo aspecto que quisiera enfatizar del autor al cual nos abo-
camos es la compleja relacién entre instituciones y personas a la hora de
discutir sobre la justicia social. Sen se distancia de lo que denomina “ins-
titucionalismo trascendental” y polemiza con su amigo y colega J. Rawls
en este punto. Sen critica que la teorfa de la justicia de Rawls proponga
unos principios de justicia que estarfan en todas las sociedades como una
estructura bdsica que asegura instituciones “perfectamente” justas (como
la Constitucién Politica por ejemplo). El enfoque de Amartya Sen apun-
ta a ciertos principios de justicia en funcién de las vidas y las libertades
de las personas mds que en funcién de las instituciones, que serfa la
propuesta de John Rawls. De todos modos, Sen reconoce la importancia
de las instituciones en la empresa de avanzar hacia sociedades mds jus-
tas. Lo que las comunidades politicas buscan es una justicia realizable,
mds que instituciones justas en un esquema trascendental perfecto. Al
respecto sefiala:

“Si tratamos de lidiar con las injusticias en el mundo en que vivimos,
con una combinacién de lagunas institucionales e inadecuaciones de

%0 Luis Villavicencio Miranda, «Algunas criticas a la idea de razén publica rawlsianay,

Revista de Derecho de la Pontificia Universidad Catélica de Valparaiso (Valparaiso)
32, n.° 1 (2009): 533-557.

Cfr. Habermas y Ratzinger, Entre razén y religion, 32-33.

92 Sen, La idea de Justicia, 119.

91



66 | Cristian Hodge

los comportamientos, también tenemos que pensar acerca de cémo
deben establecerse las instituciones aqui y ahora para promover la
justicia a través del mejoramiento de las libertades y el bienestar de
las personas que viven y que no estardn mafana’®’.

Aqui también hay un espacio para la teologfa, y mds especificamente
para la teologfa moral social que reflexiona acerca de la importancia
tanto de la transformacién personal hacia la justicia como de la transfor-
macién estructural, es decir, el cambio institucional. En atencién a las
reflexiones que haremos mds adelante, sefalemos desde ya que en este
aspecto es interesante la evolucién del pensamiento de san Alberto Hur-
tado, quien partiendo desde un énfasis en la transformacién personal,
llegard a dar mucha importancia a la transformacién de las instituciones
y de las estructuras, sin descuidar la dimensién individual ya sefialada.
Tanto la reforma de las personas como la reforma de las instituciones
son necesarias para la bisqueda de una sociedad mds justa®.

2.2. Nancy Fraser y su propuesta de justicia social como paridad
participativa

En otro 4mbito, el de la tradicién de la teorfa social critica, los autores
Nancy Fraser y Axel Honneth han entrado al debate sobre cémo com-
prender la justicia social, preguntdndose si es mejor entenderla como
redistribucién y/o como reconocimiento”. Nancy Fraser —prominen-
te intelectual feminista estadounidense, profesora en The New School
University de Nueva York— postula que se debe integrar tanto la redis-
tribucidn como el reconocimiento en un solo enfoque de la justicia social,
que abarque, por una parte, la redistribucién de los bienes econémicos, y
por otra, el reconocimiento cultural para aquellas minorias que perciben
como no valorada su identidad en la sociedad. Analizando ejemplos con-
tempordneos, esta autora habla de las luchas por el reconocimiento de
las minorfas raciales y sexuales”. Nancy Fraser postula una justicia social
como paridad participativa y explica que la justicia exige unos acuerdos
que permitan que todos los miembros de la sociedad interactden en pie

% Sen, La idea de Justicia, 111.

%4 Cfr. Samuel Ferndndez, «;Reformar al individuo o reformar la sociedad? Un punto
central en el desarrollo cronoldgico del pensamiento social de San Alberto Hurta-
do», Teologia y Vida 49, n.° 3 (2008): 515-544.

Cfr. Fraser y Honneth, Redistribution Or Recognition?

% Cfr. ibid., 14-15.

95



;Qué lugar para la teologfa en el debate sobre la justicia? | 67

de igualdad. Por una parte, la filésofa afirma la necesidad de que exista
una distribucién de los recursos materiales que garantice la indepen-
dencia y la voz de todos los participantes, y por otra, se requieren unos
patrones institucionalizados de valor cultural que expresen el mismo res-
peto por todos los participantes y garanticen igualdad de oportunidades
en la estimacidn social. Por su parte, Axel Honneth defiende su tesis que
la justicia social se comprende actualmente solo desde el reconocimiento.
No ahondaremos mds en este autor, dado que en nuestra argumentacién
nos centraremos en los argumentos de Fraser.

3. EsBOZO DE UNA RESPUESTA: HACIA UNA NOCION DE JUSTICIA
MEDIOAMBIENTAL-SOCIAL

Acogiendo formalmente los postulados de Amartya Sen y Nancy Fra-
ser me parece encontrar cuatro espacios para que la zeologia participe del
debate por la justicia social: el del escrutinio razonable, el de personas e
instituciones, el de la redistribucién y el del reconocimiento.

3.1. El escrutinio razonado

El papa Francisco, con la publicacién de Laudato si’, ha mostrado
cémo se puede participar en el debate por la justicia social desde con-
vicciones creyentes. En su caso la puerta de entrada es mostrarnos que la
crisis socio-ambiental debe incluir un didlogo a todo nivel para encon-
trar caminos de solucién. No es arbitrario pensar que estamos en pre-
sencia —metodolégicamente hablando— del escrutinio razonable del que
hablaba Amartya Sen. La justicia climdtica, la justicia medio-ambiental,
la justicia intergeneracional estdn hoy al centro de la discusién y la zeo-
logia quiere ser una interlocutora vilida. Me parece que los encuentros
al interior de nuestra Universidad, el dltimo Congreso Social realizado
el afo recién pasado, y sobre todo nuestros Coloquios del Programa de
“Teologfa, Etica y Economia” del 2016 muestran que se pueden dar
estos espacios para el escrutinio razonado, donde la teologfa ha partici-
pado con los argumentos que, por ejemplo, propone el papa Francisco
en Laudato si.

3.2. Sobre personas e instituciones

También Latinoamérica ha contado con figuras de renombre en la
reflexién sobre la justicia social. Antes que lo hicieran los tedlogos de la



68 | Cristian Hodge

liberacién, ya Alberto Hurtado no solo habia dedicado su vida a la pro-
mocién de la justicia social, sino también reflexiond criticamente sobre
diversos tépicos que le conciernen”. Mds de una vez Hurtado afirmard
que los tres principios de su moral social son la justicia, la caridad y el
bien comun.

Siguiendo a Isidro Gandia SJ, Alberto Hurtado definié la justicia so-
cial como “aquella virtud por la que la sociedad, por si o por sus miem-
bros, satisface el derecho de todo hombre a lo que le es debido por su

dignidad de persona humana™®.

Esta definicién resulta muy esclarecedora para la teologia moral so-
cial. Por una parte, comprende que la justicia social es responsabilidad
de la sociedad entera —hoy se explicitarfa que es obligacién del Estado
y de la sociedad civil- pero también de cada uno de los miembros de la
sociedad, es decir de los ciudadanos y de las organizaciones sociales que
buscan una sociedad mds justa. Por otra parte, amplia el horizonte de los
derechos humanos a lo que se le debe a todo ser humano por la dignidad
de la persona. La justicia social se vincula de este modo con el concepto
de persona humana, que ha tenido un notable desarrollo en el personalis-
mo filoséfico” y el personalismo teoldgico del siglo XX. Para la teologfa
moral, el fundamento de la dignidad de la persona humana estd en haber
sido creada “a imagen de Dios™®. J. Habermas reconoce aqui un aporte
del cristianismo al concepto de dignidad de la persona en Occidente'".

Mientras Amartya Sen apunta a realizaciones que avancen hacia una
justicia social y no pone tanto su acento en la bisqueda de institucio-
nes perfectamente justas, Alberto Hurtado postulard que son tanto las
personas como las instituciones las que se deben transformar para alcan-
zar nuevos niveles de justicia social. Alberto Hurtado le otorga mucha
importancia al cambio de estructuras y se pueden encontrar numerosos
textos donde el jesuita chileno vincula la nocién justicia social con aque-
lla de reforma estructural: respecto de los derechos de los trabajadores

7 Juan Ochagavia, «El talante intelectual de Alberto Hurtado», 7eologia y Vida 57,
n.° 3 (2016): 387-396.

% Alberto Hurtado, Moral Social (Santiago: Ediciones Universidad Catélica, 2004),

218.

Emmanuel Mounier, Jacques Maritain, Karol Wojtyla, entre otros.

100 Cfr. Gn 1, 26.

101 Cfr. Habermas y Ratzinger, Entre razén y religion, 28.

99



;Qué lugar para la teologfa en el debate sobre la justicia? | 69

y la importancia de los sindicatos'®, respecto de una nueva visién de
la empresa y respecto de la relevancia de cambiar las leyes para que la
sociedad sea mds justa.

Por tanto son las personas “y” las instituciones las que deben avanzar
hacia la justicia social. La reflexién moral cristiana se encargard de hacer
incapié en la necesaria conjuncién que los desafios de justicia deman-
h 1 que los desafios de just d
an, son las personas v las instituciones las que hacen avanzar la justicia.
d 1 yl tit las que h la just

3.3 Justicia como redistribucién

Nancy Fraser postula que, junto a las luchas por el reconocimiento
cultural, la necesidad de una redistribucién justa sigue ocupando un
lugar importante en los movimientos sociales contempordneos.

Ya en 1952 san Alberto Hurtado tiene claro que la participacién por
una redistribucién justa pasa entre otras cosas por la bisqueda de un
salario justo:

“Estas exigencias del bien comdn imponen una sabia politica de los
salarios que tenga en cuenta los elementos solidarios de la sociedad.
No ha de olvidarse que el salario es uno de los mayores canales por
los que se distribuye la riqueza: por tanto, en su determinacién, de-
ben respetarse las normas de la justicia social, a fin de que todos los
miembros de la sociedad participen de los bienes producidos™®.

Ademids de lo anterior, teniendo una experiencia directa de la preca-
riedad de la vida de los trabajadores, llega a afirmar que la justicia social
reclama entre otras cosas que “la propiedad sea accesible a todos™'".

El padre Hurtado alude a la justicia social en la seccién de su libro
“Moral Social” que dedica a la propiedad al servicio del hombre'?”, cuyas
ideas ya estdn presentes en su Conferencia de Cochabamba en Bolivia
(afio 1950). Sobre la distribucién de los bienes escribe:

102 “Sin justicia social no puede existir democracia integral. El sindicato estd llamado

a luchar por un orden de justicia social. Habrd justicia social cuando sea el bien
comun y no el interés particular el que regule la distribucién de los bienes” (Alberto
Hurtado, Moral Social, 279).

195 Alberto Hurtado, Moral Social, 247.

104 Tbid., 218.

195 Ibid., 205-206.



70 | Cristién Hodge

“A la luz de la justicia social no puede, pues, consolidarse un orden
juridico que permita paises de alto standard de vida, a costa del bajo
standard de vida de otros menos afortunados: a éstos habrd que capa-
citarlos por la cultura e instruccién técnica para que puedan obtener
al menos el minimum de bienes que requiere la dignidad de la per-

sona humana”'?°,

Respecto de la distribucién de los bienes reconoce que siempre habrd
esigualdades, sin embargo, se debe evitar aquel grado de acumulacién
desigualdad barg debe evitar aquel grado d 1
que impide que todos alcancen una vida digna de la persona humana:

“En la posesién de los bienes habrd siempre desigualdades debidas
a las diferencias de talento, de esfuerzo, etc. Un igualitarismo total
resulta absurdo; pero, por otra parte, no puede aceptarse tal acumu-
lacién de bienes que al concentrarse en pocas manos dejen imposi-
bilitados a los mds para obtener con un justo esfuerzo la parte que
necesitan”'"’.

Es interesante constatar en el jesuita chileno una posicién que se aleja
de un igualitarismo radical. La cita anterior muestra que su pensamiento
se orienta mds hacia una redistribucién equitativa que a una igualitaria
total.

Al concluir esta seccién esperamos haber mostrado razonadamente
que en el tema de la redistribucién la teologfa estd en grado de entrar al
debate por la busqueda de la justicia social, desde una justicia distribu-
tiva que supone el principio del destino universal de los bienes, parte de
la doctrina social de la Iglesia.

3.4.1A JUSTICIA SOCIAL COMO LUCHA POR EL RECONOCIMIENTO CULTURAL

Respecto de la propuesta de Nancy Fraser sobre una justicia social
como reconocimiento en el dmbito cultural, esta pretende ser neutra en
las luchas de las minorfas. Sobre esta neutralidad la critica le viene desde
el mismo debate con Axel Honneth, quien afirma que no se puede acep-
tar cualquier lucha por reconocimiento sin una valoracién ética de estas

1% Tbid., 206.

197 Ibid., 206. “Todo cuanto contribuya al bien comun, a la realizacién de la justicia
social mediante una mds equitativa distribucién de las rentas, un mejor standard de
vida para el pueblo, la construccién de habitaciones populares, cajas de compensa-

cién para establecer salario familiar, etc., todo esto es la realizacién de la funcién
social de la propiedad” (Alberto Hurtado, Moral Social, 325).



;Qué lugar para la teologfa en el debate sobre la justicia? | 71

luchas, como por ejemplo los neonazis. En el caso de la teologia moral
esta valoracién ética proviene de la antropologia cristiana, una visién
del ser humano desde la revelacién cristiana en didlogo con la razén. La
teologia moral social no supone una ética de minimos al estilo de Adela
Cortina, sino de una antropologia cristiana que supone una visién inte-
gral de la persona humana. Aqui habrd que encontrar espacios para un
didlogo respetuoso con las distintas visiones de mundo y concepciones
de vida buena que tienen los ciudadanos y sus distintas asociaciones.

A MODO DE CONCLUSION

En el presente texto hemos problematizado las posibilidades para la
teologia de debatir sobre justicia social y hemos esbozado algunos espa-
cios donde puede hacerlo como son el escrutinio razonable, la importan-
cia tanto de personas como instituciones, y la justicia social entendida
como redistribucién y reconocimiento.

La teologfa en la buisqueda de una justicia medioambiental y social
participa mediante el didlogo, a todo nivel como afirma Laudato si’. En la
universidad mediante la interdisciplina, en el espacio pablico mediante
el escrutinio razonado. La teologia en su dmbito de moral social participa
del debate sobre la justicia en la sociedad, proponiendo una visién del
ser humano, una antropologia relacional de aquel que ha sido creado a
imagen de Dios; y como ética social cristiana que busca contribuir a la
transformacién de las instituciones para hacerlas mds justas. La teologfa
moral social también contribuye en la reflexién y en la praxis para una
distribucidn mds justa de los bienes, de la propiedad y de los cargos y
beneficios en una sociedad. Por tltimo, la teologia aporta en los debates
por una sociedad justa, mediante el reconocimiento de aquellos que se ex-
perimentan vulnerados en sus derechos, y al mismo tiempo que dialoga
en la perspectiva de una antropologia cristiana que busca humanizar las
relaciones sociales.






II. Interdisciplina en ejercicio






| 75

El papel de la religién en la esfera piiblica. Aportes de John Rawls

Gustavo Monzién

1. INTRODUCCION

Una de las principales problemdticas que se le presentan a la filosofia
politica contempordnea, es la pregunta respecto al papel que ocupa la
religién en la esfera publica. En ese sentido, dicha preocupacién adviene
a partir de constatar el pluralismo religioso existente al interior de nues-
tras sociedades, lo cual conlleva una serie de desacuerdos respecto a lo
que puede ser considerado como vida buena.

Dado este panorama, en el cual no es posible una dnica nocién nor-
mativa de lo que es la vida buena, se recurre a la nocién de justicia como
una base comdn que permita organizar la vida en comuin asegurando
la distribucién de derechos y obligaciones al interior de la comunidad
moral. En esta distribucién se intenta dejar de lado las visiones propias
de las “doctrinas comprehensivas”, al decir de Rawls, para centrarse ex-
clusivamente en aquello que se debe tener como obligatorio fruto del
acuerdo entre individuos racionales y libres que se mueven de acuerdo
a su interés personal. Sin embargo, a medida que evoluciona este para-
digma de la filosofia politica, la pregunta por la religién vuelve a tener
vigencia, en la medida que se le presentan algunas aporias a las teorfas
de la justicia.

A continuacidn, presentaremos la lectura de John Rawls sobre la rela-
cién entre religién y sociedad a partir de su obra “Teorfa de la Justicia”'*®
y las revisiones que realiza en dos obras posteriores, “Liberalismo

1% John Rawls, Theory of Justice (Cambridge: President and Fellows of Harvard,
1971).



76 | Gustavo Monzén

Politico”® y “Una Revisién de la Idea de Razén Publica”!'. En este
itinerario intelectual, el filésofo de Harvard, va evolucionando desde un
rechazo a la inclusién de elementos religiosos hasta llegar a considerar
que la inclusién de los mismos es importante en el fortalecimiento de
la cultura politica publica. En esa linea, el reconocimiento por parte de
nuestro autor de la “evolucién doctrinal” de la Iglesia nos abre a nuevas
posibilidades para el aporte de la ética social cristiana a los debates éticos
de una sociedad plural.

2. TEORIA DE LA JUSTICIA

En “Teorfa de la Justicia’, Rawls se va a enfrentar al problema de
cémo aplicar la justicia para poder legitimar los drdenes politicos. En ese
sentido, parte de la idea que la justicia estd encargada de distribuir los
bienes sociales primarios considerando las dificultades prdcticas para rea-
lizar dicha distribucién. Esta asignacién no es automdtica ni natural,
sino que exige una serie de arreglos y acuerdos para ser efectiva. Mds
que lograr la salida de un estado previo, su preocupacién consiste en
encontrar un procedimiento para lograr la distribucidn mds racional de
los recursos. Para eso, toma como punto de partida la idea de justicia
como imparcialidad''. Con este fin intenta construir una “concepcién
de la misma que considera que la existencia de diferencias profundas e
irresolubles en materia de importancia fundamental son una condicién
permanente de la vida humana’''*. En esa linea, el tratar de elaborar una
concepcidn politica de la justicia, coherentemente formulada y razona-
ble, implica que debe estar de acuerdo con nuestras convicciones mds
profundas acerca de la justicia.

La teorfa de Rawls contiene una concepcion de la justicia social enten-
dida como un conjunto coherente y articulado de normas y arreglos insti-
tucionales. Al construir dicha concepcidn, la teorfa rawlsiana se inserta
dentro del campo de la ética normativa en la medida que indica ;cdmo

199" John Rawls, Political liberalism (New York: Columbia University Press, 1993).
19 John Rawls, El derecho de gentes y “una revision de la idea de razén piiblica” (Madrid:
Paidés, 2001).
' Rawls, Theory of Justice, 17.
12 John Rawls, «Kantian Constructivism in Moral Theory», The Journal of Philosophy
77 (1980): 561.

1



El papel de la religién en la esfera publica. | 77

debe ser una sociedad justa? De esa manera, el cardcter racional de su
planteamiento consiste en la capacidad de establecer un acuerdo acerca
de cémo queremos vivir en sociedad, mediante un determinado proce-
dimiento, para lo cual se efectiia una reinterpretacién de la teoria del

contrato social propia de los siglos XVII y XVIII.

Como menciondbamos anteriormente, la intuicién de base que ha
incorporado el procedimiento es denominada justicia como equidad.
Mediante dicho procedimiento los principios de la justicia razonables y
bien fundados son aquellos que serdn acordados por individuos racionales,
libres ¢ iguales, los cuales estdn destinados a proteger sus intereses, al
mismo tiempo que serdn colocados en una situacién equitativa: la posi-
cion original. En la misma, se encuentran las partes en una situacién en
la cual deben optar entre principios alternativos de justicia atendiendo la
forma en la cual pueden afectar a sus propios intereses ignorando cudles son
aquellos que poseen en la vida corriente mds alld de la posicién original.
Asi, Rawls plantea la fundamentacién de los principios de la justicia social
en términos de una eleccién racional mediante la utilizacién de este velo
de la ignorancia, que pretende asegurar que los participantes adopten un
punto de vista universal, siendo capaces de elegir principios que atiendan
al interés universal.

Mediante este acuerdo los principios correctos serdn aquellos que las
distintas partes acuerdan en dicho procedimiento. Por tanto, queda deli-
neado el objetivo de la Teoria de la Justicia, que representa un intento de
construir las bases de un acuerdo entre los ciudadanos por intermedio del
ejercicio piiblico de la razdn. A través de la fundamentacién contractualis-
ta, los principios que emanan de dicho procedimiento son el resultado de
los acuerdos de personas moralmente libres e iguales. Dichos principios se
presentan como criterio para juzgar la forma en las cuales las institucio-
nes son capaces de realizar la correcta distribucion de bienes entre sujetos
determinados.

El centro de la discusién de Rawls es establecer los criterios para el
desarrollo de una sociedad justa. En esa linea la idea regulativa del velo
de la ignorancia quiere asegurar la imparcialidad y llegar a un consenso
que, asegurados en los principios liberales, reconozca el pluralismo de
la sociedad. Sin embargo, la neutralidad del velo de la ignorancia, no es



78 | Gustavo Monzén

un rechazo a lo religioso sino un aseguramiento de las condiciones de
neutralidad'®.

3. LA RAZON PUBLICA COMO CONDITIO SINE-QUA-NON DE LA DEMOCRACIA
CONSTITUCIONAL

En el ano 1993 Rawls presenta su obra Liberalismo Politico que surge
de la reformulacidn tras los debates que se generan a partir de su Zeoria
de la Justicia. Este texto, representa un “giro hermenéutico en la medida
que pasa de una racionalidad universal y ahistérica al reconocimiento de
que la racionalidad estd siempre embebida en comprensiones y contex-

tos culturales contingentes™ .

Luego de dialogar con sus criticos, que van desde el marxismo anali-
tico hasta los libertarios, pasando por los republicanos, comunitaristas y
feministas, nuestro autor sigue con su intuicién de presentar la justicia
como primera virtud de las instituciones sociales. Ante las diferentes po-
siciones criticas, Rawls define como problema central del modelo liberal
y por tanto de esta obra, la pregunta: “;cémo es posible que exista una
sociedad justa y estable de ciudadanos libres e iguales, divididos en dife-
rentes doctrinas religiosas, filos6ficas y morales que son racionales?”'".

Para Rawls, lo central del liberalismo politico es buscar “una concep-
cién politica de la justicia basada en un consenso superpuesto (overlap-
ping consensus) que regula las diferentes doctrinas filoséficas, religio-
sas y morales”. Este consenso supone un “régimen de democracia
constitucional en el cual los individuos tienen capacidad de realizar
acuerdos sobre las diferentes concepciones de justicia”''’. En dicho
ordenamiento la idea de razén piblica es la piedra angular de la de-
mocracia constitucional, ya que “a través de ella se establecen los prin-

11

[y

Gonzalo Villagrdn, «La relacién religion-sociedad en John Rawls, ‘Una compa-
racién con la doctrina del Concilio Vaticano 1I'», Revista de Fomento Social 66
(2011): 652.

Julio Luis Martinez Martinez, «Debate con John Rawls: Sobre el contenido de la
libertad religiosa», Iglesia Viva 213 (2003): 91.

Rawls, Political liberalism, xxv.

16 Tbid., 39.

117 1bid., xxv.

114

115



El papel de la religién en la esfera publica. | 79

cipios de justicia que definen una sociedad bien ordenada'®. Con
esta base, “los ciudadanos libres e iguales pueden establecer, a partir
de la diversidad de doctrinas, una cultura publica”". Sin embargo,
en este planteo de Rawls todavia no hay espacio para las razones re-
ligiosas, ellas forman las “razones no publicas™?. Definirlas como
“no publicas” no es equivalente a afirmar que son “razones privadas”,
sino que consisten en los argumentos de las distintas organizaciones
que forman la sociedad (universidades, clubes deportivos, sindicatos,
gremios empresariales, iglesias, etc.) y que forman la cultura de base
(background culture). Si bien no forman parte de la cultura politica
publica, son el punto de partida desde donde se dialoga para estable-

cer los principios de justicia de la sociedad bien ordenada™’.

En Political Liberalism, Rawls sigue interrogdndose acerca de cémo
lograr la estabilidad social. Sin embargo, en esta obra se hace mds
evidente la idea de pluralismo, con su correspondiente diversidad
de puntos de vista acerca de cémo lograr el objetivo senalado. Esto
hace que las distintas nociones éticas de los grupos que conforman
la sociedad tengan que someterse al ejercicio de la razén publica,
aceptando que la idea de justicia es un minimo aceptable desde el
cual acordar la distribucién de deberes y derechos al interior de la
sociedad. La preocupacién de Rawls sigue siendo la elaboracién de
un instrumental teérico que ayude a mantener la estabilidad social y
asegurar la cooperacion al interior de la sociedad mediante el estableci-
miento de los principios que la aseguren, por lo cual en la medida que
dichos principios incorporen mayor pluralidad de puntos de vista,
como por ejemplo los que emanan de la religién, tendrdn una mayor
adhesién por parte de los ciudadanos. Segtin nuestra lectura del plan-
teamiento rawlsiano, el objetivo de la democracia constitucional no
estd en marginar las posturas religiosas en el establecimiento de los
principios de justicia, sino asegurar que las mismas se enmarquen en
un ejercicio de la razén publica y confien en que la idea de justicia es
un valor fundamental para la estabilidad de la sociedad.

118
119
120
121

Ibid., 224-225.
Ibid., 214-217.
Ibid., 220.
Ibid., 216.



80 | Gustavo Monzén

4. LA RAZON PUBLICA REVISITADA

En su ultima obra, Rawls va a desarrollar la idea de que la razdn
piblica es la nocién de base para la estabilidad social. Como pudimos
desarrollar en los apartados anteriores, para nuestro filésofo; la estabili-
dad social que garantiza la equidad, se da a partir del establecimiento de
una estructura bdsica que siga los principios de justicia acordados por
individuos razonables y racionales que tienen una pluralidad de puntos
de vista sobre cémo organizar la sociedad. Esta estabilidad, genera una
especie de solidaridad social afirmada en el consenso de los ciudadanos que,
a partir de sus diferentes puntos de vista desean mantener una sociedad
justa. En La idea de razén piiblica revisitada, partiendo de este supuesto,
el autor desarrollard la forma en que estos diversos puntos de vista, por
ejemplo el religioso, pueden ser incorporados en la razén publica.

En primer lugar, Rawls plantea que la idea de razén piiblica especifica
lo propio del universo de valores del modelo liberal'®. En ese sentido,
considera que “la verdad absoluta en politica es incompatible con la ciu-
dadanfa democrdtica y la idea de ley legitima®'*. En segundo lugar, no
existe una identidad entre la razdén secular y la razén publica, ya que “la
razén secular tiene que ver con la argumentacién formulada en términos
de las doctrinas generales no religiosas (...) [mientras que] el contenido
de la razén publica viene dado por los principios y valores de la fami-
lia de concepciones liberales de justicia’'?*. En tercer lugar, el compro-
miso con la razén piblica no implica la renuncia a la postura religiosa
propia, sino el “apelar a una de las concepciones politicas (liberal), a sus
ideales y principios, criterios y valores cuando se debaten cuestiones politicas
fundamentales™. En cuarto lugar, Rawls se pregunta “;cémo es posi-
ble que los creyentes apoyen un régimen constitucional incluso cuando
sus doctrinas globales tal vez no prosperen e incluso declinen?”'?*. Ante
este problema, nuestro autor sostiene que “la respuesta reside en que las
doctrinas religiosas y no religiosas comprendan y acepten que la dnica
manera justa de asegurar la libertad de sus partidarios en armonia con
las libertades iguales de otros ciudadanos libres e iguales es apoyar una

122 Rawls, El derecho de gentes, 162.
125 1bid., 162.

124 Tbid., 167-168.

125 Tbid., 168.

126 Tbid., 168.



El papel de la religién en la esfera publica. | 81

democracia constitucional razonable”!?

. En esa linea, Rawls afirma que
“al brindar dicho apoyo, una doctrina religiosa puede decir que esos son
los limites que Dios fija a nuestra libertad; una doctrina no religiosa se
expresard de otra manera (...) en cualquier caso estas doctrinas muestran
en distinta forma cémo la libertad de conciencia y el principio de tole-
rancia pueden convivir con la justicia igual para todos los ciudadanos en

una razonable sociedad democritica'?.

De esta manera, en el debate politico las doctrinas generales de
comprensién de la sociedad, deben utilizar las razones politicas ade-
cuadas para la sustentacién. En ese sentido, realizan la denominada
“estipulacién”'?, es decir, dan razones politicas adecuadas desde las cua-
les sustentan su participacién en la cultura politica publica aportando al
consenso superpuesto.

Para Rawls la estipulacién es fruto de la buena fe de los participantes
en la cultura politica publica. Es decir, “no existen reglas preestablecidas
ni restricciones para la expresién de las doctrinas religiosas o seculares
que sustentan los modos de vida”'*’. La expresién de las mismas al in-
terior de la cultura politica puablica, “fortalece los lazos de amistad civica
en cuanto a través de dichas doctrinas, la participacién en la cultura

politica publica tiene fuerza y vigor”"'.

Fruto de su didlogo con diferentes autores catélicos, especialmente el
jesuita David Hollenbach del Boston College, quien lo introduce en el
pensamiento de John Courtney Murray, Rawls se interioriza de la decla-
racién conciliar Dignitatis Humanae. Nuestro filésofo destaca lo propio
del modelo americano en lo referente a la libertad religiosa, haciendo un
andlisis de la primera enmienda de la Constitucién de Estados Unidos.
Rawls plantea que la separacién entre la Iglesia y el Estado es positiva
pues “protege a la religién del Estado y al Estado de la religién, protege

132

a los ciudadanos de sus Iglesias y a los ciudadanos unos de otros”'?*. Para

nuestro autor, la actitud de la religidén cristiana, previa a la evolucién

27 Ibid., 175.
128 Ibid., 175.
12 Ibid., 177.
130 Ibid., 178.
B Ibid., 178.
132 Ibid., 191.



82 | Gustavo Monzdén

doctrinal de Dignitatis Humanae, ha sido de un “celo persecutorio”
que, mediante la persecucién de la herejia, las cruzadas, la Inquisicién
y las guerras de religién, ha querido dominar el espacio publico no res-
petando la libertad religiosa, ni de conciencia. Este mal ha sido similar
tanto en los catdlicos como en los protestantes.

Esta actitud que hemos descrito, plantea una serie de problemas al
modelo liberal. Sin embargo, a partir de la declaracién conciliar ante-
riormente senalada, se experimenta un cambio que es reconocido por
Rawls. De este modo es posible un didlogo entre ambos paradigmas,
pues a partir del giro conciliar:

“La Iglesia Catdlica se comprometid a respetar el principio de liber-
tad religiosa tal como se encuentra en una democracia constitucio-
nal. Declar$ que la doctrina ética descansa en la dignidad de la per-
sona humana, establecid los limites del Estado en materia religiosa y
fij6 las bases teoldgicas de la libertad de Iglesia en sus relaciones con
el mundo politico y social. Todas las personas, cualquiera sea su fe,
tienen igual derecho a la libertad religiosa™.

5. A MODO DE CONCLUSION. QPUEDE EL MODELO RAWLSIANO SER UN INSTRU-
MENTO FILOSOFICO-POLITICO PARA LA ETICA SOCIAL CRISTIANA?

El principal desafio de la ética social cristiana consiste en ser capaz de
proponer valores (justicia, solidaridad, libertad, igualdad) y discursos
que fomenten la solidaridad ciudadana. Desde el cristianismo con su
ethos de vida buena, la ética elabora criterios de juicio y discernimiento
que ayuden a legitimar las instituciones politicas, teniendo como crite-
rio dltimo el respeto y promocién de la dignidad humana. En ese senti-
do, es funcién de la Iglesia el robustecer las convicciones fundamentales,
de manera de recordar siempre en el ejercicio del poder la naturaleza de

la comunidad politica y el recto ejercicio de los poderes publicos'®.

De esta forma, partiendo del hecho que vivimos en sociedades plu-
rales, el papel de la religién es generar ideas, y darles una fuerza moti-
vadora, que ayuden a constituir un horizonte comun de valores civicos

133 Ibid., 191.

134 Tbid., 191.

195 Cfr. Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano II: documentos completos (Santa Fe de
Bogotd: San Pablo, 2000), 76.



El papel de la religién en la esfera publica. | 83

compartidos por todos los ciudadanos'*®. Por otra parte, el pluralismo
le presenta un problema a la ética social cristiana a la hora presentar sus
contenidos al interior de la discusién publica, ya que sufre al interior
de su disciplina como una especie de contradiccion entre método y conte-
nido. Por una parte, con posterioridad al Concilio Vaticano II, la ética
social cristiana ha asumido como contenido propio ciertos postulados
centrales del modelo liberal como son la dignidad de la conciencia moral
en el individuo'”’, el modelo de la democracia liberal en lo politico y
la economia de mercado como un sistema eficiente de distribucién de
los recursos'?®. Por otra parte, al formular sus juicios morales desde un
lenguaje de principios que son expresién de la verdad de la Revelacién
para la vida en comun (bien comun, destino universal de los bienes, sub-
sidiaridad, participacidn, solidaridad), la ética social cristiana los plantea
con una idea de sociedad que puede ser moldeada por la voluntad de un
legislador mayor y no por acuerdo de los ciudadanos. De esta manera,
la ética social cristiana no termina de asumir la kénosis de someterse al
tribunal de la razén publica como una doctrina comprensiva entre otras
que necesita otro modo de expresarse. A partir de esta problemdtica,
la dificultad de expresar sus juicios y aplicarlos en la formulacién de
politicas publicas no reside, a nuestro juicio, en la inviabilidad de los
principios sino en una desactualizacién de su modelo filoséfico.

En esta parte final de nuestro trabajo, reconociendo que la ensefianza
de la Iglesia se “enriquece con la evolucién del mundo moderno™* pre-
sentaremos un ¢jercicio de estipulacion de algunos principios del magiste-
rio social con categorias de la filosofia politica de Rawls.

Como formulamos al inicio de este dltimo apartado, existen algunos
puntos de convergencia que permitirian considerar la viabilidad del modelo
rawlsiano como un modelo apropiado para formular en el debate piiblico los
principios de la ética social cristiana. A continuacidn, nos centraremos en

13 David Hollenbach, The common good and Christian Ethics (Cambridge: Cambridge
University Press, 2003), 110.

Y7 Cfr. Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano II: documentos completos (Santa Fe de

Bogotd: San Pablo, 2000), 16; Dignitatis Humanae, en Concilio Vaticano II: docu-

mentos completos, 1.

138 Cfr. Papa Juan Pablo II, Centesimus Annus (Santiago: Ercilla 1991), 46.

9 Gaudium er Spes, 44.



84 | Gustavo Monzén

tres ideas de su teorfa como estipuladoras de principios de la ética social
cristiana: sociedad bien ordenada como bien comiin, individuo racional y
razonable como expresion de la participacion y la justicia como equidad
como sindnimo de solidaridad.

Con respecto a la primera idea, la intencién que traspasa toda la
obra de Rawls es lograr la estabilidad de la sociedad mediante el diseno
de instituciones justas. Este objetivo es presentado como sociedad bien
ordenada la cual estd regulada por una determinada concepcién publica
acerca de la justicia. Bajo dicho objetivo, se aseguran los principios de
justicia a partir de los cuales se disena todo el armado institucional, al
que podemos identificar con el bien comiin. Para la ética social cristiana,
este principio es el “conjunto de condiciones de la vida social que hacen
posible a las asociaciones y a cada uno de los miembros el logro mds
pleno y mds ficil de su propia perfeccién”'*’. Como podemos ver, este
principio tiene el mismo cometido que la idea de sociedad bien ordena-
da en la medida que asegura que se den las condiciones necesarias para
el desarrollo de sus miembros.

En segundo lugar, el sujeto rawlsiano es un sujeto racional, en cuanto
busca su propio interés, y razonable, en cuanto entiende que este interés
se da a través de la cooperacién social. Este hecho permite que se ejercite
la reciprocidad y la sociedad se mantenga estable con la combinacién
de la libertad y la igualdad asegurando la participacién que “se expresa,
[...] en una serie de actividades mediante las cuales el ciudadano, como
individuo o asociado a otros, directamente o por medio de los propios
representantes, contribuye a la vida cultural, econémica, politica y social

141 De esta manera, se asume

de la comunidad civil a la que pertenece”
que la sociedad implica un involucramiento por parte de los individuos, ya
que de ellos depende la estabilidad de la estructura de la sociedad y de

los acuerdos que fomenten y fortalezcan la participacién.

Por dltimo, el liberalismo rawlsiano es un representante de la corrien-
te igualitaria de esta teorfa. A diferencia de otras visiones de esta familia
ideoldgica, el filésofo de Baltimore reconoce que la libertad de todos
depende de una equitativa igualdad de oportunidadesy la solidaridad con

10 Consejo Pontificio Justicia y Paz, Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia

(Santiago: Conferencia Espiscopal de Chile, 2005) 164.
141 Tbid., 189.



El papel de la religién en la esfera publica. | 85

los miembros menos aventajados, generando estructuras de reciprocidad
que son la base de la cooperacidn social. Este concepto, a nuestro juicio
clave de béveda de la ética social cristiana manifiesta “la exigencia de
reconocer en el conjunto de los vinculos que unen a los hombres y a los
grupos sociales entre si, el espacio ofrecido a la libertad humana para
ocuparse del crecimiento comun, compartido por todos”'*.

Para finalizar, podemos plantear como interrogante si el ejercicio de
estipulacidn de los principios de la ética social cristiana, que proponemos
a partir de leer la misma bajo el prisma del enfoque de Rawls, no equiva-
le a una renuncia o deflacién del contenido de los mismos principios. A
nuestro juicio, para superar la poca influencia que tiene nuestra tradicion
de moral social en la elaboracién de las politicas piiblicas que definen a
una mejor sociedad, es necesario un esfuerzo interdisciplinario como el
que realizamos en este Coloquio. La labor de la filosofia politica, disci-
plina desde la cual realizamos este trabajo, es el revisar las mediaciones
bajo las cuales se expresan los mismos de manera de recoger los valores que
se viven en la cultura politica liberal y desde alli expresar nuestras creencias
sobre cdmo queremos vivir, de manera que puedan ser eficientes en el diseno
de una sociedad justa y equitativa.

142 Ibid., 194.






| 87

Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia

Gonzalo Edwards'™®

1. INTRODUCCION

Amartya Sen, Premio Nobel de Economia en 1998, se preocupa en
“La Idea de Justicia” de la justicia social. El libro estd dedicado a la me-
moria de John Rawls, a quien considera “el principal filésofo de nuestro

»144

tiempo”!'*, pero se aparta de él en varias cuestiones fundamentales.

La preocupacién de Sen por la justicia no es la bisqueda de una ver-
dad tedrica, como lo es para Rawls, sino que su preocupacién es ética.
Su problema de justicia no pasa por ubicar un principio de justicia so-
cialmente aceptado por todos ni un ideal de justicia que todos debemos
seguir. Su preocupacién nace simplemente de la indignacién suscitada
por la miseria de tantos seres humanos y de la necesidad de remediarla.

A pesar de las grandes diferencias con Rawls, las cuales se desarrollan
en este libro, ambos comparten la conviccién de que al Estado le corre-
ponde un rol activo en el logro de justicia social. En todo caso, quizds
lo que mds los acerca es el hecho que ambos estdn seguros de que resulta
posible usar la razén como medio para elaborar sus teorfas de la justicia.

Quizds lo mds importante de “La Idea de Justicia’ sea el cardcter
préctico de Sen, quien trata de ver la forma de solucionar los problemas
de justicia que pricticamente todos consideramos como tales, como, por
ejemplo, la esclavitud.

14 Agradezco la eficiente ayuda de Miguel de Iruarrizaga en la preparacién de este
articulo. Asimismo, agradezco los comentarios de Diego Garcfa, Cristidn Hodge y
Felipe Zurita. Los errores que subsisten son exclusivamente de mi responsabilidad.

14 Amartya Sen, La Idea de Justicia (Buenos Aires: Taurus, 2011), 81.



88 | Gonzalo Edwards

En lo que sigue, trataré ciertos elementos de “La Idea de Justicia”,
sin pretender ser exhaustivo, sino solo reflejar algunas de las ideas que
considero principales o novedosas para el didlogo entre economia, ética
y doctrina social de la Iglesia.

2. EL PROBLEMA DE LA RACIONALIDAD ECONOMICA

En general, los economistas consideran que los motivos mds relevan-
tes detrds de las acciones de las personas son los intereses personales'®.
Sen se aparta en alguna medida de esta visidn, agregando que también
existe una orientacién a actuar segtn el bienestar de la sociedad'*.

Al respecto, en todo caso, Sen distingue entre Simpatia (Sympathy) y
Compromiso (Commitment)'¥. La simpatia se refiere a la preocupacién
por los demds cuando afecta directamente al propio bienestar. Si el co-
nocimiento de la tortura de los demds te hace mal y actdas, es un caso de
simpatfa. Las acciones de este tipo podrian, en consecuencia, calificarse
como motivadas por el “interés propio”. El compromiso (commitment),
por su parte, se refiere a la preocupacién por los demds aun cuando no
afecte directamente el propio bienestar. La tortura de otro no afecta
directamente, pero el individuo considera que es mala y actda en conse-
cuencia. Las acciones de este tipo podrian calificarse como “no motiva-
das por el interés propio”.

A modo de ejemplo, para distinguir entre ambos conceptos, se podria
usar el cuidado de los animales. Simpatfa serfa cuidarlos, por ejemplo,
porque son propios y los cuido como cualquiera cuida su propiedad (en
ese sentido serfan objeto de derecho) y me conviene cuidarlos. Compro-
miso serfa, en cambio, cuidarlos porque son sujetos de derecho y hay que
hacerlo aunque “muerdan”; es decir, hay que hacerlo porque reconozco
que es lo correcto aunque no me beneficie, o incluso, me perjudique.

5 Esta serfa una posicién basada en consideraciones de cardcter positivo mds que

normativo.

16 Para un andlisis de este punto, ver Ardnzazu Albertos San José, La critica de Amar-
tya Sen a la Economia utilitarista, Cuadernos de Anuario Filoséfico n.° 86 (Pamplo-
na: Universidad de Navarra, 1999).

147 Sen, La Idea de Justicia, 326.



Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia | 89

En este punto, se hace notar que buscar el interés propio no es lo
mismo que egoismo, toda vez que por egoismo se entiende la bisqueda
ilegitima del interés propio. El no torturar a un animal por simpatia, no
significa que el individuo sea egoista cuando no tortura al animal.

Sen argumenta que entre maximizar el interés propio y el utilitaris-
mo, que optimiza el beneficio total para todas las partes, existen una va-
riedad de puntos intermedios, donde aparecen conceptos como la ética
en los negocios, la responsabilidad familiar y la conciencia de clase.

3. INSTITUCIONALISMO TRASCENDENTAL VS COMPARATISMO

Sen considera que una teorfa de la justicia debe incluir maneras de
juzgar como se reduce la injusticia y se avanza hacia la justicia. No se
debe orientar tan solo a la caracterizacién de sociedades perfectamente
justas.

En términos econdmicos, considera que nos debemos preocupar de
los mejoramientos paretianos mds que de cudl es el dptimo. En términos
figurativos, no deberfa importar tanto saber dénde estd o cémo es la cima
del Everest, sino por dénde subir. En ese sentido, Sen es marginalista.

En definitiva, Sen rechaza lo que él llama el “institucionalismo tras-
cendental” de Rawls vy opta en cambio por un enfoque “comparatista”.
y op p q p

El institucionalismo trascendental se preocupa por “identificar los es-
quemas institucionales justos para la sociedad” y “concentra su atencién

en lo que identifica como justicia perfecta”*.

Por otra parte, el comparatismo intenta realizar comparaciones par-
ciales entre sociedades que ya existen o que podrian existir.

Rawls no propone estrategias explicitas de transicién desde una socie-
dad no idealmente justa a una que si sea idealmente justa. Por otra parte,
pueden considerarse excepcionales las menciones sobre cémo actuar en
una sociedad injusta, dedicando en todo caso algunas pdginas a la des-

obediencia civil y a la objecién de conciencia'®’.

148 Tbid., 37.
"9 Cfr. John Rawls, Teoria de la justicia (México: Fondo de Cultura Econémica,

1979), Cap. VL.



90 | Gonzalo Edwards

Sen considera que el ejercicio de identificar lo que serfa una situacién
de justicia perfecta no es ni suficiente ni necesario para poder evaluar y
discriminar entre situaciones particulares.

No es suficiente, porque “la caracterizacién de justicia impecable,
incluso si tal caracterizacién pudiere surgir con claridad, no entranarfa
descripcién alguna de cémo se compararfan y graduarfan diversos cam-
bios de rumbo respecto de la impecabilidad”™".

Para ilustrar esta diferencia, Sen presenta el siguiente ejemplo: Su-
péngase un acuerdo total en que la Mona Lisa es la pintura mds bella
del mundo. Llegar a dicho acuerdo, sin embargo, no nos sirve de nada
si queremos comparar entre un retrato de Van Gogh y uno de Picasso.
Es decir, de nada sirve tener claras las instituciones ideales para lograr la
justicia perfecta si no estdn entre nuestras opciones alcanzables.

Ahora bien, el juicio de Sen es discutible. Tal como sefala Miglio-
re"!, puede tal vez no ser necesario a fin de comparar entre un Picasso y
un Van Gogh, acordar que la Mona Lisa es la pintura perfecta del mun-
do, pero sin duda puede ser dtil tener claras las razones de por qué es la
pintura perfecta ya que nos podrian servir para optar entre uno u otro.

En todo caso, hay que tener presente que no necesariamente lo mds
cercano al ideal serd lo mejor. Si por ejemplo alguien prefiere el vino
blanco al tinto, es probable que prefiera el tinto a una mezcla de los dos,
aunque esta dltima sea mds parecida al ideal.

También es importante aclarar que la critica de Sen vuelve a hacer
sentido si las razones por las cuales se elige la Mona Lisa no sirven de
criterio para comparar las otras pinturas. Por ejemplo, que sea un retra-
to femenino la razén de su perfeccién no ayudaria a elegir entre ambas
pinturas posibles.

4. PLURALIDAD IRREDUCTIBLE

La segunda critica de Sen a Rawls tiene que ver con la posibilidad
de llegar a acuerdo sobre ciertos principios de justicia. Se debe aceptar

150 Sen, La Idea de Justicia, 129.
B Ibid., 16.



Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia | 91

que muchas cuestiones de justicia comparada tienen consideraciones en
conflicto que no estdn completamente resueltas.

Argumentos razonables en direcciones opuestas pueden surgir de
personas con diversas experiencias y tradiciones, pero también pueden
emanar dentro de una sociedad determinada o incluso dentro de una
misma persona. Esto significa, en el contexto de la critica a Rawls, acep-
tar que aun detrds del velo de la ignorancia, en la posicion original, vamos
a discrepar en ciertas cosas o llegar a conclusiones distintas en cuanto a
ciertos principios"?.

A diferencia de Rawls, Sen considera poco probable que pueda al-
canzarse un acuerdo undnime sobre cudles debieran ser los principios
de justicia. Utilitaristas, igualitaristas econédmicos y libertarios suelen te-
ner criterios diferentes sobre cémo resolver estas cuestiones de modo tal
que podria “no existir [...] ninglin esquema social perfectamente justo e

identificable del cual pudiera surgir un acuerdo imparcial”'.

Para ejemplificar esto, Sen nos pone en la siguiente situacién: Ima-
ginemos que hay tres nifios, Alberto, Bernardo y Carolina, y una flauta.

Alberto dice que la flauta debiese ser para él porque es el tinico que
sabe tocarla. Los otros dos no niegan esto. Pareciera razonable dédrsela a
Alberto en este caso.

Bernardo argumenta que la flauta debiese ser suya porque es el mds
pobre de los tres (de nuevo los otros no lo niegan) y no tiene otros ju-
guetes. Pareciera 16gico ddrsela a Bernardo.

Por ultimo, Carolina arguye que la flauta es suya porque ella la hizo
(los otros no lo niegan) y que como ella la fabricd, le pertenece. De nue-
vo pareciera ser razonable ddrsela a ella.

Asi pues, dependiendo si hablamos con igualitaristas econémicos,
utilitaristas o libertarios, cada uno le va a dar la flauta a un nifo distinto.
Un utilitarista se la entregarfa a Alberto, pues es el que mayor provecho
le saca, un igualitarista se la entregarfa a Bernardo y por dltimo, alguien
que defienda la libertad y el derecho a la propiedad privada por sobre los

otros principios se la entregard a Carolina.

152 Sobre las nociones de “velo de la ignorancia” y la “posicién original”, ver Rawls,

Teoria de la justicia, Cap. 1, secc. 3 y 4.
153 Sen, La Idea de Justicia, 47.



92 | Gonzalo Edwards

Sin embargo, estas diferencias no impiden que personas que adhieren
a principios diferentes puedan coincidir en la necesidad de combatir in-
justicias flagrantes. Por ejemplo, la esclavitud es percibida como una in-
justicia intolerable. Abolirla no exige la bisqueda de un consenso sobre
cémo deberifa ser una sociedad perfectamente justa. Asi, Sen argumenta
que si desde varios puntos de vista, a través de argumentos y opiniones
diferentes se llega a un mismo diagndstico o conclusidn, esa injusticia
debe ser tratada sin necesidad de analizar cudl de los argumentos era
correcto o cudl es el orden de importancia. Cita a Lord Mansfield (ma-
gistrado britdnico), quien aconsejaba: “considere lo que usted crea que
la justicia demanda y actde en consecuencia. Pero nunca dé sus razones,
pues su decisién serd probablemente correcta, pero sus razones serdn
completamente erréneas” .

5. TRANSGRESIONES VS INSTITUCIONES

La tercera critica de Sen a Rawls es que la presencia de injusticia
remediable bien puede tener relacién con transgresiones del comporta-
miento y no con insuficiencias institucionales.

Aqui nuevamente encontramos, en el libro de Sen, un ejemplo bas-
tante simple. En el cuento Grandes Esperanzas de Charles Dickens',
Pip recuerda la coaccién violenta y caprichosa que sufrié cuando era
nifo a manos de su propia hermana. Dicha agresividad corresponde
al orden de una transgresién del comportamiento y no constituye una
recusacién de la familia como institucién. Nuevamente, las personas
pueden cometer injusticias por un actuar contra el orden establecido, sin
que esto sea culpa de las instituciones que guardan dicho orden.

Profundizando en este tema, Sen aborda una distincién cldsica en la
filosofia del derecho en la India, que son el Niti y el Nyaya'®

154 El comentario fue de William Murray, primer conde de Mansfield. Citado en:
John Campbell, The Lifes of the Chief Justices in England: From the Norman Con-
quest to the Death of Lord Mansfield, vol. II (London: John Murray, 1949-1957),
Cap. 40, 572; citado a su vez en Sen, La Idea de Justicia, 4.

155 Charles Dickens, Grandes Esperanzas (Barcelona: Circulo de Lectores, 2005); cita-
do en: Sen, La Idea de Justicia.

156 Sen, La Idea de Justicia, 51.



Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia | 93

* Niti: idoneidad de las instituciones y correccién del comportamiento.
* Nyaya: entrafia un concepto comprehensivo de la justicia realizada.

Asi, las instituciones, las reglas y la organizacién deben ser evaluadas
en una visién mds amplia de la justicia, el nyaya, ligado al mundo real
mds alld de sus instituciones. La realizacién de la justicia como nyaya
va mds alld de juzgar a las instituciones (el enfoque de Rawls) sino que
juzga a las sociedades mismas. Aun si una institucién es perfecta (niti),
se puede infringir la justicia como nyaya.

Otra forma de ver ambos conceptos se manifiesta en la frase: Fiat jus-
titia et pereat mundus™’, que se haga justicia aunque perezca el mundo.
Esta méxima corresponde al concepto de Niti, pero no se entenderia
en el concepto del Nyaya. No hace sentido en esta perspectiva compre-
hensiva de la justicia una justicia que no deja a nadie para que viva esa

justicia. Serfa una victoria pirrica.

Como ejemplo, no propuesto por Sen, se puede decir que Abra-
ham Lincoln logré aprobar la abolicién de la esclavitud, recurriendo a
la compra de senadores, ofreciéndoles trabajos cuando se acabasen sus
periodos. El problema enfrentado por Lincoln era, desde su punto de
vista, elegir entre “comprar” tres votos o tener nuevos ejércitos y mds
muertes'*®. Aqui se ve como un intento de lograr instituciones m4s jus-
tas se hace considerando un sentido mds amplio y comprehensivo de la
justicia. ;Se aplica la teorfa del mal menor? ;Es un fin que justifica los
medios? Se deja la pregunta abierta.

6. APERTURA A OTRAS VOCES (IMPARCIALIDAD “ABIERTA”)

Interesado por las relaciones de justicia en el 4dmbito internacional,
Sen rechaza el “institucionalismo trascendental” debido a que conside-
ra que este enfoque, el postular que los principios de justicia son una
creacién del pacto que origina la comunidad politica, verfa limitada su
vigencia al interior del Estado, impidiendo llevar adelante un didlogo
entre diferentes pueblos al respecto. Por ello, en lugar de la visién con-

57 Emperador Fernando I del Imperio Romano-Germdnico, siglo XV1.

158 Cfr. Charles Dana, Recollections of the Civil War (New York: D. Appleton and
Company, 1898), 176. Dana fue Ministro de Guerra adjunto (Assistant Secretary
of War) durante la administracién de Lincoln (1863-1865).



94 | Gonzalo Edwards

tractualista del “institucionalismo trascendental”, Sen acude a la idea
de “espectador imparcial” esbozada por Adam Smith'®. La idea bdsica
de Smith, aclara Amartya Sen, “se expresa como el requerimiento de
examinar la propia conducta ‘como uno imagina que la examinarfa un
espectador imparcial”'®. Smith insiste en la necesidad:

“de invocar una amplia variedad de opiniones y puntos de vista ba-
sados en diversas experiencias de cerca y de lejos, en lugar de con-
tentarse con encuentros (...) con otros que viven en el mismo medio
cultural y social, y con la misma clase de experiencias, prejuicios y

convicciones acerca de lo que es razonable y lo que no lo es”'¢.

Una vez mds vemos aqui la influencia de la cultura india en Sen, de
la cual se siente muy orgulloso. Es desde su experiencia de vivir entre
culturas diferentes, que argumenta que para llegar a una idea de justicia
no se pueden tomar solo opiniones de un lugar, o de una cultura. Nue-
vamente tomando la esclavitud como ejemplo, si le hubiésemos pregun-
tado antes de la guerra de secesién americana, solo a habitantes del sur
de Estados Unidos (inclusive a la gente de color), probablemente la gran
mayoria no se hubiese cuestionado, o no hubiese encontrado errénea o
injusta, la esclavitud. Esto ya que viven todos en un contexto donde estd
dada esa situacién. Por eso es relevante el didlogo intercultural a la hora
de proponer principios de justicia. Se necesita un espectador externo y
no solo gente que esté adentro de una realidad para juzgarla.

7. CRITICAS A LOS PRINCIPIOS DE JUSTICIA CONCLUIDOS POR RAWLS

A continuacidn, se presentan las criticas de Amartya Sen a los princi-
pios de justicia que John Rawls plantea.

7.1. Principio de Igual Libertad

La Teorfa de la Justicia de Rawls garantiza a cada individuo, en pri-
mer lugar, el goce de la libertad civil, por la que se reconoce a cada indi-
viduo, en un sentido kantiano, una esfera de autonomia lo mds amplia
posible compatible con la libertad de los otros.

159 Sen, La Idea de Justicia, 74.
160 Tbid., 151.
161 Tbid., 74.



Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia | 95

En segundo lugar, Rawls acepta también la libertad de participacién
que da fundamento a la democracia.

Rawls considera que resulta posible conciliarlas, al punto que podria-
mos considerar que la democracia constituye la mejor garantia de las
libertades individuales. Aqui hay una diferencia con Sen quien conside-
ra la democracia como un bien en si mismo y no solo como un medio.

En consonancia con los principios del liberalismo cldsico, Rawls sos-
tiene que de presentarse un conflicto, prima la libertad civil por sobre la
libertad de participacién.

Sen considera que la libertad de participacién no se debe considerar
como algo bueno porque mejore los niveles de vida o ingresos (aunque
lo haga), sino como algo bueno en si mismo.

7.2. PRINCIPIO DE LA DIFERENCIA

Rawls establece que las desigualdades econdémicas son aceptables si,
y solo si, redundan en beneficio de los individuos de la sociedad peor
posicionados, de modo tal que pueda llegarse a “una justa igualdad de
oportunidades (no solo una igualdad formal)”'®.

Un ejemplo, no propuesto por Sen, en que la desigualdad podria
mejorar a los peor posicionados podria ser cuando el gobierno tiene
que darle el presupuesto de deportes ya sea a los deportistas destacados
o a la multitud de aficionados que practican deportes. Es posible que el
gobierno haga bien en asignar la mayor proporcién del presupuesto a
los deportistas destacados si gracias a eso el pafs gana medallas olimpicas
que aumentan el bienestar de todos los chilenos. Todos nos sentimos
mejor cuando un compatriota triunfa, aun cuando nosotros no tenga-
mos nada que ver.

Por otra parte, en una situacién donde se debe repartir una rique-
za dada, por ejemplo una torta entre varios comensales, la distribucién
igualitaria es la que deja mejor al peor posicionado. Rawls, en este caso,
dividiria la torta en partes iguales.

Sin embargo, la riqueza muchas veces depende de lo que la gente
haga, y ello depende a su vez de los incentivos. En este caso, la desigual-
dad si puede dejar mejor al peor posicionado, gracias a los incentivos
que permiten mejorar a uno creando valor para toda la economia.

162 Cfr. Rawls, Teoria de la Justicia, Cap. V, secc. 43.



96 | Gonzalo Edwards

Al preocuparse solo de los peor posicionados, Rawls nos lleva a los
érdenes lexicogrificos, donde es un absoluto no empeorar al que estd
peor. Esto llevarfa, entre otras cosas, y reconociendo que se trata de un
ejemplo extremo, a preferir una accién en que se le da mucho a los mds
ricos, en perjuicio grave de los de ingreso medio, si en el proceso se les
da una migaja a los peor posicionados.

En un sentido relacionado, Rawls no da ninguna importancia a las
probabilidades o a la aversién al riesgo de los individuos. Detrds del velo
de la ignorancia, es posible que mil individuos prefieran una situacién
en que 1 de ellos recibe 1y los otros 999 reciben 100 cada uno, a una
situacién donde todos (los mil individuos) ganan 2 con certeza. En este
caso, detrds del velo de la ignorancia, es muy posible que no elegirian la
situacién que es mejor para el peor posicionado.

Aunque Rawls no desprecia los mercados, si sefiala al mismo tiempo
sus limitaciones, de modo tal que es el gobierno el que debe asegurar a
todos los miembros del contrato un minimo social. Al respecto, cabe
preguntarse qué ocurre con los derechos de quienes claramente no “fir-
man” el contrato social; por ejemplo, los delincuentes.

En relacién con el rol de los mercados, otra vez podemos ver un
contraste entre Rawls y Sen, ya que el primero considera a los mercados
como un medio, mientras que Sen los valora también porque dan liber-
tad de elegir, lo cual es un fin en si mismo.

8. PRIORIDAD LEXICOGRAFICA

Preguntdndose, por dltimo, sobre la vinculacién entre los principios
de justicia, Rawls insiste en que asi como la igual libertad civil prima
sobre la libertad de participacidn, el principio de la igual libertad tiene
una prioridad lexicogréfica'® sobre el principio de la diferencia'®.

163 Prioridad lexicogréfica se refiere a la forma de ordenar las preferencias, siguiendo

la 18gica del orden alfabético. Por ejemplo, si los derechos humanos estdn por en-

cima de la libertad de participacién como prioridad, entonces cualquier mejora en

el tratamiento de los derechos humanos serfa preferida, aun si para lograr dicha

mejora fuere necesario sacrificar la libertad de participacién. Solo se consideraria la

libertad de participacidn, si los derechos humanos estdn igualmente garantizados.
164 Se debe hacer notar, sin embargo, que Rawls admite (cfr. Rawls, Zeoria de la Justi-
cia, secc. 8.2) que la prioridad lexicogrdfica se entiende “al menos una vez que se ha
alcanzado un cierto nivel de riqueza”.



Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia | 97

De este modo, aclara, “la prioridad de la libertad significa que la liber-
tad puede ser solamente restringida a favor de la libertad en si misma”'®.

Sen invierte el orden de 7eoria de la justicia, en el cual Rawls les da el
siguiente orden lexicogréfico:

1) La libertad civil.
2) La libertad de participacidn.
3) La distribucién.

Rawls considera las libertades mds importantes que la desigualdad,
es decir, no se puede llegar a la igualdad a través de la supresién de
libertades.

En cambio Sen los ordena de la siguiente manera:
1) La distribucién.

2) La democracia o libertad de participacién.

3) Los derechos humanos.

Sobre el lugar de la distribucién en sus prioridades, Sen argumenta
que defender que tenemos obligaciones hacia los mds necesitados supo-
ne sostener, como dijéramos al comienzo, que “nuestro entendimiento
de lo justo y lo injusto en la sociedad tiene que ir mds alld de lo que
Smith llama los dictados del amor propio”'*®. En este sentido, afirma,
“no hay nada extraordinario o irracional en hacer elecciones y tomar
decisiones que excedan los estrechos limites de la bisqueda exclusiva del

interés propio™®’.

Para enfatizar atin mds esta critica a la presuncién de egoismo abso-
luto que parece dominar la teorfa econédmica prevaleciente (proveniente
de Adam Smith), Sen cuenta la siguiente historia:

“Mi difunto colega, el temible John Sparrow, antiguo responsable
del All Souls College en Oxford —ejemplifica Amartya Sen, aludien-
do a la pardbola del buen samaritano— disfrutaba diciendo que no
debemos nada a los otros si no les hemos hecho dafio y gustaba pre-
guntar si el sacerdote y el levita, al seguir su camino sin ayudar al

16 Rawls, Teoria de la Justicia, Cap. IV, secc. 39.
166 Sen, La Idea de Justicia, 228.
167 Tbid., 225.



98 | Gonzalo Edwards

hombre herido, ‘habian actuado de manera errénea’, como se supone
habitualmente.

La enfética respuesta de John Sparrow era: ‘Si, por supuesto’. El dis-
frutaba mucho al decir a una audiencia muy sorprendida (de eso se
trataba) que el levita y el sacerdote habian actuado incorrectamente
no porque deberfan haber ayudado sino porque habian cruzado la
calle con un evidente sentimiento de culpa en lugar de encarar al
herido. Deberfan haber tenido el coraje moral de pasar junto al heri-
do por el mismo lado de la via, caminando en linea recta, sin sentir
vergiienza” '8,

Sen considera, por el contrario, que nuestros deberes hacia los demds

7 7 . <7 ~ . ’

van mds alld de la obligacién de no dafiar o de los compromisos contrai-

dos mediante un contrato, debido a que los contratos establecen mini-

7 . . 7 Ve Ve .

mos, no méximos. Hay que ir mds alld de los minimos. En todo caso,

no se trata de subir los minimos. Si todo lo que debe hacerse se regulara

(es decir, incluirlo en el contrato social), posiblemente nos volverfamos
todos unos hipdcritas.

Una persona puede tener razones para sentirse obligada hacia otros
por el mero hecho de tener el poder suficiente para remediar una injus-
ticia. “A diferencia del argumento contractualista, el tema del deber u
obligacién del poder efectivo para hacer la diferencia no surge, en esa
linea de razonamiento, de la mutualidad de beneficios conjuntos a través
de la cooperacién o del compromiso hecho en algin contrato social. Se
basa mds bien en el argumento segin el cual si alguien tiene el poder de
hacer la diferencia para reducir la injusticia en el mundo, entonces hay

un fuerte y razonado argumento para hacer justamente eso”'®.

De la misma forma que previamente Sen criticaba el concepto de
hombre que solo persigue el interés personal mediante los conceptos
de simpatia y compromiso, a través de si las acciones las hacemos segtin
me traen beneficios; ahora lo hace respecto a si el deber de ejecutar
una accién para enmendar una injusticia proviene de si soy responsable
de las causas de una injusticia o (como afirma Sen) de si soy capaz de
remediarla.

18 Véase John Sparrow, 700 Much of a Good Thing (Chicago: University of Chicago
Press, 1977); citado en Sen, La ldea de Justicia, 202.
199 Sen, La Idea de Justicia, 301.



Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relacién con la justicia | 99

Ahora, es importante la relacién entre justicia y caridad. San Alberto
Hurtado decfa que la caridad comienza donde termina la justicia. Si el
otro tiene derecho a algo que le corresponde, entonces es justo dérselo.
Si alguien da mds que aquello que en justicia corresponde al otro, enton-
ces recién se hablarfa de caridad. Mientras la justicia se refiere a dar lo
que es del otro, la caridad es dar lo que es propio. San Alberto Hurtado
se referfa asf en el contexto de las relaciones laborales'”.

Sin embargo, el problema surge cuando una sociedad reconoce que
alguien tiene derecho a algo, como educacién y salud, pero no estd claro
de quién es el deber de proveerlo. Es por eso que la preocupacién por al-
canzar situaciones de justicia involucra también, tipicamente, la accién
de los gobiernos y otros actores sociales.

Para terminar esta seccidn, serfa interesante saber qué opinarfa San
Alberto de una donacién donde el que recibe tiene el derecho a ella, pero
donde el donante no es el principal responsable de proveerla. A modo
de ejemplo, cudndo una persona, ante una enfermedad de otra persona,
que no estd cubierta por los planes de salud, provee los fondos para su
tratamiento, jse trata de justicia o de caridad? Posiblemente, San Alberto
nos dirfa que se trata de una buena obra, donde se hizo justicia a través

de la caridad.

9. CONCLUSION

La preocupacién por el problema de la redistribucién lleva a Sen a
poner en cuestion la prioridad tajante que Rawls establecia del primer
principio de justicia. Se pregunta: “;Por qué cualquier violacién de la
libertad, por significativa que sea, tiene que ser invariablemente conside-
rada como mds grave para una persona o una sociedad que el sufrimien-
to del hambre, las epidemias y otras calamidades? [...]”.

Tenemos que distinguir entre dar cierta prioridad a la libertad y la
exigencia “extremista” de conceder una prioridad lexicogréfica a la liber-
tad, de suerte que consideremos que la menor ganancia de libertad —no

70 Cfr. Alberto Hurtado, Humanismo Social, ed. por Samuel Ferndndez (Santiago:
Ediciones Universidad Catdlica, 2013), Cap. V.



100 | Gonzalo Edwards

importa cudn pequefia— es razén suficiente para hacer sacrificios enor-
mes en otros bienes de una buena vida”'"".

Asimismo, se critica la prioridad lexicogrifica que Rawls da, dentro
de la distribucién, a mejorar la situacién del peor posicionado.

Finalmente, Sen critica a Rawls en su manera de concebir la justi-
cia. Sen intenta responder, seria y objetivamente, a lo siguiente: ;Qué
podemos hacer para que las sociedades sean mds justas?, en lugar de
preguntarse ;como es una sociedad perfectamente justa? Se pregunta,
scémo podemos arribar a consensos que hagan que la justicia se torne
real y visible, y no ideal o superflua? La teorfa ayuda, pero ayuda mis la

préctica, sentenciarfa Sen'”?.

Esta es, a modo de conclusién, la critica principal y central de Amar-
tya Sen a John Rawls y su Teoria de la Justicia.

1 Sen, La Idea de Justicia, 330.

172 Ver Heber Joel Joel Campos, «La justicia posible: comentario sobre The Idea
of Justice de Amartya Sen», Revista de economia institucional 13, n.° 24 (2011):
459-464.



[ 101

“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”.
Un didlogo entre la Teoria de las Capacidades y la Constitucién

Gaudium et Spes

Claudia Leal

1 INTRODUCCION

En estas pdginas nos interesa poner de manifiesto los particulares
matices que la idea de justicia social posee en dos fuentes, una filoséfica
y una teoldgica, ambas con una presencia significativa en el debate con-
tempordneo. En efecto, en el caso del enfoque de las capacidades, basta
observar el desarrollo de la discusién académica de los dltimos ahos para
constatar que la cantidad de publicaciones, congresos, tesis y articulos
que de ella se ocupan, aumenta cada dia'”®. La Gaudium er Spes (GS),
por su parte, a cincuenta anos de su promulgacién, contintda siendo
una constitucién discutida, capaz de suscitar ricas polémicas en torno
a variados temas, tanto al interior de la comunidad creyente como en
el didlogo con otros credos y disciplinas cientificas. No es aventurado
pensar que la Constitucién Pastoral de Concilio es por antonomasia
la puerta de entrada al didlogo entre magisterio y las ciencias sociales.
Indiscutiblemente, mucho de esto se debe a que estamos de frente a una
teorfa y a un documento del magisterio ‘complejos’; es decir, ninguno de
ellos puede ser simplemente clasificado o caracterizado, porque compar-
ten la comprensién de la vida humana como una realidad inabarcable

173" Dos publicaciones recientes que pueden ser especialmente interesantes aqui son:

Cody R. DeHaan, Tadashi Hirai y Richard M. Ryan, «Nussbaum’s Capabilities
and Self-Determination Theory’s Basic Psychological Needs: Relating Some Fun-
damentals of Human Wellness», Journal of Happiness Studies 17, n.° 5 (2015):
2037-2049. Tamayo Ledn, Fernando Dorian y Miller Gonzdlez, «Breve aproxima-
cién a la Pobreza Multidimensional a partir del enfoque de capacidades de Amartya
Sen», Munich Personal RePEc Archive (MPRA), n.° 76987, (2017), https://mpra.
ub.uni-muenchen.de/76987/1/MPRA_paper_76987.pdf.



102 | Claudia Leal

y variada, llena de aspectos que no pueden ignorarse cuando se piensa
en el bien de las personas. En definitiva se trata, en ambos casos, de una
reflexién consciente de la hondura y complejidad de la experiencia ética.
Ambas, la teorfa de las capacidades y la GS, suscitan incluso visiones e
interpretaciones encontradas'’“.

Deseamos reflexionar sobre ciertas dreas de la ética social que, tanto
para la GS como para la teorfa de las capacidades (TC), constituyen pre-
ocupaciones ‘no negociables’, es decir, no pueden estar ausentes de un
discurso serio acerca de la justicia publica, porque ellas estdn a la base de
una vida auténticamente humana. La selecciédn de los temas, asf como la
exclusién de otros, puede resultar arbitraria al lector y, en cierto sentido
ciertamente lo es, dado que las alternativas posibles son vastas. Las razo-
nes que sustentan dicha seleccién tienen que ver, en primer lugar, con
que los temas que estudiaremos son lo suficientemente amplios como
para hacer posible un razonamiento con aspiraciones de universalidad;
por otra parte, considero que se trata de materias acerca de las cuales la
teologia moral tiene, y tendrd siempre, el deber de hacerse parte en la
reflexién'”. En cada caso, esbozaré propuestas de ética publica que na-
cen del encuentro de las fuentes estudiadas, asi como también desafios y
tareas que cada una impone a la otra.

;Cudl es la relevancia del intento de llevar a cabo un ejercicio de esta
naturaleza? Baste por ahora sefialar brevemente dos aspectos; el primero
de cardcter metodoldgico, dice relacién con la necesidad de ejercitarnos
seria y diligentemente en las metodologias del didlogo interdisciplinar.
El segundo aspecto se relaciona, en cambio, con la riqueza de las

174 Cfr. Fredy Parra Carrasco y Patricio Miranda Rebeco, Pensamiento Social de la
Iglesia y Ciencias Sociales: horizontes teoldgicos para un didlogo, Anales de la Facultad
de Teologfa 56 (Santiago: Pontificia Universidad Catélica de Chile, 2006). En este
volumen los autores procuran resolver los problemas epistemolégicos del didlogo
entre la Doctrina Social de la Iglesia y las Ciencias Sociales, con especial referencia
a las actuales teorfas socioldgicas de cardcter ‘sistémico’, es decir, aquellas que subes-
timan la relevancia de la eleccién moral en las dindmicas sociales, las que tenderfan
a funcionar por s{ mismas, independientemente de las decisiones de los individuos
singulares.

175 Siguiendo estos criterios, no discutiremos en esta sede temas de grande relevan-

cia actual, que pueden y deben ser estudiados por la teologia moral social, como

por ejemplo: el problema ecoldgico, la ética del didlogo inter-religioso, los agudos
problemas bioéticos y las preguntas morales relativas a nuestra relacién con los
animales no humanos, entre otros.



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 103

fuentes en estudio; cada una de ellas estd impulsada por una bisqueda,
auténtica y gratuita, de hacer de este un mundo mds justo y mds digno.
Ambos aspectos forman parte del camino que, como comunidad moral,
debemos realizar para responder la pregunta que no podemos soslayar:
;Cémo debemos vivir?'7°.

2. EL DESAFIO ANTROPOLOGICO

Nuestro objetivo central es realizar un discurso interdisciplinar sobre
la justicia social, en base a la teoria de las capacidades y a la Constitucién
Gaudium et Spes; ;como se relaciona dicho objetivo con la preocupacién
antropoldgica? Aparentemente no se trata de una cuestion decisiva, ni es
un tema predominante en el debate publico, sin embargo, en las fuen-
tes que hemos estudiado es una interrogante que se repite persistente
y constantemente. Las implicancias que puede tener el hacernos esta
pregunta son multiples; una especialmente importante es que al dar-
nos cuenta, como comunidad eclesial, de que no somos impermeables
a la evolucidn de las ideas filoséficas y que, por el contrario, ellas estdn
presentes en nuestro pensamiento y en nuestra praxis, comprenderemos
mejor una de las grandes intuiciones de la GS sobre la ética social, es
decir, que transformando la iglesia transformamos el mundo.

2.1. Un nuevo pacto social

La propuesta de la TC, en la versién de Martha Nussbaum, no es
desechar lisa y llanamente el contractualismo y, por el contrario, su valo-
racién de Rawls es enfdticamente positiva, sino la de corregir sus errores
e inexactitudes'”’. De este modo, para delinear una idea de contrato
social que sea coherente con la TC, ella nos propone, fundamentalmen-
te, reelaborar la cldsica nocidn de las partes del contrato como seres libres,

176 Estos temas han sido abordados también en: Claudia Leal, «La nocién de justicia
en Martha Nussbaum», Moralia 35 (2012): 407- 434; Claudia Leal, «La nocién de
Justicia Social en la Gaudium et Spes», Teologia y Vida 54 (2013): 181-204.

Cfr. Martha Nussbaum, Le nuove frontiere della giustizia (Bologna: Il Mulino,
2007), 26: “...il mio approccio converge in larga misura con un tipo diverso di
contrattualismo, basato interamente sulle concezioni etiche kantiane senza I'idea
di vantaggio reciproco”.

177



104 | Claudia Leal

iguales e independientes, y reconocer las limitaciones que de dicha definicion
se derivan incluso en sus versiones mejoradas.

En efecto, de la misma manera que en las teorfas tradicionales del
contrato social las mujeres y las personas minusvélidas no forman parte
del contrato, o solo pueden hacerlo como integrantes ‘pasivos’ del mis-
mo, las modernas teorfas contractualistas se ven en dificultad a la hora
de integrar, como plenamente iguales, ciertos sectores de la ciudadania
(inmigrantes, minusvélidos, mujeres, minorfas sexuales)'’®. Evidente-
mente, el desafio es de cardcter eminentemente antropoldgico, y dice
relacién con la manera en que hemos comprendido, y en que queremos
comprender, la libertad, la igualdad y la independencia que estdn a la
base de nuestras instituciones estatales. El enfoque de las capacidades y
la GS poseen, cada una con matices propios, una idea bastante mds rea-
lista de las caracteristicas originarias que el contrato social atribuye a los
seres humanos. Se dirfa que estas fuentes son capaces de mirar auténti-
camente la experiencia de los hombres y mujeres, para luego explicar en
qué sentido y medida puede decirse coherentemente que somos ‘libres,
iguales e independientes’. En los siguientes pardgrafos, sin abordar pre-
cisamente estos conceptos, podremos encontrar las ideas sugeridas por
nuestras fuentes.

Puede ser de gran ayuda constatar que los procesos de construccién y
definicién de identidad son mds publicos de lo que normalmente supo-
nemos, y nuestros documentos son contestes al afirmarlo.

La teologia moral ha incorporado fuertemente durante las dltimas
décadas los aportes de las filosofias de la alteridad'”, pero las proyeccio-
nes de dichas intuiciones al campo social son dificiles y problemdticas
y, en general, tienden a fijarse en el contexto de las relaciones yo-ty, sin
tocar realmente el espacio donde los terceros anédnimos son una voz ética
que reclama la conciencia del individuo y, mds importante adn, donde

178 Cfr. ibid., 79-80: “Como bien concluye Hume, nosotros no tenemos necesidad de
Yy
hacer participes del contrato a seres mds débiles, a los cuales podemos dominar.
n este caso el deber moral acaba en el hecho de tratarlos gentilmente. Si este es

En est 1 deb | acab | hecho de tratarl tilmente. Si est
el punto de partida, con dificultad Rawls podria pensar los problemas de justicia
que tienen que ver con las personas minusvélidas, las relaciones entre naciones, o
con los animales no humanos”, Véase también su andlisis de la distincién kantiana
entre ciudadanos “activos” y “pasivos”, en ibid., 70.

172" Emmanuel Mounier, Emmanuel Levinas, Martin Buber, entre otros.



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 105

estamos llamados a sentirnos integrantes responsables de una comuni-
dad que tiene un papel fundamental en la definicién de nuestra propia
identidad. Algunas propuestas que, quizds, podrian ayudarnos a conti-
nuar esta bisqueda vienen de autoras como Arendt y Weil'®, que llevan
la investigacién ético-filoséfica al terreno de los regimenes politicos, las
clases sociales, las dindmicas de opresién y liberacién. Y, desde luego,

muchas sugerencias pueden nacer desde la teoria de las capacidades®'.

3. UN METODO QUE NOS PERMITA HACER ETICA SOCIAL “A LA LUZ DEL EVANGE-
LIO Y DE LA EXPERIENCIA HUMANA” (GS, 46)

La credibilidad del pensar moral estd indisolublemente unida a la
experiencia de individuos y sociedades inmersos en historias y culturas

182 Légicamente, en el dmbito teoldgico catdlico la radicalidad

concretas
de esta demanda de coherencia se ve aumentada; es seguramente en la
cosmovisién judeocristiana donde encontramos los argumentos mds ar-
ticulados sobre la historia como espacio de Revelacién, y en la tradicién
cristiana con mds fuerza que en cualquier otro credo, Dios salva en la

historia; la teologfa moral es testimonio de ello'®.

Al mismo tiempo, tenemos que hacernos cargo de que el nacimiento
de la teologia moral no estd sefialado por una clara y pacifica delimita-
cién de las restantes disciplinas teolégicas'®, y que el desarrollo de un

180 Cfr. entre otros, Hannah Arendt, The Human Condition (Chicago: University of
Chicago Press, 1958). Simone Weil, Réflexions sur les causes de la liberté et de 'op-
pression sociale (Paris: Gallimard, 1955).

Cfr. el articulo de Rodrigo Lépez en este mismo volumen.

Cfr. ibid., 135-136: “El saber moral se convalida dnicamente en las situaciones
reales, allf donde tiene aplicacién completa e inmediata, siguiendo la ‘mediacién
hermenéutica de la prudencia’ (Capone). En la moral no se trata nunca de un saber
en general, es siempre algo concreto y circunstancial y supone esencialmente la
eficacia histérica”.

Cfr. ibid., 123: “[...] ha habido diversas maneras de concebir la teologia moral,
pero todas, de una manera mds o menos sincera, han consistido en abrazar la causa
del tiempo histérico por razén de los valores. La teologia moral es esencialmente
autointerpelacién del hombre desde el seno de su historia. Desarrolla dentro de ella
la funcién de Sécrates en la polis griega: una funcién critica por la que, al mismo
tiempo, adhiere a la sociedad histdrica y la niega”.

Cfr. Giuseppe Angelini, «Il sensus fidelium in materia morale», Teologia 32 (2007):
56-70, aqui 58: “Il profilo teorico della nuova disciplina, in primissima batuta

181
182

183

184



106 | Claudia Leal

método propio ha sido un camino largo y duro, muchas veces acelerado
por los acontecimientos y contingencias del momento, y del cual resta
un importante trecho que recorrer.

El Concilio Vaticano II, tanto en el documento que aqui estudiamos,
como en las demds consideraciones que lleva a cabo en torno a materias
éticas, es consciente de que “la manera de entender la ‘practicidad’ del
saber moral decide de la verdad del compromiso social de la moral y del
grado del mismo compromiso”™®, y por eso realiza una opcién de cardc-
ter metodolégico que la GS resume afirmando una mirada de las reali-
dades del mundo “a la luz del Evangelio y de la experiencia humana”'®.

Podemos aseverar que la exigencia de una conexién entre los conte-
nidos de la fe y la realidad social fue llevada a cabo muchas veces con
apuro, o en contextos no del todo favorables a una reflexién académica,
lo que le ha impedido a menudo estar al paso de las profundas trans-
formaciones sociales e ideoldgicas, de las que el siglo XX fue testigo'.
En este contexto, tenemos que el Concilio Vaticano II en general, y la
GS en particular, contribuyen en manera extraordinaria a la teologfa
proporciondndole una clave fundamental de su método, pero al mis-
mo tiempo suscitan aporfas sobre el cémo ponerlo en prictica, sobre el
cémo formular un método donde la experiencia de los seres humanos
‘comunes’ constituye una nota relevante en la formulacién de las verda-
des morales'®. Tenemos necesidad de una antropologia mds adecuada y

nominata como cursus casuum conscientiae e in fretta ribattezzata come theologia
moralis, appare in ogni caso decisamente basso”. Es ilustrativo el andlisis que en
este articulo realiza el autor sobre el nacimiento de la teologia moral al interior de
las demds disciplinas teoldgicas.

Julio de la Torre, «La moral social en la ensefianza de la Academia Alfonsiana»,
Studia Moralia 20 (1982), 124.

Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano II: documentos completos (Santa Fe de Bogotd:
San Pablo, 2000), 46.

Cfr. Giuseppe Angelini, «Il sensus fidelium...», 58: “La decisa marginalita della
theologia moralis rispetto alle questioni proposte dalle nuove forme del pensiero
filosofico in tema di morale, rispettivamente proposte a livello pili profondo dalle
nuove forme della convivenza civile, dispone lo sfondo per il carattere alquanto
convulso e approssimativo, che assumera I’“aggiornamento” della teologia morale
nel periodo successivo al Vaticano II”.

Cfr. William McDonough, «'New terrain’ and a ‘stumbling stone’ in redemptorist
contributions to Gaudium et Spes: on relating and juxtaposing truth’s formula-
tion and its experience», Studia Moralia 35 (1997), 11: “I claim here that the
Redemptorist influence on Gaudium et Spes also contributed, in that document’s

185

186

187

188



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 107

coherente a la base de la ética publica, porque la ‘experiencia humana’
de la cual queremos hacer un dato metodolégico de la moral social es,
precisamente, la de las personas que aquella reflexién describe.

4. ETICA Y POLITICA

;Dénde podemos ubicar el vinculo entre la iglesia y la comunidad
politica? Segin nuestro documento: “La comunidad politica y la Iglesia
son independientes y auténomas, cada una en su propio terreno. Ambas,
sin embargo, aunque por diverso titulo, estdn al servicio de la vocacién
personal y social del hombre”'®. Es en razén de ese fin que la moral so-
cial toma parte en los debates politicos, en la medida que ellos influyen
y moldean la vocacién personal y social de los seres humanos; revisemos
entonces algunas nociones de origen politico importantes en el campo
de la teologfa moral social.

4.1. Politica y teologia moral

Cuando nos adentramos en el campo de la moral social es ineludible
entrar también en el campo de lo politico que, aun pudiendo ser com-
prendido de muchas maneras, es un factor de suma relevancia en la vida
de los seres humanos; en efecto, de las decisiones politicas de los estados
nacionales depende, en buena medida, que las personas puedan adquirir
y poner en funcionamiento las capacidades humanas, y tanto los autores

dC la teorfa como Cl magisterio social dC la i lesia son bien conscientes
g &
dC 6110190.

post-history, to a methodological difficulty in Catholic moral theology. While the
Redemptorist pastoral approach insisted on the importance of the experience of
truth by ordinary human beings, it was less successful in showing how this lived
experience of truth affects truth’s formulation. In a word, that methodological ap-
proach juxtaposed more than related its ‘pastoral’ and its ‘moral’ concerns. It in-
sisted that the experience of human beings is significant for Catholic accounts of
moral truth without showing how this is so”.

18 Gaudium et Spes, 76.

190 Todas las enciclicas sociales incluyen una reflexién acerca del poder politico, de
los deberes de las autoridades gubernamentales e internacionales, y un llamado a
la responsabilidad como principio del quehacer publico. De esta tradicién emerge
una doctrina clara y undnime, que enfatiza el hecho que las decisiones politicas no



108 | Claudia Leal

Una vez hecha esta constatacién vale la pena preguntarnos por las
claves que emergen desde las fuentes estudiadas acerca de la relacién
entre ética y politica, siempre con el horizonte de un desarrollo en la
teologia moral.

Si la politica es tan relevante en la vida de las personas, ella se cons-
tituye como uno de los dmbitos en los que la teologia tiene una palabra
que decir, punto sobre el cual la doctrina social de la iglesia y la teologia
moral son undnimes:

“la secularizacién ha, definitivamente, establecido la distincién entre
ambas (las esferas politica y religiosa), pero al mismo tiempo estable-
ce la necesidad de la colaboracién entre ambas, en razén de intereses
diferenciados, que pueden ser mejor perseguidos o tutelados en la
forma de un acuerdo comdn™"!,

La iglesia, entonces, reclama su derecho a ‘ensefar su doctrina social’,
‘incluso sobre materias referentes al orden politico, cuando lo exigen los

derechos fundamentales de la persona o la salvacién de las almas™*2.

La historia nos muestra que lo politico no siempre tuvo igual rele-
vancia en el pensamiento ético religioso'” y nos ofrece diversas acentua-
ciones y modelos de interaccién entre las ciencias teoldgica y politica,
variantes mds o menos adecuadas segtn el contexto donde ellas nacieron
y ofrecieron una alternativa a los protagonistas de la relacién. La doctri-
na moral de la iglesia catdlica no se caracterizé en el pasado por una gran
apertura a los emblemas politicos de la modernidad; a las declaraciones
de derechos, a la democracia, y su historia se empapa también de luces y

sombras que requieren andlisis e interpretacién'.

son neutrales desde el punto de vista ético y representan opciones mds o menos

deliberadas que estimulan o reprimen determinadas conductas morales.

1 Giannino Pianna, «Cristianesimo come ‘religione civile’», Aggiornamenti Sociali 3

(20006), 226.
92 Cfr. Gaudium et Spes, 76.
193 Cfr. De la Torre, «La moral social...», 129: “...en la episteme tomista... lo po-

litico tiene una importancia irrelevante. Sobre todo, si se compara con el papel
fundamental que para la Etica a Nicdmaco y para la Politica de Aristételes, tenfa el
cuadro politico... la moral dejé de subordinarse a la politica, para subordinarse a la
metafisica”.
194 Cfr. la critica e interesante reflexién sobre la democracia llevada a cabo en Gre-
gory Baum, «La iglesia: a favor y en contra de la democracia», Concilium 322

(2007), 559: “La neutralidad como valor fundamental para la teorfa liberal de la



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 109

4.2. La necesidad de una justicia global

Habiendo contextualizado el interés de la teologia moral en la esfera
politica, dirijamos nuestra mirada a un argumento cuyo relieve es des-
tacado por la TC y por la GS en la esfera politica de la justicia social: la
necesidad de una justicia global.

Al interior de la teorfa de las capacidades la misién de la politica
es bien precisa, ella consiste en: “tratar a cada uno como un fin, como
fuente de participacién activa y digno por si mismo, con sus propios pla-
nes para realizar y su propia vida para vivir, mereciendo por tanto todo
el apoyo necesario para su igualdad de oportunidades para constituirse
en agente de ese modo”'”. La GS, de parte suya, dedica un entero capi-
tulo a la dimensién politica de la vida humana, pardgrafos donde la nota
fundamental es el bien comin como objetivo dltimo de ella™*.

Entre los aspectos politicos que la ética publica necesita profundizar
en nuestros dias es de notar, por su resonancia y continua presencia en
la discusién, la necesidad de una justicia global. Al parecer, la teorfa de
los derechos del hombre no puede descansar sobre la base de los estados
nacionales'” (y definitivamente tampoco la teorfa de las capacidades).
Si esto es asi, necesitamos de una nueva base que nos permita impulsar
y proteger la vida humana; algunos ven como una posibilidad la idea de
‘humanidad’, sin darnos una nocién clara de lo que ella significa.

democracia explica por qué la condenaron los papas en el pasado. En ella la ética

depende de la decisién de la mayorfa. Sin embargo, ;qué ocurre cuando la mayoria

decide marginar u oprimir a una minorfa menospreciada, a un pueblo aborigen o

colonizado? No hubo razén utilitarista alguna que convenciera a los americanos a

extender los derechos humanos a la poblacién negra después de la revolucién. En

el siglo XIX, Francia y Gran Bretafa, las grandes democracias europeas, eran las
mdximas potencias coloniales que humillaban a las poblaciones conquistadas”.

Martha Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano (Barcelona: Herder, 2002),

96-97.

Y Cfr. Gaudium et Spes, 73.

7 Cfr. Agustin Gonzélez Gallego, «El olvido de los derechos del hombre», Convivium
21 (2008), 83-98, 83-84. El autor nos muestra como teéricamente “[n]ingtin otro
titulo debe ser necesario, mds que la posesion de la vida, el nacimiento, para con-
vertirse en sujeto de derechos, que son proclamados como ‘derechos del hombre™,
presupuesto que a todas luces no funciona précticamente ni siquiera en sus niveles
mds minimos.

195



110 | Claudia Leal

“Cuando a lo largo y ancho del planeta la gente se agita para exigir
mds justicia global, y subrayo el término comparativo ‘m4s’, no estd re-
clamando algin tipo de ‘humanitarismo minimo’. Ni se moviliza en
favor de una sociedad mundial ‘perfectamente justa, sino tan solo por la
supresién de algunos arreglos escandalosamente injustos y por el avance
de la justicia global”".

La constitucién GS sefald, justamente, la necesidad de una “autori-
dad publica universal reconocida por todos, con poder eficaz para ga-
rantizar la seguridad, el cumplimiento de la justicia y el respeto de los
derechos™, y el consenso de la comunidad internacional en relacién a
esta idea crece cada dfa, lamentablemente no solo desde una conviccién
moral de justicia, sino desde la constatacién de la incapacidad de la co-
munidad de estados nacionales para garantizar la solucién pacifica de los
conflictos nacidos al interior de ella, y mucho menos la paz mundial®®.

195 Amartya Sen, La idea de justicia (Buenos Aires: Taurus, 2014), 56-58.

99" Gaudium et Spes, 82. Se trata de un argumento que retoma: Papa Benedicto XVI,
Caritas in veritate (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2009), n.° 67, citando la
enciciclica Pacem in terris, n.° 293 del papa Juan XXIII.

A propésito de estas consideraciones, y a modo de paréntesis en nuestra reflexién,
merece atencién el debate que se ha venido desarrollando en los dltimos afios a
partir de la tesis de Samuel Huntington sobre el ‘confronto de civilizaciones’, Cfr.
Samuel Huntington, E/ choque de civilizaciones (Barcelona: Paidés, 1997). Las azar-
dadas afirmaciones de Huntington han dado lugar a una interesante argumenta-
cién que tiene como objetivo fundamentar la idea de una sola comunidad huma-
na que, aunadamente, debe dar una respuesta a los grandes problemas éticos de
nuestro tiempo. En este sentido, es de notar la argumentacién que nuestra autora
expone en el dltimo de sus trabajos editado en lengua inglesa, dedicado a la India:
“I argue that the real clash is not a civilizational one between ‘Islam’ and ‘the West’,
but instead a clash within virtually all modern nations — between people who are
prepared to live with others who are different, on terms of equal respect, and those
who seck the protection of homogeneity, achieved through the domination of a
single religious and ethnic tradition”, en: Martha Nussbaum, 7he clash within; de-
mocracy, religious violence, and India’s future (New Delhi: Permanent Black, 2007),
IX. En esta direccidn estd también la reflexién de Peter Singer en torno a las ur-
gencias que enfrentamos como especie humana. Una de ellas, la de instituir un
tribunal internacional de justicia capaz de garantizar eficientemente los derechos
de las personas; cfr. Peter Singer, One World: Letica della globalizzazione (Torino:
Einaudi, 2003), capitulos IV y V.

200



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 111

La propuesta del enfoque de las capacidades no consiste en reempla-
zar los derechos con aquellas®, sino de complementar ambos lenguajes
con el objetivo de asegurar eficientemente las bases sociales del bien que
se desea proteger®®.

Es necesario que las ciencias politicas revisen los presupuestos con-
tractualistas que en los tltimos siglos han estado a la base de los princi-
pios constitucionales de los estados®*”, de manera que también al interno
de las relaciones entre ellos se ponga en discusién el presupuesto ilusorio
de autonomia y competencia, y no sea la ventaja reciproca el criterio de
mayor peso en las decisiones que inciden en las vidas de millones de se-
res humanos; el aporte del enfoque de las capacidades puede ser decisivo

para esta reflexién?*.

Ante todo, se impone la urgencia de sumar al undnime consenso en
torno a las declaraciones de derechos un esfuerzo mds serio de compro-
miso con las obligaciones que de ellos se derivan, para lo cual la lista de
las capacidades fundamentales puede ofrecer ventajas funcionales:

21 Es de notar la apasionada réplica de Sen a las acusaciones de etnocentrismo hechas
ala Declaraciéon de Derechos Humanos, en: Amartya Sen, Globalizzazione e liberta
(Milano: Arnoldo Mondadori, 2002), 77-78.

Cfr. Nussbaum, Le nuove frontiere della giustizia, 11: “Secondo il mio punto di vista,
approccio delle capacita ¢ un tipo di approccio dei diritti umani; tuttavia le teorie
dei diritti variano grandemente fra loro. Alcune si concentrano sull’idea della liberta
negativa, che io respingo sia perché insufficiente, sia perché incoerente (tutte le capa-
citd necessitano di interventi governativi attivi per essere realizzati). Inoltre incorag-
gio il rifiuto della netta separazione fra ‘diritti di prima generazione’ (diritti politici e
civili) e ‘diritti di seconda generazione’ (diritti economici e sociali)”.

Cfr. Nussbaum, Le nuove frontiere della giustizia, 12: “...uno dei punti deboli delle teorie
del contratto sociale, che concepiscono la nazione come unita di base della giustizia, e
considerano gli accordi internazionali come negoziazioni di secondo livello fra nazioni”.
Cfr. ibid., 106: “Lapproccio nega che i principi di giustizia debbano assicurare un
vantaggio reciproco... La giustizia riguarda la giustizia, e la giustizia ¢ un valore
che gli esseri umani amano e perseguono. E sempre molto gratificante mostrare
che la giustizia & compatibile con il vantaggio reciproco, ma I'argomento sui prin-
cipi politici non dovrebbe basarsi su questa speranza”; ver también ibid.., 21: “Las
teorfas de la justicia social deberfan ser abstractas o tener, como se dice, un poder
de cardcter general y teérico que las ponga en grado de extenderse mds alld de los
conflictos politicos de su tiempo, si bien tienen su origen en dichos conflictos]...]
Por otro lado, las teorfas de la justicia social deben también ser sensibles al mundo
y a sus problemas mds urgentes, mds aun, deben mostrarse abiertas al cambio en sus
formulaciones y estructuras para responder a problemas nuevos o a aquellos viejos
que fueron negligentemente ignorados”.

202

203

204



112 | Claudia Leal

“si comenzamos por considerar las capacidades humanas como ob-
jetivos, y mds aun, como derechos humanos fundamentales, que en
cualquier caso deben ser realizados en un orden mundial decente,
tendremos un claro punto de referencia en relacién a la discusién
sobre como distribuir las obligaciones correspondientes™.

Muchos de los aportes propuestos en este volumen, junto con poner
de relieve la necesidad de una visién multidimensional de los problemas
de justicia, contienen de manera mds o menos explicita la considera-
cién de la necesidad de érganos de justicia supranacionales, que no solo
juzguen sino que también aborden la tarea de construir la comunidad
politica mds alld de las fronteras nacionales.

4.3. LA NECESIDAD DE UNA VISION NORMATIVA

Si bien en algunos contextos se oyen alarmas y advertencias sobre el
relativismo imperante, es de notar que las teorfas de la justicia mds rele-
vantes en occidente estdn lejos de haberse convertido siquiera en simpa-
tizantes de las posturas relativistas. Es cierto que el didlogo intercultural
y la globalizacién nos obligan a adoptar muchas veces perspectivas situa-
das y atentas al contexto, pero la necesidad de una visién normativa con
pretensiones de universalidad no ha perdido ni un dpice de su vigencia.
El bien que mediante este razonamiento se intenta proteger es uno de
los mds amados por parte de la tradicién liberal:

“nos desagrada el paternalismo [...] porque hay otra cosa que nos
agrada, a saber, la libertad de cada persona para elegir por si mis-
ma en cuestiones fundamentales. Es totalmente coherente rechazar
ciertas formas de paternalismo mientras se apoya otras que subrayan
estos valores centrales sobre una base igualitaria™.

La contraparte de un auténtico respeto por la pluralidad cultural,
religiosa, y de cualquier otra especie, es la necesidad de una concepcién
normativa que nos diga que hacer con lo que encontramos mediante un
estudio comparativo®”.

2 Ibid., 13.

206 Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 90.

207 Cfr. ibid.., 33: “segtin mi propia perspectiva, la visién de las capacidades centrales
brinda una necesaria concentracién para la planificacién politica, no ofreciendo
una descripcién completa del bien o del florecimiento humano sino una visién
politica, especificando ciertas capacidades, libertades y oportunidades que tienen
valor en cualquier plan de vida que puedan elegir alternativamente los ciudadanos”.



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 113

5. LA FAMILIA COMO INSTITUCION PUBLICA

;Por qué hablar aqui de un argumento tan especifico? Espero que la
argumentacién sucesiva podrd mostrar que dicho cardcter es efectivamente
aparente, porque hablar de la familia nos permitird tocar otros temas, como
las relaciones de género, la identidad laical y el principio de cada persona
como fin, cada uno de ellos fundamental en la nocién de justicia social
de nuestros documentos. De este modo, ademds, acentuaremos explicita
e implicitamente la necesidad de revisar, y ampliar, la nocién de familia al
interior de la teologfa moral.

Es estimulante, por otra parte, contar con recursos filoséficos y teo-
l6gicos armdnicos, en base a los cuales hacer ciertas propuestas de ética
publica sobre la familia como institucién, un tema que habitualmente
constituye un punto de desencuentro entre la ética religiosa y la ética civil.

5.1. Familia y “naturaleza”

El punto de conflicto mds evidente entre la visién de familia sobre
la cual se desarrolla la teorfa de las capacidades y aquella que emerge de
los textos magisteriales, es que en la primera la idea de naturaleza no
es importante, no tiene mucho que decir ni que aportar, y es casi un
obstdculo en la medida que histéricamente ha servido para perpetuar
esquemas de opresién, mds que nada culturales, bajo ciertos presupues-
tos metafisicos®®. En este sentido, Nussbaum representa una posicién
aparentemente contrastante con la de G§*%.

28 De acuerdo a la exposicién de Nussbaum, los defectos de los enfoques politicos de
la familia, tanto liberales como no liberales, han sido los siguientes: que existe por
naturaleza, que es una institucién privada, y que el rol de la mujer en ella es dictado
por la naturaleza. Cfr. Martha Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 332.
Véase también el andlisis de las cuatro comprensiones, a su juicio, mds comunes de
“naturaleza’, y su aplicacién a la familia, en ibid., 334 y ss. Para nuestra autora, son
evidentes las ventajas de renunciar a una idea naturalistica de la familia: “Se proce-
diamo in questo modo, e riconosciamo che nessun gruppo esiste ‘per Natura’ [...]
allora la questione si trasforma in quella di decidere quali forme di intervento statale,
e quali forme di privilegio accordate a certi gruppi, meglio proteggeranno le liberta e
le opportunita di donne e bambini entro le limiti stabiliti dalla esigenza di protegge-
re la liberta di associazione degli adulti e le altre liberta fondamentali”, en: Martha
Nussbaum, Giustizia Sociale e Dignita Umana (Bologna: Mulino, 2002), 128-129.

29 Uso la expresién ‘aparentemente’ porque si bien no podemos afirmar que la GS

cancele la doctrina magisterial que la precede, en ella encontramos buenas bases

para un didlogo sobre este argumento, basindonos en su aproximacién fenomeno-
l8gica: “Es notable el acento puesto una vez mds en la dignidad de la persona hu-
mana y en su naturaleza social, dos puntos que se apoyan claramente en lo que ya



114 | Claudia Leal

Sin embargo, al mismo tiempo, encontramos un punto de acuerdo
importantisimo entre ambas perspectivas; se trata del énfasis que ellas
hacen afirmando /la familia como una institucion que pertenece al dmbiro
piiblico de la ética. Si bien haciendo uso de argumentaciones con matices
contrastantes, tanto en la GS como en la TC, la familia no es un asunto
privado relacionado solamente con las esferas afectiva y emocional, algo
que cada individuo puede vivir y administrar como mejor le parezca,
muy por el contrario, precisamente por el cardcter decisivo que la fami-
lia tiene en la historia de los seres humanos, porque de ella depende en
buena parte la adquisicién y el uso de las capacidades de las que nuestra
autora habla*'’, se trata de una institucién acerca de la cual el estado,
los organismos publicos y las instituciones religiosas no pueden dejar de
sentirse responsables®'’.

Como principio rector es posible sostener que “el Estado no deberia
intervenir en la conducta de los miembros de la familia sin un interés
urgente, pero tal interés urgente proviene siempre de la proteccién de
capacidades centrales, incluyendo, por supuesto, las capacidades indivi-
duales de elegir relaciones de amor y cuidado™'.

A partir de la comprensién de familia tanto de la TC como de la GS
podemos aseverar, ademds, que cualquier intento de reflexidn, por parte

ha sido dicho en la primera parte. La frase sub luce Evangelii et humanae experientia
fue discutida largamente. Mientras admito que la palabra ‘experiencia’, asi como
es usada en este articulo (46), necesita de una clarificacién posterior, podemos
notar sin dificultad un punto importante. El articulo no habla de la lex naturalis.
Sostengo que se trata de un hecho absolutamente deliberado. GS conserva su co-
herencia tanto en su intento de hablar de la persona humana en términos dindmi-
cos e histéricos, como en aquel de ver este lenguaje interpretado por la lumina a
Christo manantia”, Raphael Gallagher, Una morale sociale “alla luce del Vangelo ¢
dell’esperienza umana” (GS 46), Dispensa per 'uso degli studenti del corso M440-
06B, Secondo Semestre, Academia Alfonsiana (2006/2007), 347.

Para un andlisis del “vastisimo” alcance del influjo de la familia sobre las capacida-
des, ver Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 325.

Cfr. Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 345: “La familia, sin embargo,
es producto del Estado en un sentido mucho mds directo de aquel en que lo son
esas otras organizaciones voluntarias. Porque, en realidad, no existe entidad alguna
que sea ‘la familia’ y en la cual el Estado intervenga o deje de intervenir. La gente
se asocia de muy diversas formas, vive en comun, se ama, tiene hijos. A cudl de esas
formas se ha de denominar familia es un asunto legal y politico, nunca un asunto
en que decidan simplemente las partes por s{ mismas”.

212 Tbid., 360.

210

211



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 115

de la teologfa moral, sobre la situacién de la mujer, serd mds efectivo si
es hecho en el contexto temdtico mds amplio de la familia*"®. Parece esta
una afirmacidn razonable, dado que histéricamente la familia representa
para las mujeres el dmbito donde han puesto el centro de su realizacién
como seres humanos y, por otra parte, ha sido el lugar donde mds abusos
han sufrido. Esta realidad, la familia como fuente de sentido y de injus-
ticia, asumié matices diversos en el siglo XX, pero sigue siendo vélida en
la experiencia de la mayor parte de las mujeres del mundo.

5.2. Cada persona como un fin en s{ mismo

Indudablemente, la iglesia catélica puede promover el tipo de familia
que ella considera mds adecuado y coherente con los principios que ella
proclama; sin embargo, es deseable también que ella abra los horizontes
de su reflexién cientifica y pastoral de frente a los modelos de asociacién
juridica que hoy existen para satisfacer las necesidades afiliativas de las
minorias sexuales, asf como a los modelos culturalmente diversos de fa-
milia. Es necesario, en definitiva, que sea capaz de albergar al interno de
ella las bisquedas de sentido emprendidas por personas que no calzan en
el esquema de lo que ella entiende como ‘familia’. La GS es profunda al
reconocer, en primer lugar, que la familia debe estar al servicio de la ple-

4 en coherencia con la

nitud de cada uno de sus miembros y no al revés*
influencia de la filosofia personalista y con la propuesta de Nussbaum:
“El principio de las capacidades de cada persona tiene otra llamativa
implicacién. Se trata de que la familia en cuanto tal no tiene un deter-
minado rango moral en el nicleo de la concepcién politica. Consiste

en personas que tienen un determinado rango moral”?". La tradicién

213 Cfr. ibid., 322: “...en muchos casos, el dafio que las mujeres sufren en la familia
asume una forma particular: la mujer es tratada no como un fin en si mismo, sino
como un agregado o un instrumento de las necesidades de los otros, como una
mera reproductora, cocinera, fregadora, lugar de descarga sexual, cuidadora, mds
que como una fuente de capacidad para elegir y perseguir metas y como una fuente
de dignidad en si misma”. La GS, por su parte, reflexiona sobre los desequilibrios
que la familia ha experimentado luego de la emancipacién femenina, reconoce la
legitimidad de las bisquedas que las mujeres han emprendido, y hace un llamado
a todos los miembros de la familia a cooperar para el mutuo bien, cfr. Gaudium et
Spes, 52.

Cfr. Gaudium et Spes, 48. Ver también: Papa Francisco, Amoris Laetitia, Exhorta-
cion apostélica Postsinodal sobre el amor en la familia (Vaticano: Librerfa Editrice
Vaticana, 2016), especialmente los ndmeros 76-79.

215 Nussbaum, Las mugeres y el desarrollo humano, 331.

214



116 | Claudia Leal

liberal sugiere, entonces, que la familia no debiera ser considerada como
un fin en s{ mismo —ni moral ni politicamente— sino como el medio en
el que por excelencia se despliegan las capacidades de los seres humanos.

La falta de una antropologia adecuada adquiere en este caso carac-
teristicas particulares, y se une a aporfas filos6ficas que reclaman solu-
cién?'®. Como punto de partida acojamos la reflexién de Nussbaum,
en el sentido que “pensar las necesidades afiliativas de cada persona, asf
como también las necesidades de cada persona de una gama completa de
capacidades humanas, es la mejor manera de preguntar de qué modo la
politica publica podria modelar la familia y que otras afiliaciones tendria
razones de apoyar”*'.

5.3. Laicidad y pluralidad interna de la iglesia

Queriendo continuar nuestra reflexién sobre la justicia social, y de-
sarrollando el didlogo entre la teorfa de las capacidades y la Gaudium et
Spes, debemos hacer algunas consideraciones sobre un argumento que
dada su importancia requiere de una cierta sistematicidad acotada al
contexto eclesial; se trata de la identidad plural de las personas. Lo hace-
mos en el apartado que dedicamos a la institucién de la familia, porque
del mismo modo que sostenemos que la reflexién moral acerca de las
mujeres es mds util y coherente cuando es hecha en dicha sede, afirma-
mos que es mds justo y acorde a la realidad considerar a cada persona en
el contexto de su grupo de pertenencia mds cercano, que normalmente
estard dado por su grupo familiar.

Hagamos presente entonces que uno de los fenémenos mds intere-
santes de las dltimas décadas es el hecho que, gracias a fenémenos como
la globalizacién y el desarrollo de las comunicaciones, los individuos
han podido multiplicar sus relaciones y vinculos de pertenencia, con el

216 Cfr. Giuseppe Angelini, «La legge naturale e il ripensamento della antropologia». En
La legge naturale. I principi dell’umano e la molteplicitir delle culture, ed. por Giu-
seppe Angelini, (Glossa: Milano 2007), 194: “La comprensione della legge natu-
rale che ricorre al modello naturalistico trova, prevedibilmente, le sue applicazione
privilegiate in capitoli quali la morale sessuale e la cosiddetta morale della vita
fisica. Nonostante la programmatica svolta in senso personalista, autorevolmente
sanzionata dal Vaticano 11, il modello di argomentazione al quale viene fatto ricor-
so quando si tratti di morale sessuale rimane profondamente segnato dal modello
naturalistico quando si tratti di valutare la liceitd o meno di singoli comportamenti
materialmente definiti”.

217 Nussbaum, Las mugeres y el desarrollo humano, 324.



“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana” | 117

resultado de que las identidades singulares son cada dia mds complejas y
plurales*'®. Este dato no es menor a la hora de pensar y proyectar la jus-
ticia social que deseamos, porque en la medida que sepamos para quien
pensamos la justicia podremos identificar con mayor fidelidad las reales
necesidades que esas personas tienen y, ademds, elegir correctamente
los valores que queremos estimular, proteger e inhibir. Por tltimo, mds
alld de estos argumentos, se trata de una cuestion de respeto, porque no
podemos decidir a nombre de las personas cudles de sus identidades son
realmente significativas y cudles no.

En el caso de la religién, esta realidad desemboca en la tarea de acom-
panar la integracién de la identidad (cristiana, en nuestro caso) con las
demds identidades que coexisten en una misma persona y en una misma
sociedad. Pero, con la misma intensidad, se trata paralelamente de una
tarea ad intra, es decir, relativa a la identidad plural que la propia reli-
gién posee.

Esta necesidad toca el centro de la GS; que reconoce a los laicos una
misién especifica en el mundo, afirmacién que requiere una explora-
cién por parte de la teologia, dado que sus contenidos son todavia por
aprehender.

6. CONCLUSION

Hemos profundizado cuatro temas fundamentales que emergieron a
partir de la nocién de justicia social en laTC y en la GS: en primer lugar,
hicimos una revisién critica de la antropologia contractualista, poniendo
en discusién los cldsicos atributos de libertad, igualdad e independen-
cia que dichos enfoques atribuyen a los seres humanos, y concluyendo

18 Es habitual encontrar en los textos de Nussbaum y Sen ejemplos como el siguiente:

“La misma persona puede ser de origen malese, de ascendencia india, ciudadana fran-
cesa, residente en los Estados Unidos, cristiana, socialista, mujer, poeta, vegetariana,
diabética, antropdloga, profesora universitaria, antiabortista, bird watcher, astroléga
y también una convencida de que creaturas alienigenas visitan regularmente la Tierra
en vehiculos colorados cantando alegres canciones”, en Sen, Globalizzazione e liberta,
53. Mi4s alld de cuanto podamos decir acerca de esta ecléctica dama, lo que queremos
destacar es que “cada una de estas colectividades —y la persona en cuestién pertenece
a todas— la provee de una particular identidad, de diversa importancia segin el con-
texto”, y ninguna de estas identidades puede ser simplemente cancelada.



118 | Claudia Leal

a partir del andlisis que dicha comprensién es del todo insuficiente y
precaria.

En segundo lugar, abordamos la necesidad de pensar un método para
la moral social, que ponga en marcha el desafio que el Concilio puso
a las ciencias teoldgicas, es decir, incorporar la experiencia humana, la
de los hombres y mujeres comunes, como un dato significativo para la
reflexién. En dicho contexto, y procurando acotar el diagndstico en un
ejemplo discutido en nuestros dias, reflexionamos sobre el lugar que
pueden ocupar las emociones en la vida publica.

Continuamos en el tercer apartado temdtico, considerando algunas
relaciones entre ética y politica; destacando el rol que la teologia moral
tiene en dicho escenario y dos argumentos puntuales de la reflexién con-
tempordnea que reclaman un discurso coherente por parte de las éticas
civil y religiosa.

Finalmente, y en razén de la importancia que nuestras fuentes atri-
buyen al particular, dedicamos una seccién a la familia como institucién
publica. En cada caso, destacamos los notables aportes de las fuentes
estudiadas, evidenciamos algunas de las aporias que, respectivamente,
requieren un desarrollo ulterior y sehalamos algunas propuestas de ética

publica.

Podemos afirmar —a modo de conclusién— que la moral social cristia-
na debiera ser mds exigente y propositiva; debiera ser mds consciente de
la antropologia que subyace a su reflexién, y estimular y apoyar la crea-
cién de una espiritualidad laical que sea diversa de una mera adaptacién
del modelo contemplativo.

La moral social cristiana debiera aportar elementos argumentativos
sélidos que, a modo de ejemplo, permitan a los cristianos de la India
resistirse a perpetuar la tradicién de la dote, y a los de Latinoamérica
exigir de sus politicos mds transparencia y menos desigualdad.

En el Vaticano II, y en particular en la GS, hay elementos que favo-
recen una puesta en marcha de la reflexién. Las intuiciones del Concilio
no siempre son claras, tal vez ni siquiera conscientes, poseen un aire que
a veces dice mds de profecia que de magisterio, pero tal vez precisamente
por esta razén resultan el punto de partida correcto.



[ 119

Mercado, justicia y gratuidad segin Caritas in Veritate*”

Juan Carlos Scannone

El Papa Francisco, casi desde el inicio de su Pontificado, ha afirmado que
desea una “Iglesia pobre para los pobres” (entre otros textos, Cfr. EG 198).
Podemos suponer que estd pensando, no en ultimo lugar, en los pobres de
América Latina, la cual, aunque no es el continente mds pobre, es el mds
inequitativo. Y, segin él mismo, “la inequidad es raiz de los males sociales”

(EG 202).

Pues bien, estimo que la contribucién de la enciclica Caritas in Veritate
(CV), de Benedicto XV1, a la reforma radical de la actual economia globali-
zada, es uno de los aportes importantes que la Iglesia ha hecho recientemente
ala causa de los pobres. Y que el presente Papa estd continuando con sus ges-
tos y palabras. La Iglesia desea contribuir asf a que la 18gica del don permee
y transforme las légicas econémicas del Estado y del mercado, articulindose
con ellas, a fa fin de “humanizar la economia”, haciéndola mds justa. Y, de
ese modo, fomentar el desarrollo humano integral de los pueblos, en espe-
cial, de los pobres y excluidos, y una globalizacién alternativa.

Para quienes no han reflexionado sobre los profundos cambios que
se estdn dando en el paradigma socio-cultural actual, el enfoque global
de CV parece ingenuo o como un bélido caido del cielo, pues habla del
“principio de gratuidad”, de la “légica del don” y de “comunién”, refi-
riéndose no solo al campo religioso o al ético privado, sino, en especial,
ala economia y, en general, a las que Paul Ricoeur denomina “relaciones
largas”, publicas, mediadas por estructuras e instituciones (econémicas,
politicas, sociales, juridicas, culturales)**.

219 Retomo parcialmente y completo mi articulo: Juan Carlos Scannone, «;Légica de

la gratuidad en la economia de mercado? La enciclica Caritas in Veritate y el cambio
de épocar, La Cuestion Social 19 (2011): 85-95.

220 Paul Ricoeur distingue las “relaciones cortas” cara a cara, de las “relaciones largas”™:
Paul Ricoeur, «Le socius et le prochainy, en Histoire et vérité, 3.* ed. (Paris: Seuil,



120 | Juan Carlos Scannone

En esta exposicién mostraré, primero, que tal enfoque responde al
cambio de época, es decir, a la actual crisis no solo econémica sino cultu-
ral, y a los signos de “otro” futuro realmente posible (1). En un segundo
paso comentaré el nuevo enfoque de la légica econdmica que plantea la
enciclica, proponiendo articular las légicas del mercado, del Estado y
del don (2). En tercer lugar trataré de las consecuencias de los puntos
anteriores sobre la comprensién y la gestién humanas y humanizadoras
de la globalizacién —hacia una globalizacién alternativa—, aludiendo tam-
bién a su fundamentacién antropoldgica, metafisica y teolSgica relacio-
nal (3). Por ultimo haré una breve sintesis de la articulacién de las tres
légicas segtin CV, y yendo mds alld que esta, enfocaré cémo, debido a la
absolutizacién del mercado segtin la ideologfa neoliberal, se llega a con-
secuencias no deseadas de légicas de suyo positivas (propiedad privada,
competitividad, informacién) —que se derivan de la del mercado— ya que
estas se pervierten. Se trata de consecuencias que la doctrina social de la
Iglesia claramente rechaza y contra las cuales hoy levanta en concreto su
voz profética el Papa Francisco.

De ese modo, el “segiin CV” que aparece en el titulo de mi exposi-
cién, puede interpretarse a la vez como “de acuerdo a” lo que ensefa
explicitamente la enciclica, pero también como “en la linea del camino”
que esta ha iniciado implicitamente.

1. LA ENcicLicA CV UBICADA EN SU MARCO HISTORICO-CULTURAL

Segtin el filésofo italiano Marco Maria Olivetti, la “forma reflexiva
unificante de los distintos dmbitos culturales” en la modernidad fue la
del sujeto —en su autonomia racional—, como antes lo habia sido la sus-
tancia®®'. Precisamente el giro copernicano de Kant dio entonces nombre
a ese cambio de paradigma no solo filoséfico sino cultural, de la sustan-
cia al sujeto autocentrado en si mismo. Pues bien, hoy, para muchos,
esa modernidad —al menos en su versidén zluminista— estd en crisis; la

“inflexién” (Kehre) de Heidegger, superadora de la filosofia del sujeto,

1955),99-111; CV 2 las denomina, respectivamente, “micro-"y “macro-relaciones”.

221 Cfr. Marco M. Olivetti, «El problema de la comunidad ética». En Sabiduria po-
pular, simbolo y filosofia. Didlogo internacional en torno de una interpretacion lati-
noamericana, ed. por Juan Carlos Scannone, (Buenos Aires: Guadalupe, 1984),
209-222.



Mercado, justicia y gratuidad segin Caritas in Veritate | 121

por su apertura al don gratuito del ser, podria denominar y preanunciar
otro cambio de paradigma global.

Pues aparece patente hoy en filosofia la superacién de la subjetividad
moderna centrada en el “yo”, con propuestas como la heideggeriana, o
las de la racionalidad y ética comunicativas (escuela de Frankfurt: Jiirgen
Habermas, Karl-Otto Apel), del giro pragmitico-lingiiistico y hermenéu-
tico (respectivamente: el segundo Ludwig Wittgenstein, y Hans-Georg
Gadamer y Paul Ricoeur) o hacia la alteridad de los otros (Emmanuel
Lévinas) y la fenomenologia de la donacién (Jean-Luc Marion). Algo
semejante se puede encontrar también tanto en las ciencias duras (fisica
cudntica) y en no pocas de las ciencias humanas, incluidas las econémicas
(la racionalidad econémica recomprendida desde la comunicativa —en
Peter Ulrich—, la economia civil de Stefano Zamagni o de comunién,
en Luigino Bruni, ambas citadas por la enciclica, y en distintas nuevas
prdcticas sociales, que he explicitado en otros trabajos**.

Probablemente se trata de reacciones superadoras y busquedas de lo
mds humano ante el individualismo competitivo postmoderno, la globa-
lizacién neoliberal autorregulada por el mercado, la absolutizacién de
la razén instrumental y la exclusion social, caracteristicas de la actual
tardo-modernidad.

La enciclica, considerada en su relacién con esa constelacién de nue-
vos fenémenos histéricos emergentes —tanto tedricos como practicos—,
no solo no aparece como desubicada, sino como una respuesta muy
vélida a la crisis de civilizacién, y como promotora del cambio socio-

222 En el orden tedrico me refiero a la antropologia del don y contra-don, la sociologia

del don o del amor, la economia de solidaridad, el “entre” en psicoanilisis, la com-
prensién comunicativa del poder politico, etc.); y, en el orden prictico, a nuevas
prdcticas sociales, como son la emergencia de la sociedad civil en cuanto distinta del
mercado y del Estado, el surgimiento de agentes publicos no estatales que luchan
por intereses universalizables (Adela Cortina), el neo-comunitarismo en las distin-
tas dimensiones culturales —desde la religiosa a la econémica—, los nuevos movi-
mientos sociales, como los de etnias indigenas, los “sin tierra”, los desocupados, el
feminista, el ecoldgico, asi como el “nuevo mestizaje cultural” en los suburbios de
las grandes ciudades latinoamericanas, la opcién preferencial por los pobres de la
Iglesia y de numerosas otras instancias sociales, etc. Ver mi trabajo: «Interpretacién
reflexiva de la actual realidad histérica: semillas de futuro». En E/ surgimiento de un
nuevo paradigma. Una mirada interdisciplinar desde América Latina, ed. por Grupo
Farrell (Buenos Aires: CICCUS, 2015), 23-46.



122 | Juan Carlos Scannone

cultural y econémico en germen, el cual nos desafia a ponerlo en pric-
tica con una voluntad politica inteligente, iluminada por enfoques cien-
tificos renovados. Segiin mi opinidn, puede asi contribuir a responder
tanto a la actual crisis ecolégica que, segtin Francisco, en Laudato S7’, es
consecuencia del paradigma tecnocrdtico (LS 106-114) —que ha abso-
lutizado la razén instrumental—, como también a dolorosas realidades
de personas denunciadas por ¢l mismo como “sobrantes”, “desechos”,
discriminados sociales dentro de una “cultura del ‘descarte’” (EG 53), u
obligados a emigrar en condiciones inhumanas, aun con peligro de su
vida.

2. EXPERIENCIA DEL DON Y ECONOMIA DE MERCADO

2.1. Gratuidad y mercado

Después de lo expuesto mds arriba, no ha de maravillar que el Papa
Benedicto, antes de tratar —en el capitulo tercero de su enciclica— del
desarrollo econémico y la sociedad civil, comience hablando de la gra-
tuidad: “La caridad en la verdad —dice— pone al hombre ante la sor-
prendente experiencia del don” (CV 34). En cambio “a veces el hombre
moderno tiene la errénea conviccién de ser el tnico autor de s{ mismo,
de su vida y de la sociedad” (ibid.), es decir, la presuncién de no deber-
le nada a nadie, sino todo a si mismo. As{ reproduce el “pecado de los
origenes”, al “creerse autosuficiente y capaz de eliminar por si mismo el
mal de la historia” (ibid.). Adn mds: “la exigencia de la economia de ser
auténoma, de no estar sujeta a ‘injerencias’ de cardcter moral, ha llevado
al hombre a abusar de los instrumentos econémicos incluso de manera
destructiva” (ibid.). Es decir que, sin alguna presencia de la gratuidad, la
economia se autodestruye a s{ misma y acaba en crisis como la que estallé
en el 2007. Claro estd que “la légica del don no excluye la justicia”, sino
que la corona y presupone; y, por otro lado, “el desarrollo econémico,
social y politico necesita, si quiere ser auténticamente humano, dar es-
pacio al principio de gratuidad como expresién de fraternidad” (ibid.)**.
Notemos de paso que estd tomando esta dltima categorfa no solamente

22 Sobre la gratuidad en economia, aun en la economia de mercado, reflexionaba,

ya hace mds de 10 afios, el Equipo Jesuita Latinoamericano de Reflexién Filosé-
fica: Cfr.: Juan Carlos Scannone y Gerardo Remolina, comps., Etica y economia.



Mercado, justicia y gratuidad segin Caritas in Veritate | 123

en su contenido teoldgico y ético, sino también politico, como comenzé
a recomprendérsela en los tltimos tiempos, especialmente en Francia e
Italia, a partir del bicentenario de la Revolucién Francesa (1989)**.

Benedicto XVI no se queda en esas consideraciones generales sobre
la gratuidad, sino que se refiere explicitamente a la “confianza reciproca
y generalizada” (CV 35) como una de las bases de la economia de mer-
cado, la cual supone un minimo de gratuidad, aun en el mero ejercicio
de la justicia conmutativa. Sin embargo, sola esta no basta, sin la justicia
distributiva y social, para la feliz puesta en prdctica del mercado, no solo
porque “estd dentro de un contexto social y politico mds amplio, sino
también por la trama de relaciones en que se desenvuelve”. Pues, “si el
mercado se rige tnicamente por el principio de equivalencia [...], no
llega a producir la cohesién social que necesita para su buen funciona-
miento. Sin formas internas de solidaridad y confianza reciproca, el mer-
cado no puede cumplir plenamente su propia funcién econdmica” (ibid.).
Precisamente se abusé de esa confianza, lo que provocd la crisis finan-
ciera y econémica que todavia se estd sobrellevando en muchas partes
del planeta.

2.2. Las tres légicas econdémicas

En su obra Economia popular de solidaridad y mercado democrdtico,
Luis Razeto expone tres 18gicas econdémicas: la del mercado de inter-
cambios, la del Estado en sus empresas publicas y la de la solidaridad y
donacidn, centrada en el factor comunidad, comprendido no solo como
factor ético y cultural, sino también como factor econdmico. Para ese
autor el verdadero mercado democritico estd conformado por la inte-
raccién y reciproca influencia de dichas tres 16gicas*”. Desconozco si
hubo una influencia directa o, al menos indirecta, de ese enfoque en la

Economia de mercado, Neoliberalismo y Etica de la gratuidad (Buenos Aires: Bo-
num, 1998; 2.2 ed. facsimilar, Buenos Aires: Docencia, 2011).

Ver: Antonio Maria Baggio, I/ principio dimenticato. La fraterniti nella riflessio-
ne politologica contemporanea (Roma: Citta Nuova, 2007); ver también: Enrique
del Percio, Ineludible fraternidad. Conflicro, poder y deseo (Buenos Aires: CICCUS,
2014).

Cfr. Luis Razeto Migliaro, Economia popular de solidaridad y mercado democrdtico,
3 vol. (Santiago de Chile: Ediciones PET, 1984-85-88); el cuarto tomo se deno-
mina: Desarrollo, transformacidn y perfeccionamiento de la economia en el tiempo
(Santiago de Chile: Universidad Bolivariana, 2001).

224

225



124 | Juan Carlos Scannone

enciclica, pero el paralelismo es notable. Quizds puede deberse a fuentes
comunes o a influjos sucesivos.

En CV 35 Benedicto XVI recuerda que Populorum Progressio recono-
ce que la prdctica generalizada de la justicia tiene ventajas, aun desde el
punto de vista econémico. As{ es como comenta que “al mercado le inte-
resa promover la emancipacién [de los pobres], pero no puede lograrl[a]
por si mismo [...] Ha de sacar fuerzas morales de otras instancias que
sean capaces de generarlas”, es decir, de 16gicas no meramente mercan-
tiles, a saber, tanto la del Estado como la del don. Sobre la primera de
estas dos recuerda que “la actividad econdmica [...] debe estar ordenada
a la consecucion del bien comiin, que es responsabilidad sobre todo de la
comunidad politica” (CV 36). De ahi que traiga graves desequilibrios
la separacién —dice— de “la gestién econdémica, a la que corresponderia
tinicamente producir riqueza, de la accién politica, que tendria el papel
de conseguir la justicia mediante la redistribucién”. Pues la primera tie-
ne un valor instrumental con respecto a los fines ético-politicos y, por lo
mismo, ha de estar informada por ellos. De modo que el mercado como
tal no es “antisocial”, sino que, cuando se orienta en sentido negativo,
como sucede hoy con tanta frecuencia, no es “por su propia naturaleza,
sino por una cierta ideologfa que lo guia en ese sentido” (ibid.), que de
medio lo hace fin. Tal ideologia es la que afirma al mercado como au-
torregulado y regulador de la vida social, proclama la hegemonia de los
intereses propios —aun egoistas—, sobre el bien comun y hace depender la
justicia de una “mano invisible”. Esa distincién entre el mercado como
instrumento econémico eficaz y la ideologia (neoliberal) de la ““idola-
tria’ del mercado” (segdn ya la llamaba Juan Pablo II en CA 40) permite
sostener “‘que se pueden vivir relaciones auténticamente humanas, de
amistad y de sociabilidad, de solidaridad y de reciprocidad, también
dentro de la actividad econémica y no solamente fuera o ‘después’ de
ella? (CV 36). Tales consideraciones son revolucionarias con respecto
al mercado como de hecho se vive hoy en la actual globalizacién, pero
respetan la idiosincrasia del mismo. Y coinciden con las apreciaciones
del Papa Francisco cuando rechaza en los hechos una “economia (que)
mata” (EG 53), el “fetichismo del dinero” (EG 55) y un “sistema social
y econémico [...] injusto en su raiz” (EG 59). De ninguna manera se



Mercado, justicia y gratuidad segin Caritas in Veritate | 125

opone al mercado libre, al sistema de libre empresa, ni al dinero®*, sino
a su idolizacién y fetichizacién.

Por eso ya Benedicto sefialaba que el gran desafio —planteado por el
desarrollo en la época de la globalizacién, y agravado hoy por la crisis
econémico-financiera—:

“es mostrar [...] que en las relaciones mercantiles el principio de gra-
tuidad y la légica del don, como expresiones de fraternidad, pueden
y deben tener espacio en la actividad econdmica ordinaria. Esto es una
exigencia [...] de la razén econémica misma” (CV 37).

Lo imprescindible de esa tercera légica para que el mercado sea hu-
mano y democrdtico, y asi mds eficaz, “hace necesario que en [este] se
dé cabida a actividades econdémicas de sujetos que optan libremente por
ejercer su gestién movidos por principios distintos al del mero benefi-
cio, sin renunciar por ello a producir valor econémico” (ibid.). Luego,
el actual Papa emérito, aludiendo a la articulacién de las tres légicas
arriba mencionadas, se expresa asi: “Indudablemente, la vida econdmica
tiene necesidad del contrato para regular las relaciones de intercambio
entre valores equivalentes” (primera l8gica). “Pero necesita igualmente
leyes justas y formas de redistribucidn guiadas por la politica” (segunda
légica), ademds de obras caracterizadas por el espiritu del don” (tercera).
Y agrega: “la economia globalizada parece privilegiar la primera légica,
la del intercambio contractual”: por ello vivimos hoy una globalizacién
inequitativa e injusta; “pero directa o indirectamente demuestra que ne-
cesita de las otras dos” (ibid.). Por mi parte pienso que la crisis es una
forma contrafictica de evidenciarlo.

2.3. LOGICA DE LA GRATUIDAD Y EMERGENCIA DE LA SOCIEDAD CIVIL

La enciclica atribuye a la CA 35 —de Juan Pablo II- la distincién en-
tre tres instancias: “el mercado, el Estado y |a sociedad civil” como distinta

226 Cfr. Michael Novak, «A proposito di etica e capitalismo. Evangelii Gaudium se-
condo me», [ Martedi 38, n.° 329 (septiembre-octubre 2014): 30-35; ver también:
Diego Alonso-Lasheras, «Evangelizzazione ed economia: denuncia e proposta». En
Evangelii Gaudium. Il testo ci interroga. Chiavi di lettura, testimonianze e prospettive,
ed. por Humberto Miguel Ydfiez (Roma: Gregorian & Biblical Press, 2015); Ratil
Gonzélez Fabre, «Significado econémico en Evangelii Gaudium». En Francisco: la
alegria que brota del pueblo. Una reflexidn compartida de Evangelii Gaudium, ed. por
Jorge Benedetti (Buenos Aires: Santa Marfa, 2016), 287-332.



126 | Juan Carlos Scannone

de ambos?”, considerando que la dltima es “el dmbito mds apropiado

para una economia de la gratuidad y de la fraternidad, sin negarla en los
otros dos” (CV 38). Dada la globalizacién, para asegurar la justicia no
basta el Estado, “hoy es necesario decir que sin la gratuidad no se alcan-
za ni siquiera la justicia’, aunque deba tenderse a una instancia politica
global que regule éticamente la economia globalizada (Cfr. CV 67, con
cita de Juan XXIII: Pacem in terris).

No es casualidad que se haya dado la emergencia de la sociedad civil
en la época de la globalizacién y la exclusién. Pues es una reaccién hu-
mana y humanizadora, no meramente reactiva sino superadora, tanto
del individualismo competitivo como de la crisis del Estado de bienestar
y sus procedimientos burocrdticos, reaccién basada —aun sin saberlo—,
respectivamente, en la solidaridad y la subsidiaridad. Dicho surgimiento
de la sociedad civil hace que, en lo econémico —afirma CV—:

“caridad en la verdad signifi[que] la necesidad de dar forma y orga-
nizacién a las iniciativas econédmicas que, sin renunciar al beneficio,
quieren ir mds alld de la [6gica del intercambio de cosas equivalentes
y del lucro como fin en sf mismo” (ibid.).

La légica de la fraternidad ha de asumir las otras dos l6gicas, a fin de
potenciarlas, transformarlas por dentro y hacerlas mds efectivas median-
te la articulacién de las tres. Ella se basa en el principio de reciprocidad,
que —segin Zamagni— ya en el siglo XVIII defendia Antonio Genovesi
en su economia civil.

Tanto Rerum Novarum —en el orden nacional— como Populorum Pro-
gressio —en el internacional—, reivindicaban la “intervencién redistribu-
tiva del Estado”, a fin de lograr la justicia social. Hoy, por causa de
la globalizacién, aunque tal afirmacién sigue bien vigente, “se muestra
incompleta para satisfacer las exigencias de una economfa plenamente
humana” (CV 39). De modo que “cuando la légica del mercado y la
légica del Estado se ponen de acuerdo para mantener el monopolio de
sus respectivos dmbitos de influencia, se debilita a la larga la solidaridad
en las relaciones de los ciudadanos, la participacién y el sentido de per-

227 Sobre el nuevo concepto de “sociedad civil”, asumido por los Papas, cfr. Jean Co-
hen y Andrew Arato, Civil Society and Political Theory (Cambridge: MIT, 1992);
Charles Taylor, «Der Begriff der ‘biirgerlichen Gesellschaft’ im politischen Denken
des Westens». En Gemeinschaft und Gerechtigkeit, ed. por Michael Brumlik y Hau-
ke Brankhorst, (Frankfurt a. M.: Fischer, 1993), 117-147.



Mercado, justicia y gratuidad segtin Caritas in Veritate | 127

tenencia”. De ahf la necesidad de “la apertura progresiva en el contex-
to mundial a formas de actividad econémica caracterizada por ciertos
, . c . ~ : «
mdrgenes de gratuidad y comunién”. Pues, afiade el Papa Ratzinger: “el
binomio exclusivo mercado-Estado corroe la sociabilidad, mientras que
las formas de economia solidaria, que encuentran su mejor terreno en
la sociedad civil aunque no se reducen a ella, crean sociabilidad” (ibid.).

2.4. Tres instancias, tres légicas, tres tipos de empresa

La necesidad de enormes capitales para determinados emprendimien-
tos, su deslocalizacién y transnacionalizacidn, el anonimato de los fon-
dos, el crecimiento de la clase cosmopolita de los manager tienden a que,
en la economia globalizada, se pierda la responsabilidad social empresaria,
y se acentie la légica del méximo lucro, segin la ideologia neoliberal.

Pero, por otro lado, no en dltimo lugar gracias a la aplicacién de la
racionalidad y ética comunicativas (Habermas, Apel) a la racionalidad
econémica’?,

“se va difundiendo cada vez mds la conviccién segtin la cual la ges-
tién de la empresa no puede tener en cuenta Gnicamente el interés de
sus propietarios, sino también de los otros sujetos que contribuyen a
la vida de la empresa: trabajadores, clientes, proveedores de los diver-
sos elementos de produccién, la comunidad de referencia’?,

asi como el de todos los demds afectados, incluidos el medio ambiente y
la sociedad mds amplia que los abraza, segiin lo propugna la ética comu-
nicativa arriba mencionada.

Por ello, para responder fehacientemente al hecho de la globalizacién
y superar la ideologfa que la distorsiona, conviene que, a dichas tres
instancias sociales (mercado, Estado, sociedad civil) y sus respectivas 16-
gicas, correspondan también tres distintas modalidades de empresa que
se influyan mutuamente, ya que “junto a la empresa privada, orientada
al beneficio, y los diferentes tipos de empresa publica, deben poderse
establecer y desenvolver aquellas organizaciones productivas que persi-
guen fines mutualistas y sociales” (CV 38). “De su reciproca interaccién

28 Cfr. Peter Ulrich, Transformation der ikonomischen Vernunft. Fortschrittsperspek-

tiven der modernen Industriegesellschaft, 3.* ed. (Bern-Stuttgart: Haupt, 1993); ver
mi comentario a esa importante obra: «Hacia la transformacién comunicativa de la
racionalidad econémica». En Etica y economia, 147-184.

22 Papa Benedicto XVI, Caritas in Veritate, Carta Enciclica sobre el desarrollo humano

integral en la caridad y en la verdad (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2009), 40.



128 | Juan Carlos Scannone

en el mercado se puede esperar una especie de combinacién entre los
comportamientos de empresa y, con ella, una atencién mds sensible a
una civilizacién de la economia” (ibid.). Pues no se trata de que la econo-
mia social y su légica se reduzcan solo a un sector (el menos favorecido)
de la poblacién y sirva asi de paliativo para los estragos —tan notables
actualmente— de la légica del mdximo lucro; sino, por lo contrario, que
la fraternidad (solidaridad, comunidad, comunién) permee, informe y
transforme —a partir del espiritu y la realidad de las empresas sociales—
los otros dos tipos de emprendimientos, dentro de los marcos no de una
economia de la especulacién financiera, sino de la produccién. Como
ya lo dije, ello corresponderia, en la prictica, a la nocién de “mercado
democrdtico” de Razeto y, en teorfa, a su nueva concepcién de la ciencia
econdmica, replanteada desde el factor C (comunidad) en todos sus mo-
mentos constitutivos. Lo que hace unos ahos parecia utdpico, la crisis
—si sabemos interpretarla y asumir los desafios que plantea— lo muestra
viable. Pero, mientras que Razeto pone la primera prioridad en la eco-
nomifa solidaria, la segunda, en la estatal (empresas publicas) y la tercera
en el mercado, Benedicto XVI afirma la necesidad y el mutuo influjo de
las tres formas de empresa, sin establecer ni negar prioridades entre ellas.

3. GLOBALIZACION, FRATERNIDAD INTERHUMANA E INTERRELACIONALIDAD
TRINITARIA

Contra el asi denominado “pensamiento tnico”, Benedicto rechaza
comprender la globalizacién como si “procediera de fuerzas anénimas
e impersonales o de estructuras independientes de la voluntad huma-
na” (CV 42), sino que la entiende como un proceso socio-cultural, una
de cuyas vertientes importantes es la econémica. Pero, como realidad
humana e histdrica, puede y debe ser sometida a discernimiento ético
y ético-politico. Su “verdad [...] como proceso y su criterio ético —afia-
de— vienen dados por la unidad de la familia humana y su crecimiento
en el bien” (ibid.). Por ello la globalizacién puede y debe ser asumida en
forma personalista y comunitaria: su enfoque vivido depende de nuestra

libertad.

Recuerdo que, hace unos afios, la Comisién “Justicia y Paz” del Epis-
copado francés emitié un documento donde usaba la expresién “maitri-
ser” —con referencia a dicho proceso de mundializacién—, que algunos



Mercado, justicia y gratuidad segin Caritas in Veritate | 129

tradujeron al castellano por “controlar” o “gobernar”*. El Pontifice usa
en su enciclica expresiones mds suaves pero no menos decisivas e inci-
sivas, a saber: “orientar” y “gestionar”, como cuando propugna: “vivir y
orientar la globalizacién de la humanidad en términos de relacionalidad,
comunidn y participacién” (CV 42). Lo dice en total congruencia con lo
que habia afirmado antes tanto sobre el don y el principio de gratuidad,
como también acerca de la fraternidad humana en cuanto basa una reci-
procidad bien entendida, no reductible al mero intercambio, ni siquiera
del don y el contra-don®".

Para concluir este punto, deseo sehalar cémo el pensador especulativo
que es el Papa Ratzinger, explicité los dltimos fundamentos antropolé-
gicos, metafisicos y teolégicos de todo lo que acabo de comentar acerca
de CV en los apartados anteriores, es decir, los fundamentos de “la sor-
prendente experiencia del don” como experiencia humana bésica, de la
doctrina social de la Iglesia como “la ‘caridad en la verdad’ in re sociali”,
del “principio de gratuidad” —vigente aun en la misma economia—, y de
la “fraternidad” de la “familia humana” como reorientadora del actual
proceso de globalizacién. Pues asi, por un lado, rescata “la profundi-
zacién critica y valorativa de la categorfa de relacién” (CV 53). Esta,
aunque revalorizada cristianamente por Hegel contra Aristételes —para
quien era la menos importante de las categorias—, con todo se totaliza
en Hegel dialécticamente, perdiendo asi todo cardcter de gratuidad y de
verdadera alteridad; recae —por ello— en una l6gica de la necesidad. Hoy,
en cambio, las filosofias a las que aludi mds arriba plantean la relacién en
gratuidad y sin relativizacién dialéctica: relacién de alteridad sin mutua
relativizacién®?.

2% Ver la traduccidn castellana del documento en: Corintios XIII. Revista de reologia y
pastoral de la caridad 95 (2000).

Tanto Jacques Derrida como Maurice Merleau-Ponty le niegan gratuidad a la prdc-
tica del contra-don, expuesta por Marcel Mauss, pues se tratarfa de una forma de

231

retribucién. Sobre esa cuestién Cfr. Jean-Luc Marion, Etant donné. Essai d’une
phénoménologie de la donation (Paris: Puf, 1997), cap. 7; y Paul Ricoeur, Parcours
de la reconnaisance. Trois études (Paris: Gallimard, 2004), 350 ss., quien distingue
alli entre mutualidad y reciprocidad (gratuita).
#2 Emmanuel Lévinas habla de una “relacién sin relacién”, que yo interpreto como
“relacién sin relativizacién”, distinguiendo lo relacional y lo relativo; ver mi obra:
Religion y nuevo pensamiento. Hacia una filosofia de la religion para nuestro tiempo
desde América Latina (Barcelona-México: Anthropos-UAM, Iztapalapa, 2005), en

especial cap. 4.



130 | Juan Carlos Scannone

Por otro lado, se trata asimismo del nuevo paradigma teolégico segin
el cual hoy se repiensa la teologfa trinitaria y desde alli, toda la teologfa.
Pues no se trata primariamente de la categoria de sustancia, ni de la del
sujeto, sino del modelo de la comunién (Gisbert Greshake)*?, en base a
la circumincesién de relaciones. Tal paradigma trinitario tiene sus con-
secuencias en todos los dmbitos, de modo que —acota Benedicto— “la
revelacién cristiana [...] presupone una interpretacion metafisica del hu-
manum, en la que la relacionalidad es elemento esencial”. Pero tal concep-
cién antropolégica y metafisica relacional tiene su primer fundamento
en la misma comprensién cristiana de Dios. “Deus Caritas est”, y lo es
precisamente porque es Unitrino, comunién y circumincesién de rela-
ciones de amor, como lo expuso, por ejemplo, Ricardo de San Victor®*.

Segtin mi opinién, el mismo Papa emérito, en CV recomprendié el
desarrollo integralmente humano de los pueblos, releyendo Populorum
Progressio tanto a partir de la nueva veta abierta por su primera enciclica,
Deus Caritas est, como del nuevo paradigma socio-cultural —inclusive
econémico— que hoy se ha hecho posible y desafia nuestra libertad. Se
podria decir que en CV saca las consecuencias —aun en materia econé-
mica— para la doctrina social cristiana, que se derivan de la fe en Dios
como amor, comunion, e interrelacionalidad trinitaria; y, por otro lado,
desde allf responde a la nueva sensibilidad histérico-cultural emergente,
a mi parecer, la de la comunidad, la comunicacién y la relacién.

4. SINTESIS Y CONSECUENCIAS

4.1. LAS LOGICAS DEL MERCADO, DEL ESTADO Y DEL DON

Como conclusién, en esta dltima y cuarta parte presentaré una breve
sintesis de lo dicho acerca de cada una de esas tres légicas y de su arti-

23 Cfr. Gisbert Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie (Freiburg i.
B.: Herder, 2001). Relaciono la teologfa triniaria con la fenomenologia del don
y la economia del don en mi articulo: «El don: de la fenomenologfa a la teologia
trinitariar. En Economia del don. Perspectivas para Latinoamérica, ed. por Octavio
Groppa y Carlos Hoevel (Buenos Aires: Ciudad Nueva, 2014), 65-83.

234 Para una exposicién fenomenoldgica de la doctrina trinitaria de Ricardo, Cfr. Jean-
Luc Marion, «El tercero o el relevo del dual». En Comunidn: ;Un nuevo paradigma?
Congreso Internacional de teologia, filosofia y ciencias sociales (Buenos Aires: San Be-
nito, 2006), 105-121.



Mercado, justicia y gratuidad segtin Caritas in Veritate | 131

culacién, aunque —sobre todo al tratar del mercado— explicitaré y pun-
tualizaré aspectos no tratados por CV, que me permitirdn avanzar en su
seguimiento, a fin de explicar desviaciones que producen consecuencias
perversas criticadas por la enciclica.

12) La l6gica del mercado de suyo busca el legitimo interés de cada
uno de los que operan el intercambio de bienes y servicios, para la uti-
lidad de zodos ellos. La misma presupone la propiedad privada (aun de
los medios de produccién), la competitividad y la informacién sobre
las circunstancias del mercado, las cuales poseen sus propias légicas. De
por si, estas deberfan redundar en beneficio de todas las partes, pero,
cuando se absolutizan, se pervierten. Es asi como la 1égica de la pro-
piedad tiende a hacerse entonces fetichista del dinero y consumista; la
de la competencia, a dejar su fair play para convertirse en despiadada, y
la de la sana informacién, a transformarse en induccién de necesidades
ficticias subrepticiamente impuestas mediante una propaganda agresiva.

22) La légica del Estado de suyo procura el bien comtn y la justicia
en la sociedad nacional e internacional, regulando para ello las otras 16-
gicas, en especial, la del mercado. Ha de preservar tanto el principio de
subsidiaridad como el de solidaridad, permitiendo lo mdximo posible
de libertad de mercado, que sea compatible con la justicia para todos,
incluidos los menos favorecidos. Hoy un problema clave consiste en que
la globalizacién econémica carece de una instancia politica que la regule
para el bien comdn internacional, teniendo en cuenta a los mds débiles;
y que, en el plano nacional, los Estados frecuentemente no tienen la ca-
pacidad necesaria para hacerlo. A lo que no pocas veces se agregan graves
hechos de corrupcién, que pervierten la bisqueda de la justicia social y
el bien comdn.

32) La légica del don prevalece en la sociedad civil; busca ante todo
el reconocimiento reciproco®’ y los asi llamados bienes relacionales, sin
renunciar por eso al lucro, necesario para el funcionamiento y progreso
de las empresas, en orden al bien de todos los afectados, de la sociedad

5 Ricoeur distingue, un poco artificiosamente, entre “mutualidad” y “reciprocidad”;

la primera cae en la légica del intercambio de don y contra-don, segtn la plantea
Marcel Mauss como antecedente del mercado, y es criticada por Jacques Derrida.
La segunda expresién responde a un intercambio gratuito de dones que, para Ma-
rion, estd garantizada por la donacién de ambos a terceros; ver también: Ricoeur,
Parcours de la reconnaissance.



132 | Juan Carlos Scannone

global y aun de la “hermana madre tierra”. Esa l4gica se da ante todo en
los dmbitos familiar y religioso, asi como en el nuevo cooperativismo en
sus distintas modalidades, pero debe permear las otras lgicas. Una de
sus posibles perversiones consistiria en que el don sustituyera al trabajo
y la cultura del trabajo.

4.2. La absolutizacién del mercado

En su exhortacién Evangelii Gaudium, el Papa Francisco nos alerta, al
menos dos veces, contra “la autonomfa absoluta de los mercados y (de)
la especulacién financiera” (EG 56, 202). Ahora bien, cuando se da esa
absolutizacion, que prescinde de las otras dos l6gicas mds abarcadoras,
entonces, el mercado, de mero instrumento eficaz, se transforma en fin.
Se lo considera y practica como autorregulado y aun como regulador de
toda la vida social y, en la teorfa econdmica, se olvida que la abstraccién
del “homo oeconomicus” es una mera abstraccién, confundiéndose ese
“constructum” con la realidad, ideologizdndola al servicio del poder, so-
bre todo, econédmico. Entonces, las tres légicas subordinadas, que de él
se derivan (a saber, las de la propiedad privada, la competencia y la pro-
paganda) se salen de madre, en contra del mutuo reconocimiento entre
las personas que intervienen en el mercado o estdn afectadas por él, su
bien comudn y su “casa comun”: la tierra. Y, en consecuencia, se tiende a
caer en lo que Bernard Lonergan denomina el absurdo social?*
el desvio ideolégico de toda una sociedad.

, a saber,

4.3. Ordenamiento y articulacién

Las tres l6gicas explicitadas por CV operan en la vida econémica.
A veces se oponen o yuxtaponen, pero, segiin una sana antropologia,
deben articularse de acuerdo con un ordenamiento de prioridades entre
ellas, que corresponda a una comprensién integral del hombre. Tal arti-
culacién usa la economia de mercado como instrumento al servicio del
bien comun gracias a la accién regulativa y politica del Estado y de una
deseable autoridad politica internacional, aun global, convenientemente
acompafiadas por las respectivas sociedades.

26 Sobre el “social surd”, que se ha traducido como “absurdo social”, Cfr. Bernard
Joseph Francis Lonergan, Insight. A Study of Human Understanding (London-New
York-Toronto: Longmans-Green, 1957), indice temdtico.



Mercado, justicia y gratuidad segtin Caritas in Veritate | 133

A su vez ambas l4gicas de suyo deben enraizarse en la légica del don,
mds propia de la sociedad civil, que proporciona la confianza y el reco-
nocimiento mutuos como la base del Estado y del mercado, mds alld de
toda violencia, aun encubierta; orientando en esa direccién, y no en la
contraria, las légicas conectadas con el mercado (las de la propiedad, la
competencia y la propaganda)*’. A su vez compete a la sociedad civil la
tarea de controlar, mediante procedimientos democrdticos adecuados, a
las autoridades politicas, aun globales. Asi serfa posible lograr un “am-
biente de mercado” propicio al reconocimiento mutuo, la reciprocidad,
la justicia y la gratuidad, aun en las relaciones largas, y propiciar una
globalizacién alternativa mds justa y mds humana.

Estimo que varias de las consideraciones que anteceden dan bases
filoséficas para pensar la articulacién de las economias populares de soli-
daridad como hoy se estdn desarrollando en forma de redes, en América
Latina (y como se las estd reflexionando en el nivel de la ciencia econé-
mica), y su posible relacién con la economia social de mercado.

La primera se practica y teoriza en un nivel micro, pero, a mi enten-
der, sin un suficiente planteamiento en el nivel macro. Y, por otro lado,
la economia social de mercado, como se dio en sus inicios en un nivel
nacional en los paises renanos, luego se hizo cada vez menos social, de-
bido —entre otras razones— a la competencia dentro de un mundo cada
vez mds globalizado. Un desafio posible es llevarla a un nivel global,
recobrando fuertemente su sentido social®®, pero enriquecido por las
actuales teorfas econémicas relacionales, de comunidn y de solidaridad,
y por las pricticas sociales correspondientes, en especial las que se estdn
experimentando y reflexionando en América Latina y sus movimientos
populares. No por casualidad el Papa Francisco ve en estos una promesa
para el futuro de la humanidad global, segin lo afirmé en sus alocu-
ciones dirigidas a los mismos tanto en Roma como en Santa Cruz de la
Sierra.

27 Cerca de esa posibilidad real, en base al reconocimiento interpersonal reciproco en
el mercado, ver: Ratl Gonzdlez Fabre, «La cuestién ética en el mercado». En Etica
y economfa, 31-76, en el libro citado en la nota 1; muchas consideraciones de la
tltima parte del presente trabajo las tomo de este autor.

El tedlogo moral de la Universidad de Tubinga, Dietmar Mieth, en una reunién
entre economistas y teSlogos tenida alli hace ya tiempo —en la que participé-,
afirmaba que la denominacién “social” (en alemdn: soziale) no debfa ser un adjeti-
vo afiadido al sustantivo “economfa de mercado” (Marktwirtschaf?), sino parte del
sustantivo (en alemdn: Sozialwirtschaf?), es decir socio-economia de mercado.






| 135

El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

Rodrigo Lépez

1. INTRODUCCION

El texto que ofrecemos a continuacién espera poner en didlogo dos
fuentes contempordneas de reflexion acerca de la justicia. Por una parte,
tenemos el Enfoque de Capacidades que durante las dltimas décadas
ha ganado terreno no solo en el espacio de la discusién filoséfica sino
también en el del debate politico legislativo. Como contraparte, la enci-
clica Caritas in Veritate nos ofrece una voz que sirve como tamiz moral
a cualquier discurso social, una voz que sin aspirar a ofrecer contenidos
programdticos a la comunidad politica espera, sin embargo, anunciar y
dar contenido a principios fundantes de la convivencia humana.

Esperamos mostrar, clara y persuasivamente, las potencialidades que
un didlogo entre las fuentes propuestas puede tener para quienes desean
indagar en modelos de justicia social que hagan sentido a los hombres y
mujeres de nuestro tiempo.

2. EL ENFOQUE DE CAPACIDADES

El Enfoque de Capacidades (EC) (Capability Approach) debe su ori-
gen al trabajo de Amartya Sen, Premio Nobel de Economia en 1998.
Desde que fuese propuesto, este enfoque ha sido usado cada vez mds en
disciplinas tan diversas como la economia, la filosofia politica y los estu-
dios del desarrollo, y pese a lo mucho que se ha escrito respecto del EC,
una acabada caracterizacién del mismo no resulta ficil de hacer.

El EC es primariamente un modo de evaluar el bienestar de las perso-
nas, que considera el hecho que ellas sean “capaces de hacer ciertas cosas



136 | Rodrigo Lépez

bdsicas”™ como el fin primario de una sociedad, valorable por si mis-
mo, y que por tanto las politicas piblicas deben orientarse a fomentar y
proteger estas capacidades en las personas. En este sentido, se diferencia
de otras corrientes que consideran a los recursos o la wutilidad como la
unidad de medicién del bienestar o progreso de una sociedad.

El EC hace una clara distincién entre los funcionamientos y las capa-
cidades. Los primeros se refieren a los modos de ser y hacer que tiene una
persona, mientras segundos apelan al conjunto de posibilidades que una
persona puede transformar en funcionamientos’™. Asi, se distingue una
persona que sabe leer, es decir tiene el funcionamiento de la alfabetiza-
cién, de un nino sin discapacidad y que cuenta con la oportunidad efec-
tiva de recibir educacidn, es decir tiene la capacidad de la alfabetizacién.
Es importante destacar que capacidad no es sinénimo de oportunidad,
porque existen oportunidades nominales que son imposibles de ser al-
canzadas en la prictica. Jonathan Wolff y Avner de-Shali**' proponen
el caso de una madre soltera que se encuentra desempleada, viviendo en
un lugar sin guarderfas infantiles; aunque tedricamente tiene la oportu-
nidad de buscar trabajo, si no cuenta con redes de apoyo cercanas, ella
no puede aprovechar esta oportunidad y no podria decirse que tiene la
capacidad de trabajar.

En la transformacién de las capacidades en funcionamientos las per-
sonas cuentan con recursos'y con factores de conversion personales, sociales
y ambientales, que pueden ayudar o impedir dicha transformacién®.
Por ejemplo, la capacidad de trabajar puede verse facilitada por la pose-
sién de bienes materiales —recursos— como son las herramientas para un
artesano; si la persona posee las destrezas requeridas para llevar a cabo
las distintas tareas que sean necesarias en la artesanfa, un factor personal,
serd mds fécil para ella ejecutar el trabajo; la infraestructura —talleres,
lugares de compra de insumos y venta de productos— constituyen los

29 Amartya Sen, «Equality of What?». En The Tanner Lecture on Human Values 1979,
ed. por Sterling McMurrin (Cambridge: Cambridge University Press, 1980), 218
(traduccién del autor).

20 Cfr. Amartya Sen, «Freedom of Choice», European Economic Review 32 (1988):
269-294.

21 Cfr. Jonathan Wolff y Avner de-Shalit, Disadvantage (Oxford-New York: Oxford

University Press, 2007).

Cfr. Ingrid Robeyns, «The Capability Approach: a theoretical survey», Journal of

Human Development 6 (2005): 93-114 (traduccién del autor).

242



El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate | 137

factores ambientales; por tltimo, la aceptacién social que reciba la per-
sona que lleva a cabo dicho trabajo serfa un factor social. Es necesario
recordar que en ciertas culturas sigue existiendo una marcada discrimi-
nacién laboral segin el género. Mds adn, se describe que algunos funcio-
namientos son factores de conversién personales en la transformacién de
algunas capacidades en funcionamientos. Por ejemplo, ser saludable —un
funcionamiento— es un factor personal que ayuda a transformar la capa-
cidad de tener un trabajo en funcionamiento efectivo, es decir, trabajar.
Esta intrincada interaccién entre recursos, capacidades, funcionamien-
tos y factores personales, ambientales y sociales nos permite abarcar de
mejor manera las complejidades del mundo real®®.

En la literatura, los conceptos de capacidades y funcionamientos han
sido utilizados para multiples fines, desde establecer juicios normativos
hasta la creacién de indices que buscan evaluar el desarrollo de un pais.
Tenemos asi que, bajo la premisa que el desarrollo econémico debiese
estar ligado al aumento de las capacidades de las personas®“, el Progra-
ma para el Desarrollo de las Naciones Unidas (PNUD) estableci6 el In-
dice de Desarrollo Humano, que considera los recursos materiales, por
medio del Producto Interno Bruto; mds dos funcionamientos bdsicos,
en este caso la salud —expectativa de vida—y la educacién —alfabetizacién
y escolarizacién—. Si bien no es un indicador perfecto, es un primer paso
en considerar otras dimensiones de las personas.

Es necesario destacar, por dltimo, que el EC es justamente un enfo-
que de evaluacién y no una teorfa econémica ni politica. Existen una
serie de elementos que no fueron especificados en su versién original, y
se ha argumentado que Amartya Sen dejé estos puntos abiertos justa-
mente para permitir que este enfoque fuese aplicable a distintos contex-
tos y escenarios®”. No es de extrafiar, entonces, que dicha apertura diera

lugar a multiples interpretaciones, como las de Martha Nussbaum?®®,

23 Cfr. ibid., 93-114.

24 Cfr. United Nations Development Programme, Human Development Report 1990

(New York-Oxford: Oxford University Press, 1990).

Cfr. Ingrid Robeyns, «Sen’s Capability Approach and Gender Inequality: Selecting

Relevant Capabilities», Femninist Economy 9 (2003): 61-92.

6 Cfr. Martha Nussbaum, Women and Human Development (Cambridge: Cambridge
University Press, 2000); Martha Nussbaum, «Capabilities as Fundamental Entitle-
ments: Sen and Social Justice», Feminist Economy 9 (2003): 33-59.

21

N

5



138 | Rodrigo Lépez

Jonathan Wolff y Avner de-Shalit*’, David Crocker*®, la ya comentada
del PNUD (1990), entre otras.

Una de las mds célebres es la de Martha Nussbaum, quien desarrolla
su propuesta basdndose en la ética aristotélica y la nocién de dignidad
de la persona humana’®. Ella propone una lista de diez capacidades
bdsicas, las que toda sociedad deberfa garantizar a todos sus miembros,
al menos a un nivel minimo, o de suficiencia. Entre estas capacidades
se cuentan®’: Vida; Salud fisica; Integridad fisica; Sentidos, imaginacion
y pensamiento; Emociones; Razén prdctica; Afiliacion; Relacion con otras
especies; Juego; Control sobre el ambiente.

Autores como Wolff y de-Shalit®' hicieron un proceso de validacién
empirica de esta lista, agregando cuatro capacidades nuevas (independen-
cia, hacer el bien a otros, vivir dentro de los mdrgenes de la ley y entender

252 se limitan

la ley y el sistema social), mientras que otros como Crocker
a proponer métodos de consenso social como el mejor método de deter-

minar las capacidades bdsicas en una sociedad determinada.

3. CARITAS IN VERITATE Y EL. ENFOQUE DE CAPACIDADES

Al realizar una lectura de la enciclica Caritas in Veritate (CiV) a la luz
del EC, llaman la atencidn las extraordinarias y evidentes concordancias
que existen entre ambas aproximaciones a la justicia politica; esto se
verifica especialmente si ponemos nuestra atencién en algunos concep-
tos como: desarrollo humano, libertad y responsabilidad, organizacién
politica, mercado y globalizacién. Nos detendremos a continuacién en
cada una de estas nociones, aborddndolas desde las fuentes que hemos
propuesto, evidenciando fricciones y coincidencias, y sugiriendo si es
pertinente espacios de complementariedad.

27 Cfr. Wolff y de-Shalit, Disadvantage.

28 Cfr. David A. Crocker, Ethics of Global Development (New York, 2009).

2 Cfr. Nussbaum, Women and Human Development.

#0 Cfr. Nussbaum, «Capabilities as Fundamental Entitlements...», 33-59.

1 Cfr. Wolff y de-Shalit, Disadvanrage.

»2 Cfr. David Crocker, Ethics of Global Development (Cambridge-New York: Cam-
bridge University Press, 2008).



El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate | 139

3.1. Desarrollo humano

Tanto en el documento pontificio como en el EC se entiende que
el desarrollo tiene un sentido transversal al hombre y a la sociedad. Es
decir, afecta todas las dimensiones del hombre y a todos los hombres.
Benedicto XVI afirma:

“[I]a verdad originaria del amor de Dios, que se nos ha dado gratuita-
mente, es lo que abre nuestra vida al don y hace posible esperar en un
‘desarrollo de todo el hombre y de todos los hombres’, en el trdnsito
‘de condiciones menos humanas a condiciones mds humanas’™*?.

Explicitando la integralidad y universalidad que debe tener el desa-
rrollo, nos recuerda al mismo tiempo que se trata de una visién histérica
y no utdpica de la realidad. Se trata de hacer de este mundo —no de
otro— un mundo mds humano para todos.

En Desarrollo como Libertad, Amartya Sen nos presenta una vision
de desarrollo que resulta compatible con la de CiV y que, como deja
de manifiesto, se diferencia de otras corrientes de la filosofia politica
contempordnea:

“El desarrollo puede ser visto, como es argumentado aqui, como el
proceso de expansidn real de las libertades que disfrutan las personas.
[...]El crecimiento del PIB o del ingreso personal puede, por supues-
to, ser muy importante como medio para expandir las libertades de
los miembros de la sociedad. Pero las libertades dependen también
de otros determinantes, como los acuerdos sociales y econémicos, as{

como de los derechos politicos y sociales™*.

El EC no niega la importancia que tienen los medios materiales en
las condiciones de vida de la gente, pero les asigna un valor subordinado
como de un medio respecto a un fin. Si bien esto parece ser una timida
demanda de integralidad al desarrollo, el entenderlo como la expansién
real de las libertades establece claramente la centralidad de las personas;
por otra parte, el término real pone de manifiesto que se trata de las con-
diciones concretas en que vive la poblacién, y no de un enfrentamiento
puramente tedrico.

»% Papa Benedicto XVI1, Caritas in Veritate, Carta Enciclica sobre el desarrollo hu-
mano integral en la caridad y en la verdad (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana,
2009), 8.

24 Amartya Sen, Development as Freedom (Oxford: Oxford University Press, 1999), 3.



140 | Rodrigo Lépez

Para identificar el alcance de la integralidad, Benedicto XVI recuerda
las ensefianzas de uno de sus predecesores.

“Pablo VI tenfa una visién articulada del desarrollo. Con el térmi-
no ‘desarrollo’ quiso indicar ante todo el objetivo de que los pue-
blos salieran del hambre, la miseria, las enfermedades endémicas y
el analfabetismo. Desde el punto de vista econémico, eso significaba
su participacién activa y en condiciones de igualdad en el proceso
econdémico internacional; desde el punto de vista social, su evolucién
hacia sociedades solidarias y con buen nivel de formacién; desde el
punto de vista politico, la consolidacién de regimenes democriticos

capaces de asegurar libertad y paz”>”.

Se destacan de este modo, las condiciones de pobreza material que
afectan directamente la calidad de vida de las personas, pero se abre paso
a otros aspectos, como los econémicos, sociales y politicos. Es sorpren-
dente la similitud que existe con el EC:

“Las libertades substantivas incluyen capacidades elementales, como
ser capaz de evitar deprivaciones como la hambruna, la malnutri-
cién, la enfermedad y la muerte evitable, asi como a las libertades
que se asocian con la alfabetizacidn, ejercer la participacién politica
y la libertad de expresién, entre otras™.

Ahora bien, estas listas no constituyen una determinacién definitiva
de los aspectos que deben ser enfrentados por las sociedades que buscan
desarrollarse. Como nos recuerda CiV, si el desarrollo es efectivamen-
te humano, “es preciso saber quién es la persona humana, conocer su
naturaleza”’. Aqui es donde existe la mayor divergencia entre la doctri-
na social de la Iglesia y el EC. Mientras en CiV podemos leer que “[e]ste
desarrollo exige, ademds, una visién trascendente de la persona, necesita
a Dios”*%, el EC tiene una visién humanista en que “las conexiones aris-
totélicas son suficientemente claras”®?, basdndose en conceptos como el
florecimiento y la eudaimonifa. Si bien no es contrario a la visién cris-
tiana, sino en gran medida complementario, el EC propone una visién
de hombre que no recurre a la trascendencia —necesariamente— como su
principio y fundamento.

25 Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 21, énfasis afiadidos.
26 Sen, Development as Freedom, 36.

27 Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 61.

8 Ibid., 11.

29 Sen, Development as Freedom, 24.



El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate | 141

3.2. Libertad y responsabilidad

Como ya dijimos, el EC tiene como énfasis principal la libertad de las
personas®®. Esta preocupacién, que también comparte la CiV, es origen
de dos relevantes consecuencias, esto es, la responsabilidad individual y
social.

Tenemos entonces que:

“Pablo VI no tiene duda de que hay obstdculos y condicionamientos
que frenan el desarrollo, pero tiene también la certeza de que ‘cada
uno permanece siempre, sean los que sean los influjos que sobre ¢l se
ejercen, el artifice principal de su éxito o de su fracaso”*'.

La libertad no puede ser entendida sin la responsabilidad. Es decir,
como cada persona es libre para tomar las decisiones que estime per-
tinente, cada uno serd responsable de su propia vida. El EC también
entiende la libertad como fuente de la responsabilidad: “Los adultos res-
ponsables deben estar a cargo de su propio bienestar; ellos deben decidir
en qué usar sus capacidades™®2.

Sin embargo, no todo depende de cada persona porque existe un
sinndmero de factores sociales, econédmicos y politicos que intervienen
en las condiciones de vida de los individuos: “Esta libertad se refiere al
desarrollo que tenemos ante nosotros, pero al mismo tiempo, también
a las situaciones de subdesarrollo, que no son fruto de la casualidad o
de una necesidad histérica, sino que dependen de la responsabilidad
humana”®®. Asf, la pobreza no puede ser entendida como fruto del azar,
donde algunos tuvieron la buena fortuna de nacer en un contexto so-
cioeconémico favorable, mientras otros tuvieron la mala fortuna de na-
cer en un contexto con carencias materiales signiﬁcativas; tampoco se
puede justificar la carencia material como necesaria para el orden social.
Las condiciones de vida de las personas son el resultado de las estructura

260 Cfr. Amartya Sen, The Idea of Justice (Cambridge, MA: Harvard University Press,
2009), 18. “[a]l observar la naturaleza de las vidas humanas, tenemos razones no
solo para estar interesados en las varias cosas que podemos hacer exitosamente,
sino también en las libertades que tenemos para efectivamente elegir entre distintos
tipos de vida”.

261 Benedicto XV, Caritas in Veritate, 17.

262 Sen, Development as Freedom, 288.

265 Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 17.



142 | Rodrigo Lépez

sociales y econémicas establecidas que generan situaciones de pobreza.
En este mismo sentido, para el EC es claro que:

“[...] las capacidades que las personas pueden realmente ejercer de-
penden de la naturaleza de acuerdos sociales. Y aqui el estado y la
sociedad no pueden escapar de la responsabilidad”*“.

De este modo, que tanto el individuo como la sociedad tienen un rol
que desempenar en el mejoramiento de las condiciones de vida de los
mds desposeidos.

;Cémo implementar —entonces— politicas de desarrollo que,
haciéndose cargo de la responsabilidad social, al mismo tiempo den
espacio a la responsabilidad individual? Segiin Amartya Sen, cuando se
disefan programas de desarrollo debe recordarse que:

“[...] las personas tienen que ser vistas como sujetos activamente in-
volucrados —dada la oportunidad— en configurar sus propias vidas, y
no como pasivos receptores de los frutos de programas de desarrollo

fructiferos”?®.

En este sentido es necesario explicitar que los beneficiarios de las ayu-
das sociales deben ser considerados como sujetos activos, siendo escu-
chados en todas las fases del programa, asigndndoseles responsabilidades
y estimulando el desarrollo de la participacién e iniciativa. Hacer lo con-
trario podrfa implicar un mejoramiento efectivo de sus condiciones de
vida, pero no un desarrollo de sus capacidades. Estas ideas encuentran
eco en el principio de la subsidiariedad, presente también en CiV?%.

El desarrollo, entonces, no solo debe ser para todo el hombre y para
todos los hombres, sino que también tiene que ser alcanzado con el hom-
bre. Si la comunidad local no estd en condiciones de cumplir alguna
tarea determinada que sea juzgada por todos como clave en el marco de
un plan de desarrollo, entonces proporcionar los recursos y/o solucio-

264 Sen, Development as Freedom, 288.

26 Ibid., 53.

266 Cfr. Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 57. “[...] el principio de subsidiaridad, ex-
presién de la inalienable libertad humana. Dicha ayuda se ofrece cuando la persona
y los sujetos sociales no son capaces de valerse por si mismos, implicando siempre
una finalidad emancipadora. La subsidiaridad respeta la dignidad de la persona, en
la que ve un sujeto siempre capaz de dar algo a los otros. La subsidiaridad, al reco-
nocer que la reciprocidad forma parte de la constitucién intima del ser humano, es
el antidoto mds eficaz contra cualquier forma de asistencialismo paternalista”.



El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate | 143

nes podrd ser considerado legitimo, pero si existen las capacidades para
gestionar el desarrollo por medios propios, entonces la ayuda deberd
limitarse al apoyo y al fortalecimiento de estas capacidades y estructuras
que serdn las que finalmente producirdn el desarrollo.

3.3 La organizacién politica

Existe otra semejanza significativa, aunque sutil, entre la CiV y el
EC. Ambas comparten una visién semejante de las instituciones socia-
les. Benedicto XVI sostiene que “la ‘ciudad del hombre’ no se promueve
solo con relaciones de derechos y deberes sino, antes y mds atin, con
relaciones de gratuidad, de misericordia y de comunién™. Con esta
frase apunta a un tema sustantivo en la filosofia politica, como es el
fundamento y legitimidad de las organizaciones politicas. Mientras para
algunos las instituciones serfan la unidad bdsica de la vida politica, para
otros ellas son el modo en que la comunidad se organiza de un modo
sistematizado, siendo mds bien medios para la consecucién de un fin. En
CiV se desarrolla este argumento:

“A lo largo de la historia, se ha creido con frecuencia que la creacién
de instituciones bastaba para garantizar a la humanidad el ejercicio
del derecho al desarrollo [...]. En realidad, las instituciones por si
solas no bastan, porque el desarrollo humano integral es ante todo
vocacién y, por tanto, comporta que se asuman libre y solidariamen-
te responsabilidades por parte de todos™.

Asi, el pretender construir una sociedad justa en base meramente a
instituciones justas serfa un idealismo utdpico, porque la sociedad estd
constituida por seres. Un pais fragmentado por divisiones culturales, ét-
nicas o econémicas no podrd ser reconstruido en base a una constitucién
y leyes que decretan su unidad, sino que deberd ser unificado en base a
experiencias de comunicacién y didlogo; solo una vez producido dicho
encuentro, la sociedad podrd plasmar la unidad en una constitucién que
la refleje’®.

267 1bid., 6.

268 Ibid., 11.

20 En este sentido es interesante el caso de Sudéfrica, pais que debié enfrentar el
proceso de reconciliacién racial una vez terminado el régimen del apartheid. La
Comisidn Verdad y Reconciliacidn jugd un rol clave en este proceso, teniendo una
visién de justicia restaurativa mds que retributiva.



144 | Rodrigo Lépez

Para fundamentar el punto de vista del EC sobre este asunto, Amar-
tya Sen recurre a la tradicién del pensamiento hindu:

“Un ejemplo de interés es la distincién significativa entre dos con-
ceptos diferentes de justicia en la jurisprudencia india primitiva entre
niti'y naya. El primero concepto, niti, se refiere tanto a las propieda-
des organizacionales como a la rectitud del comportamiento, mien-
tras que el ultimo, naya, se preocupa de lo que acontece y el modo

en que lo hace, en particular con la vida que las personas son capaces
de llevar”°.

Al igual que en la CiV, no se trata aqui de minimizar la importancia
de las instituciones en la vida politica, sino de reconocer que conside-
rar Uinicamente la institucionalidad al momento de evaluar la situacién
politica de una sociedad implicaria negar el naya, es decir, lo que efec-
tivamente acontece en la experiencia de los cuidadanos. Un pais serd
democrdtico no solo porque todos los ciudadanos tengan el derecho a
voto consagrado en la constitucién, sino también serd en la medida en
que todas las personas tengan posibilidad de participacién politica y
efectivamente lo ejerzan.

3.4. El mercado

Tanto la CiV como el EC han reflexionado sobre el mercado. Pri-
meramente, ambas reconocen el rol instrumental que este sistema eco-
némico tiene, siendo una buena herramienta al servicio del desarrollo
humano?”'. Sin embargo, se admite también que es el mismo mercado
el que genera situaciones de pobreza, al generar la exclusién de algunos
grupos sociales?’?.

Son justamente estas situaciones de marginacién econémica, que
determinan la pobreza y la consecuente exclusién social, las que han

770 Sen, The Ildea of Justice, xv.

771 Cfr. Benedicto XV1, Caritas in Veritate, 27: “El problema de la inseguridad alimen-
taria debe ser planteado en una perspectiva de largo plazo, eliminando las causas
estructurales que lo provocan y promoviendo el desarrollo agricola de los paises
mds pobres”.

Cfr. Sen, Development as Freedom, 7: “[...] debemos examinar, por otra parte, la
persistencia en deprivaciones entre segmentos de la comunidad que permanecen
excluidos de los beneficios de la sociedad orientada al mercado, y el juicio general,
incluyendo criticas, que las personas pueden tener un estilo de vida y valores aso-
ciados con la cultura del mercado”.

272



El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate | 145

generado criticas al libre mercado como modo de organizar la vida eco-
némica de la sociedad. En este sentido, CiV denuncia que:

“[]a actividad econémica no puede resolver todos los problemas so-
ciales ampliando sin mds la légica mercantil. Debe estar ordenada a
la consecucién del bien comdn”*”?.

Por tanto, el mercado tiene limitaciones y por s{ mismo no es capaz
de conducir al desarrollo, sino que debe estar iluminado por una correc-
ta actividad politica. Sen reconoce las criticas fundadas al sistema econé-
mico imperante y concuerda en la necesidad de una profunda reflexidn,
pero al mismo tiempo defiende al mercado de las criticas injustificadas:

“Los prejuicios actuales (a favor de mecanismos puramente de mer-
cado) ciertamente tienen que ser cuidadosamente examinados y, yo
dirfa, parcialmente rechazados. [...] Tenemos que escrutar y decidir
que parte tiene sentido en las distintas perspectivas4.

El mercado es un mero sistema de organizacién econémica y, como
tal, carece de valor moral intrinseco.

Si el mercado tiene limitaciones y no es capaz de producir el desarro-
llo por si mismo, las mismas limitaciones debiesen impedir que fuese el
culpable de todos los desérdenes sociales de la actualidad. Sin embargo,
el mercado si tiene un rol preponderante en problemas como la pobreza
y la exclusién social. Por un lado, CiV denuncia la conjuncién entre una
economia y una politica deshumanizada:

“[c]uando la l6gica del mercado y la légica del Estado se ponen de
acuerdo para mantener el monopolio de sus respectivos dmbitos de
influencia, se debilita a la larga la solidaridad en las relaciones entre

los ciudadanos, la participacién y el sentido de pertenencia*”.

Por otro lado, el EC sostiene que cuando se intenta asignar al mer-
cado mds funciones o dreas de las que efectivamente le competen, se
pueden producir problemas?’®. Asuntos en los que el mercado necesita

773 Benedicto XVI1, Caritas in Veritate, 36.

774 Sen, Development as Freedom, 112.

75 Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 39, énfasis anadidos.

276 Cfr. Sen, Development as Freedom, 124: “Incluso Adam Smith, mientras firmemen-
te abogaba el uso los mercados en las instancias en que podrian funcionar bien (y
rechazando los méritos de cualquier oposicién generalizada al comercio e intercam-
bio), no dudaba en investigar las circunstancias econémicas en que restricciones
particulares pueden ser propuestas sensatamente, o campos econémicos en que



146 | Rodrigo Lépez

de algtn tipo de regulacién o control serfan el bien comun, la salud
publica, los asuntos ambientales, entre otros. Reconocer las ventajas y
limitaciones del mercado constituye un deber ineludible al momento
de organizar la vida econdmica, politica y social de una comunidad,
permitiendo el desarrollo del libre mercado cuando sea posible y cuando
produzca bienestar en la poblacidn, pero estableciendo mecanismos re-
gulatorios que busquen el bien comin cuando el mercado no sea capaz
por si mismo de controlar la actividad econémica.

Una de las dreas en que el mercado debiese estar regulado es el traba-
jo. Si bien podria ser considerado un bien mds que puede ser transado,
por la estrecha relacién entre el trabajo y el trabajador, el ser humano de-
trds de la labor desempefada, es imposible considerarlo aisladamente®”’.

Para la CiV el trabajo humano no es solo el modo en que el hombre
se gana el sustento, sino también un modo en que el hombre se realiza
como persona y es fiel a la misién de ser transformadores del mundo que
recibimos. Para el EC el trabajo no tiene un rol tan importante, sin em-
bargo, reconoce la gran relevancia que tiene en la realizacién personal de
los individuos. Se reconoce asi que el trabajo es mucho mds que el modo
de conseguir el sustento (ingreso), ya que tiene otras funciones para la

persona (ocupacién satisfactoria) 2%

3.5. Globalizacién y didlogo intercultural

Es indudable que los progresos tecnolégicos, medios de transporte y
comunicacién, ademds de la caida de las politicas econdémicas proteccio-
nistas han transformado el mundo moderno. Es posible ahora adquirir
productos manufacturados a miles de kilémetros de distancia, en tien-
das multinacionales, vendidos por inmigrantes. Sin embargo, como nos
recuerda Benedicto XVI:

“[...] es bueno recordar que la globalizacién ha de entenderse cier-
tamente cOmo un proceso socioecondémico, pero no es esta su dnica
dimensidn. Tras este proceso mds visible hay realmente una humani-

instituciones ajenas al mercado serfan desesperadamente necesarias para suplemen-
tar lo que pueden hacer los mercados”.

777 Cfr. Benedicto XV1, Caritas in Veritate, 63.

778 Es de destacar que en el EC, ligado a la ética aristotélica, la satisfaccién no es la
mera complacencia de gustos o preferencias personales, sino que estd ligado a la
eudaimonia o florecimiento de la persona en cuanto a persona.



El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate | 147

dad cada vez mds interrelacionada [...]. La superacion de las fronte-
ras no es solo un hecho material, sino también cultural, en sus causas
y en sus efectos™”.

Reducir la globalizacién a lo econémico serfa el equivalente a equipa-
rar una comunidad al mercado, dejando de lado las multiples otras in-
teracciones que se establecen en cualquier grupo humano. Sen también
destaca la transversalidad de la globalizacién:

“[e]stamos cada vez mds relacionados, no solo por relaciones econd-
micas, sociales y politicas... sino también por nuestra preocupacién
vagamente compartida, pero altamente relevante, sobre la injusticia
e inhumanidad que desaffa a nuestro mundo, y la violencia y el te-
rrorismo que lo amenazan [...] Hoy quedan pocos no-vecinos en el
mundo”?.

Bajo esta definicién de globalizacién, que trasciende lo meramente
econdémico y cultural para ser mds bien relacional, es que la necesidad de
recordar el didlogo como camino a la verdad se hace patente. “En efec-
to, la verdad es ‘logos’ que crea ‘did-logos’ y, por tanto, comunicacién
y comunién”®!. Por lo tanto, para construir un mundo globalizado en
que la humanidad se comporte como una familia, es imprescindible el
verdadero didlogo y encuentro, intentando descubrir la verdad que, para
muchos, implica la apertura a la trascendencia.

Ahora bien, la CiV destaca que, para poder participar en un didlogo
honesto y fecundo, ademds de la intencién de buscar la verdad, es tam-
bién necesario reconocer la base desde la cual se comienza el didlogo, es
decir, la identidad individual y colectiva®?.

El EC es también sensible a estas diferencias culturales e identidades
particulares. Sin ir mds lejos su creador —Sen— es el fiel reflejo del en-
cuentro de las culturas oriental —nacido en India— y occidental —educa-
do en el Reino Unido y Estados Unidos—. Pero mds que ahondar en lo
que separa estos mundos, se centra en las semejanzas.

“Si no que mds bien sostengo que ideas similares —o cercanamente
relacionada— de justicia, equidad, responsabilidad, deber, bondad y

279 Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 42.

20 Sen, The Idea of Justice, 173.

281 Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 4.

282 Cfr. Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 26.



148 | Rodrigo Lépez

rectitud han sido buscadas en distintas partes del mundo, que pue-
den expandir las discusiones en la literatura occidental”®.

Si bien es cierto que hay diferencias, la verdad es que somos todos
humanos, por lo que tenemos muchas cosas en comuin que hardn del
encuentro intercultural, que respeta y acoge las diferencias, un ejercicio
fructifero que nos puede acercar a la verdad.

3.6. Caridad

La caridad, el amor fraterno a los que me rodean —atin mds inclusivo
en este mundo globalizado—, es lo que motiva a los hombres de buena
voluntad a comprometerse en la busqueda del bien comin, no solo por-
que sea un deber de justicia, sino porque es el mejor modo de procurar
el bienestar de la comunidad compuesta por personas a quienes se ama.
Organizar la sociedad en base a instituciones sociales, politicas y econé-
micas que sean justas, pero sin considerar la caridad, serfa algo bueno,

pero lejos del ideal al que aspira la CiV.

En el EC la idea de caridad no estd manifestada explicitamente. Si
bien Amartya Sen recurre a la pardbola del Buen Samaritano en La Ildea
de Justicia, ilustrando la diferencia entre las relaciones debidas en oposi-
cién a las relaciones empdticas®*
intelectual, sin acoger la dimensién afectiva que tiene la compasién. Sen

, lo cierto es que el andlisis es mds bien

reconoce que las personas pueden actuar no solo por amor a s{ mismas,
pero no llega a decir que el amor al préjimo pueda moverlas a compro-
meterse en la bisqueda del bien comun. La preocupacién de Sen de
ofrecer un enfoque general, aplicable a muchos contextos distintos y en
consecuencia, adolece de una especie de “asepsia emocional”. No deja de
ser paraddjico que un enfoque que intenta incluir las mdltiples dimen-
siones de la persona en el andlisis de la sociedad deje de lado uno de los
aspectos mds relevantes del ser humano, al menos a nivel de la justifica-
cién de sus planteamientos. Sin embargo, en Desarrollo como Libertad
Sen expone una experiencia de su infancia, que finalmente lo habria
motivado a hacerse economista y posteriormente a desarrollar el EC.

Es elocuente el protagonismo de los sentimientos morales en la voz

del filésofo bengali:

2 Sen, The Idea of Justice, xiv.
24 Cfr. ibid., 170-173.



El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate | 149

“Termino esta lista de ilustraciones con otra que viene directamente
de uno de mis recuerdos de infancia. Una tarde estaba jugando —de-
bia tener alrededor de diez afios— en el jardin de nuestra casa en la
ciudad de Dhaka, hoy la capital de Bangladesh, cuando un hombre
entrd por la puerta quejdndose dolorosamente y sangrando profusa-
mente; habia sido acuchillado por la espalda. Esos eran los dias de
revueltas populares (con hinddes y musulmanes matdndose los unos
a los otros), que precedieron a la independencia y particién de India
y Pakistdn. El hombre acuchillado, llamado Kader Mia, era un traba-
jador musulmdn que habia venido a trabajar a una casa cercana —por
una minima recompensa— y habia sido acuchillado por una turba en
nuestra drea mayoritariamente hindd. Mientras yo le daba agua y lla-
maba pidiendo ayuda de los adultos en la casa y, momentos mds tar-
de era llevado por mi padre al hospital, Kader Mia nos conté cémo
su esposa le habfa dicho que no fuera a un drea hostil en esos tiempos
revueltos. Pero Kader Mia tuvo que ir en busca de trabajo y un pe-
quefio ingreso porque su familia no tenfa nada que comer. El castigo
por su dependencia econémica fue la muerte, que ocurrié mds tarde
en el hospital. Para mi la experiencia fue devastadora. Me hizo re-
flexionar, mds tarde, en la terrible carga de las identidades estrecha-
mente definidas, incluyendo las basadas en grupos y comunidades...
pero también apunta al hecho notable que la dependencia econémi-
ca, en la forma de extrema pobreza, puede hacer a una persona caer
desesperadamente en la violacién de otro tipo de libertades™®.

Aunque de un modo sutil, la compasién y la caridad son elementos
que si estdn presentes en el EC.

4. CONCLUSION

Al final de este andlisis es necesario destacar, en primer lugar, la com-
patibilidad de las fuentes estudiadas en relacién a los principios morales
de justicia, respeto a la libertad y responsabilidad de las personas.

Resulta muy interesante hacer el andlisis comparativo entre dos pers-
pectivas con origenes diversos, pero que llegan a conclusiones similares.
Quizd, dicha coherencia esté dada por los indiscutibles antecedentes
aristotélicos que —no de manera exclusiva, pero si muy fundamental—-

2% Sen, Development as Freedom, 8.



150 | Rodrigo Lépez

estdn a la base de ambas posiciones. Es indudable el profundo cardcter
humanista tanto de la DSI como del EC.

De frente a posiciones radicalizadas sobre el mercado en uno u otro
sentido, las voces que hemos analizado se muestran criticas en el me-
jor sentido de la palabra, esto es, reconociendo las luces y sombras de
modelos que deben estar al servicio del ser humano, y nunca al revés.
El mercado y la organizacién politica no son fines en si mismos, sino
medios que deben orientarse a mejorar las condiciones de vida reales de
las personas concretas.



| 151

La Economia Social de Mercado como un sistema econémico
compatible con el cristianismo. Reflexiones a la luz de la Doctrina

Social de la Iglesia?®®

Eugenio Ydnez

Introduccién

La perspectiva desde la cual voy a abordar el tema es la de un cristiano
que se pregunta acerca de si todos los sistemas econémicos, aparte de ser
econémicamente eficientes, son moralmente aceptables y/o compatibles
con las ensenanzas del Magisterio Social de la Iglesia. En consecuencia,
estas sencillas reflexiones se realizan a la luz de la Doctrina Social de la

Iglesia (DSI).

En estas pdginas pretendemos (de)mostrar que si bien es cierto, for-
malmente la DSI no propone ningtin sistema econémico en particular, a
partir de san Juan Pablo II, el magisterio social, ha ido formulando claras
orientaciones en la linea de una economia social de mercado (ESM).
Benedicto XVI ha seguido labrando el surco iniciado por su predecesor
y Francisco ha ido, si se me permite la expresién, colocando la semilla
de la ESM. Las directrices de estos Papas no son producto de un volun-
tarismo, sino que obedecen a una ya larga tradicién, que no hace otra
cosa que asumir el “dato” de la realidad, que indica, entre otras cosas,
que entre la ESM y la DSI existen grandes afinidades, pero mds atn, que
este “sistema econémico” no solo constituye un sistema aceptable para
los cristianos, sino también una auténtica “opcién por los pobres” tan
necesaria en América Latina y en nuestro pafs. Para fundamentar esta

286 Parte de estas reflexiones se encuentran contenidas en mi libro: Eugenio Ydfez,
Economia Social de Mercado en Chile: ;Mito o Realidad? (Santiago: Ediciones Alta-
zor, 2013).



152 | Eugenio Ydfiez

tesis expondremos algunos de los principios comunes entre ambas en los
dmbitos econémico, politico y social.

I. ;PROPONE LA DSI ALGUN MODELO ECONOMICO EN PARTICULAR?

Son muchas las ocasiones en que los Pontifices han afirmado que:

“La Iglesia no tiene modelos para proponer. Los modelos reales y
verdaderamente eficaces pueden nacer solamente de las diversas si-
tuaciones histdricas, gracias al esfuerzo de todos los responsables que

afronten los problemas concretos en todos sus aspectos sociales, eco-

némicos, politicos y culturales que se relacionan entre si”*.

Ella “no propone sistemas o programas politicos, ni manifiesta prefe-
rencias por uno o por otros, con tal que la dignidad del hombre sea de-
bidamente respetada y promovida, y ella goce del espacio necesario para
ejercer su ministerio en el mundo™*®. La Iglesia solo ofrece como orien-
tacién ideal e indispensable, “la propia doctrina social, la cual como
queda dicho reconoce la positividad del mercado y de la empresa, pero
al mismo tiempo indica que estos han de estar orientados hacia el bien
comun”?? (Centesimus Annus, n. 43). En consecuencia, “no hay un dnico
modelo de organizacién politica y econémica de la libertad humana, ya
que culturas diferentes y experiencias histéricas diversas dan origen, en
una sociedad libre y responsable, a diferentes formas institucionales”".
El hecho de que la DSI no proponga ningtin modelo politico, econémi-

27 Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano I1: documentos completos (Santa Fe de Bogo-
td: San Pablo, 2000), 36. Véase también Pablo VI, Ocrogesima Adveniens, en Ocho
grandes mensajes, ed. por Jesds Iribarren y José Luis Gutiérrez Garcia (Madrid:
Editorial Catélica, 1971), 2-5.

288 Papa Juan Pablo 11, Sollicitudo rei socialis (Madrid: Paulinas 1988), 41. Ademds,
“la Iglesia no propone una filosoffa propia ni canoniza una filosoffa en particular
con menoscabo de otras. El motivo profundo de esta cautela estd en el hecho de
que la filosoffa, incluso cuando se relaciona con la teologfa, debe proceder segtin
sus métodos y sus reglas; de otro modo, no habria garantias de que permanezca
orientada hacia la verdad, tendiendo a ella con un procedimiento racionalmente
controlable”: Papa Juan Pablo 11, Fides et ratio, Carta Enciclica sobre las relaciones
entre fe y razén (Santiago, San Pablo: 1998), 49.

289 Juan Pablo II, Sollicitudo rei socialis, 43.

20 Juan Pablo I, Discurso a la Asamblea General de la Organizacién de las Naciones
Unidas (1995), 3.



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 153

co o social en particular, no significa neutralidad frente a los distintos
modelos econémicos o politicos”'. Como “experta en humanidad”, se-
gtin la expresion de Pablo VI, extiende:

“necesariamente su misién religiosa a los diversos campos en que
los hombres y mujeres desarrollan sus actividades, en busca de la
felicidad, aunque siempre relativa, que es posible en este mundo, de
acuerdo con su dignidad de personas””.

La critica al colectivismo y al capitalismo “salvaje”®® expresa al me-
nos, que ambos sistemas no son compatibles con el cristianismo.

Pero la DSI no solo ha criticado y/o condenado permanentemente
una economia centralmente planificada o altamente estatizada, y una
economia liberal, basada en una visién egoista del hombre, sino ademds
desde Juan Pablo II ha dado un paso adelante, y ha aconsejado indirec-
tamente la aplicacién de una ESM. Cito al respecto el ya famoso N° 19
de Centesimus annus:

“En algunos paises y bajo ciertos aspectos, después de las destruc-
ciones de la guerra, se asiste a un esfuerzo positivo por reconstruir
una sociedad democrdtica inspirada en la justicia social, que priva
al comunismo de su potencial revolucionario, constituido por mu-
chedumbres explotadas y oprimidas. Estas iniciativas tratan, en ge-
neral, de mantener los mecanismos de libre mercado, asegurando,
mediante la estabilidad monetaria y la seguridad de las relaciones
sociales, las condiciones para un crecimiento econémico estable y
sano, dentro del cual los hombres, gracias a su trabajo, puedan cons-
truirse un futuro mejor para si y para sus hijos. Al mismo tiempo, se
trata de evitar que los mecanismos de mercado sean el tnico punto
de referencia de la vida social y tienden a someterlos a un control
publico que haga valer el principio del destino comtn de los bienes
de la tierra. Una cierta abundancia de ofertas de trabajo, un sélido

#1 La Iglesia condend el nazismo (Pio XI, mit brennender Sorge, 14 de marzo de

1937), el fascismo (Pio XI, Non abbiamo bisogno, 29 de junio de 1931) y al régimen
de la Unién Soviética (Pio XI, Divini redemptoris, 19 de marzo de 1937). Pode-
mos también mencionar un ejemplo chileno, a saber, la carta del cardenal Eugenio
Pacelli (agosto de 1934) respecto de si algtin partido politico puede arrogase la
representatividad de la Iglesia. La misiva expresa claramente que ningtn partido
politico puede arrogarse la representatividad de la Iglesia, pero a renglén seguido
aclara que ello no significa que el catélico pueda adherir a cualquier partido.

22 Juan Pablo I1, Sollicitudo rei socialis, 41.

2% Esta expresion ha sido utilizada tanto por Juan Pablo II, Benedicto XV1 'y Francisco.



154 | Eugenio Ydfiez

sistema de seguridad social y de capacitacién profesional, la libertad
de asociacién y la accidén incisiva del sindicato, la previsién social en
caso de desempleo, los instrumentos de participacién democrdtica en
la vida social, dentro de este contexto deberfan preservar el trabajo de
la condicién de ‘mercancia’ y garantizar la posibilidad de realizarlo
dignamente”.

124 en Centesimus

Aparte del mencionado ndmero 19, Juan Pablo I
Annus entrega una serie de directrices econémicas que se ubican en la
perspectiva de la economia social de mercado. En el nimero 15, aborda
los principios de subsidiariedad y solidaridad. Segtn el primer princi-
pio, el Estado debe crear las “condiciones favorables al libre ejercicio
de la actividad econdmica, encauzada hacia una oferta abundante de
oportunidades de trabajo y de fuentes de riqueza”. Segun el principio de
solidaridad, en defensa de los mds débiles debe “poner algunos limites
a la autonomia de las partes que deciden las condiciones de trabajo, y
asegurando en todo caso un minimo vital al trabajador en paro”. Ante-
riormente el mismo Juan Pablo II le sefalé al en ese entonces embajador
alemdn ante la Santa Sede, Hans Joachim Hallier, que “el sistema de la
economia social de mercado, que durante anos ha sido construido y me-
jorado, tomando ante todo en consideracién a los sectores mds débiles,

ha demostrado ser exitoso en la organizacién democrdtica del Estado™.

Benedicto XVI en Caritas in veritate entregé también claras orienta-
ciones en la misma linea. Francisco ha ido mds lejos y por vez primera
un Papa recomienda expresamente aplicarla:

“Si queremos entender nuestra sociedad de un modo diferente, ne-
cesitamos crear puestos de trabajo digno y bien remunerado, espe-
cialmente para nuestros jévenes. Esto requiere la bisqueda de nuevos
modelos econémicos mds inclusivos y equitativos, orientados no para
unos pocos, sino para beneficio de la gente y de la sociedad. Pienso,

»4 Véase Anton Rauscher, «Die Entdeckung der Sozialen Marktwirtschaft, Wirts-
chaftsethische Positionen in Centesimus annus» (El descubrimiento de la eco-
nomia social de mercado. Posiciones de ética econémica en Centesimus Annus),
Hamburger Jahrbuch fiir Wirtschaft- und Gesellschafispolitik 37 (1992): 14.

Citado de Osservatore Romano, edicién semanal en lengua germana, 16 de noviem-

bre 1990, 7.

295



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 155

por ejemplo, en la economia social de mercado, alentada también
por mis predecesores”°.

Esto no deberia sorprendernos, viniendo de un Papa que conoce bien
las experiencias “neoliberales” y “marxistas” en América Latina, o to-
mando en cuenta que tanto la Unién Europea (Articulo 3, Pdrrafo 3 del
Tratado de la Unién Europea), como los obispos europeos®”’, la promue-

<« »
ven como “el modelo” de desarrollo para Europa.

IT. ;QUE Es LA ESM?*%®

Veamos brevemente en qué consiste la ESM, para evitar malos enten-
didos o manipulaciones del concepto®”. Alfred Miiller-Armack, estre-
cho colaborador de Ludwig Erhard, acufé el término “economia social
de mercado”, y también con Eucken, Répke, Riistow, Bohm y Erhard
desarroll§ sistemdticamente este concepto. Lo utilizé por primera vez en
su articulo “Orden Econémico y Economia de Mercado”, publicado a
fines de 1946 y en donde la definfa como una “idea de ordenamiento
politico, cuya meta es combinar, sobre la base de una economia compe-
titiva, la libre iniciativa con el progreso social, garantizado a su vez por la
eficiencia de la economia de mercado™"
y politico “representa el intento de una nueva sintesis entre diferentes
aspectos del proceso econémico y el esfuerzo por unir los progresos del
dmbito social y econémico con los progresos de la sociedad™°'. No es

. Este sistema econdémico, social

2% Discurso de agradecimiento al recibir el Premio Carlo Magno, Sala Regia, 6 de

mayo 2016.

Véase: Declaracion de los obispos de la Comisién de las Conferencias Episcopales

de la Comunidad Europea (COMECE), «Una comunidad europea de solidaridad

y responsabilidad», Corintios XIII: Revista de teologia y pastoral de la caridad 141

(2012): 215-234.

Existe abundante literatura sobre la ESM. Nos remitiremos, por lo tanto, a una

visién muy sucinta de ella.

29 Véase: Ydfez, Economia Social de Mercado en Chile.

390 Alfred Miiller-Armack, «Soziale Markewirtschaftr. En Handwirterbuch der So-
gialwissenschaften, vol. 9, ed. por Erwin Beckerat (Stuttgart/Géttingen: G. Fisher,
1956), 390. Alfred Miiller-Armack, Wirsschafislenkung und Markuwirtschaft (tr.
Orden Econémico y Economia de Mercado) (Hamburg: Auerdruck, 1946).

301 Alfred Miiller-Armack, «Der Moralist und der Okonomb, en Genealogie der Sozia-
len Markrwirtschaft, Ausgewiihlte Werke, 2.a ed. (Bern/Stuttgart: Haupt 1981), 128.

297

298



156 | Eugenio Ydfiez

posible una ESM sin un orden democrdtico y un Estado de derecho,
pues la libertad econémica es tan importante como la politica. El Estado
se define como “social”, y se diferencia claramente del Estado Bienestar
y del Estado Guardidn (o minimo). El principio de subsidiariedad arti-
cula las relaciones entre el Estado y los ciudadanos.

Coloquialmente la ESM es conocida también como “el modelo ale-
mdn”. Desde 1948 hasta ahora la politica econémica alemana ha sido
conducida bajo el signo de la economia social de mercado.

I1I. AFINIDADES ENTRE LA DOCTRINA SOCIAL DE LA IGLESIA Y 1A ECONOMIA
SocIAL DE MERCADO

Una de las primeras coincidencias es la critica que tanto la ESM como
la DSI realizan al marxismo y al liberalismo, y mds particularmente a la
concepcién econémica que sustentan ambas ideologfas. Desde la DSI se
nos dice que la regulacién de la economia por la sola planificacién cen-
tralizada pervierte en su base los vinculos sociales, y su regulacién tinica-
mente por la ley de mercado quebranta la justicia social, porque “existen
numerosas necesidades humanas que no pueden ser satisfechas por el
mercado™”. Lo que se requiere es “promover una regulacién razonable
del mercado y de las iniciativas econdémicas, segin una justa jerarquia de

valores y con vistas al bien comtn”*

Desde la ESM Miiller-Armack critica sin ambages el error del libera-
lismo econémico. Anton Rauscher sefiala a este respecto que:

“Precisamente en relacién a lo que Juan Pablo II llama en Laborem
exercens el peligro del ‘economicismo’, es importante observar, que
también Miiller-Armack habla de la ‘estrecha cosmovisién econé-
mica’ del liberalismo. Desde este punto de vista no existe entre la
doctrina social de la Iglesia y la posicién tomada por Miiller-Armack
oposicién, tampoco disenso™%.

El Cardenal Joseph Hoffner afirma, por su parte, que el sentido de la
economia no consiste en el mero comercio segin los principios raciona-

392 Papa Juan Pablo II, Centesimus Annus (Santiago: Ercilla 1991), 34.

39 Catecismo de la Iglesia Catdlica (Bogotd: San Pablo, 2000), 2525.

3% Anton Rauscher, «Katholische Soziallehre und liberale Wirtschaftsverffassungy, en
Kirche in der Welt, Vol. 2 (Wiirzburg: Echter, 1988), 381.



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 157

les, ni en la tecnocracia, ni en la mera rentabilidad, ni en la mayor can-
tidad de bienestar para el mayor nimero, sino mucho mds en la perma-
nente creaciéon de las condiciones materiales que posibilitan el desarrollo
humano: “La economia no es ni la tinica ni la mds alta meta. Mds alta es
la dignidad y libertad del hombre, el matrimonio y la familia, la religién
y la moralidad y la dltima meta de todas las cosas, Dios mismo™®. El
Concilio Vaticano II, por su parte, establece que:

“La finalidad fundamental de (la) produccién no es el mero incre-
mento de los bienes producidos, ni el lucro, ni el dominio, sino el
servicio al hombre, y del hombre integro, con atencién al orden de
sus necesidades materiales y de las exigencias de la vida intelectual,
mortal, espiritual y religiosa de cualquier hombre, decimos, y de
cualquier grupo humano, de cualquier raza y regién del mundo. De
este modo, la actividad econémica, segtin sus métodos y leyes pro-
pias, debe ser ejercida conforme al orden moral para que cumpla el
propdsito de Dios acerca del hombre™.

Si se analizan los principios que sustentan la DSI y la ESM es f4cil
advertir las coincidencias entre ambas. Sin embargo, esto no significa
que ellas sean la misma cosa o que la ESM esté basada en la doctrina

social de la Iglesia®®’.

Por una parte se puede afirmar que la economia social de mercado y
la doctrina social de la Iglesia estdin muy ligadas entre si, pues las direc-
trices econémicas de ambas (el rol de la libertad, la propiedad privada,
la competencia, rol del empresario, la autogestién, la importancia del
trabajo, el rol del Estado, el principio de subsidiariedad, etc.), son coin-
cidentes. En este contexto, afirma Wilhem Répke que la Iglesia catdlica
“ha puesto los fundamentos sobre los que ha crecido la cultura occiden-
tal y ha ensefiado ciertos principios, que si se dejan de cumplir rebajan
esta cultura™®. Y agrega que “es necesario destacar, a partir de Mater

3

S

> Joseph Hoftner, Christliche Gesellschafislehre (Kevelaer: Butzon & Bercker, 1962),
144-145.
3 Gaudium et spes, 64.
307 V¢éase Anton Rauscher, «Gibt es eine Zukunft fiir die Soziale Marktwirtschaft?», en
Kirche und die Welt, 368.

3% Wilhelm Répke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra® in marketwirtschaftlicher
Sicht»r. En Wort und Wirkung, ed. por Walter Hoch y Wilhelm Répke (Ludwigs-
burg: Martin Hoch Verlagsgesellschaft, 1964), 310.



158 | Eugenio Ydfiez

et magistra el estrecho parentesco entre los lineamientos que entrega la

enciclica y el mundo ideal que proponen los ‘neoliberales™™%:

Aunque ninguno de los padres de la economia social de mercado era
catélico, encontramos en sus escritos un reconocimiento explicito de los
aportes de la doctrina social de la Iglesia.

“Nosotros hemos asumido en el dltimo decenio una serie de inten-
tos, que provienen tanto del dmbito protestante como de la Iglesia
catélica, destinados a desarrollar normas de convivencia social. Pue-
do mencionar el documento sobre la propiedad y la responsabilidad
social emanado del Consejo de la Iglesia evangélica alemana y las mds
reciente enciclica del Papa, Mater et magistra™"°.

En este mismo sentido Riistow afirma que la Iglesia catélica per-
manentemente se ha pronunciado con gran energfa en el campo de la
economia, dictando normas éticas.

“Toda la historia de la Iglesia hasta fines de la Edad Media estd pla-
gada de esta lucha por una moral en la economia. Esta lucha fue
conducida con gran energfa y gran inteligencia y representa uno de

las grandes aportes en esta drea, de la cual hoy dia todavia podemos

aprender™".

La mencionada critica de la DSI y la ESM al liberalismo (y/o neo-
liberalismo) y al colectivismo (y/o marxismo), supone una fundamen-
tacién antropoldgica y ética que ambas comparten, como veremos a
continuacién

Analicemos brevemente algunos principios en concreto.

1. A NIVEL ANTROPOLOGICO

a) Concepcién del hombre

Una cuestién decisiva al momento de valorar un modelo econémico
es la concepcién del hombre que subyace en él. Dicha concepcidn es

39 Répke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra’...», 316.

310 Alfred Miiller-Armack, «Das gesellschafispolitische Leitbild der Sozialen Marktwirtschafb,
en Wirsschafisordnung und Wirsschafispolitik (Stuttgart/Bern: Haupt, 1976), 298.
Alexander Riistow, Rede und Antwort (Ludwigsburg: Martin Hoch Verlagsgesell-
schaft, 1963), 11.

3

1



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 159

un gran punto de conexidén entre la doctrina social de la Iglesia y la
economia social de mercado, pues ambas parten de la existencia de un
ser libre y responsable que debe elegir el bien, pero que también puede
hacer el mal.

Es indiscutible que la concepcién cristiana del hombre que susten-
taban los padres de la economia social de mercado hizo que ellos recha-
zaran una serie de mecanismos econémicos por considerarlos indignos.
“Me parece, afirma Ropke, que es uno de los errores mds peligrosos creer
que la libertad econdémica y la sociedad no son compatibles con los va-
lores cristianos™"2. Asi, “la correcta concepcién de la persona humana®
(Centesimus annus, N° 11) constituye el corazén de la doctrina social
de la Iglesia. Ella, como imagen de Dios, es “una persona, es decir, un
ser subjetivo capaz de obrar de manera programada y racional, capaz
de decidir acerca de si y que tiende a realizarse a si mismo” (Laborem
exercens, N° 0).

El hombre es una naturaleza material y espiritual, un “animal racio-
nal” (zoon politikon). Como ser racional es capaz de conocer y compren-
der el mundo.

“Por la razén es capaz de comprender el orden de las cosas estableci-
do por el Creador. Por su voluntad es capaz de dirigir por si misma a
su bien verdadero. Encuentra su perfeccién en la bisqueda y el amor

de la verdad y del bien” (Catecismo, N° 1704).

Estas caracteristicas lo diferencian de los demds seres de la naturaleza.
Por otra parte, el hombre es un ser individual y social. Como individuo
es unico e irrepetible. Al mismo tiempo es un ser social, que por natu-
raleza estd ordenado a los otros individuos. El encuentra su perfeccién
en el otro, vive en sociedad por sobreabundancia de su ser y también
porque necesita material y espiritualmente de los otros, o sea no solo
para satisfacer sus necesidades bdsicas, sino también para alcanzar su
plenitud. “El hombre en cuanto persona es un ser social que solo puede
encontrar su determinacién en sociedad. En este sentido el hombre es

anterior al Estado, a la sociedad y a cualquier orden econémico™".

312 Wilhelm Ropke, «Wirtschaft und Moral». En Was ist wichtiger als Wirtschaft,
ed. por Alexander Riistow, et a/. (Ludwigsburg: Martin Hoch Verlagsgesellschaft,
1960), 21.

313 Wilhelm Ropke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra’...», 310.



160 | Eugenio Ydfiez

Nuestro cardcter de creaturas y la ambivalencia humana son otras
dimensiones que los creadores de la economia social de mercado relacio-
naron con la economia. Por ser imagen y semejanza de Dios, todos los
hombres tienen la misma dignidad y estdn llamados a trabajar y trans-
formar la naturaleza en vistas de su bien. No olvidaron que el hombre
es naturaleza caida y por lo tanto puede hacer el bien o el mal, puede
amar u odiar, construir o destruir, tiene fortalezas y debilidades, méritos
y deméritos. Llevando estos principios al plano econémico, significa el
rechazo de la absolutizacién de la economia, pues ella “estd para servir la
hombre, y no el hombre para servir a la econom{a”'. Insisten en que el
hombre no es solo un homo economicus, sino también un homo religiosus.
Por ello la economia debe también servir a valores que van mds alld de
ella, pues “la medida de las economia es el hombre. La medida del hom-
bre es su relacién con Dios™".

Desde ambas perspectivas, el hombre no es un engranaje mds en el
proceso productivo, sino que este proceso debe ser conducido por ¢l
Punto central de las reflexiones de estos economistas alemanes es el hom-
bre con sus valores, necesidades y capacidades. Por ello mismo rechazan
la expresién individuo y privilegian la expresién persona. “En la medida
en que se reduce al hombre a un homo sapiens consumidor, desaparece
de la perspectiva todo aquello que estd fuera de los ingresos econémicos
y su traduccién en bienes que determinan la felicidad del hombre™'¢.

b) La libertad

El concepto de libertad es también un punto de encuentro importan-
te entre la doctrina social de la Iglesia y la economia social de mercado.
Ambas reconocen que él ocupa un rol central en el desarrollo de la per-
sona. Asi lo testimonia el Catecismo:

“la libertad es el poder, radicado en la razén y en la voluntad, de
obrar o de no obrar, de hacer esto o aquello, de ejecutar asi por si
mismo acciones deliberadas. Por el libre arbitrio cada uno dispone
de s{ mismo. La libertad es en el hombre una fuerza de crecimiento

314 Alexander Riistow, Das Versagen des Wirtschafisliberalismus (El fracaso del liberalis-
mo econdmico), 2.* ed. (Stuttgart: Lucius & Lucius, 1950), 91.

315 Alfred Miiller-Armack, «Zur Soziologie unserer Gegenwart» [1949], en Genealogie
der Sozialen Marktwirtschaft, 212.

316 Wilhelm Répke, «Markewirtschaft ist nicht genugy. En Wort und Wirkung, 147.



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 161

y de maduracién en la verdad y la bondad. La libertad alcanza su
perfeccién cuando estd ordenada a Dios, nuestra bienaventuranza”

(N° 1731).

La dignidad humana exige que su libertad sea respetada no solo por
los otros hombres, sino también por el Estado. No obstante, la verdade-
ra libertad supone la responsabilidad, dado que el hombre, como hemos
visto, tiene la posibilidad de elegir el bien o el mal.

Los principios antropoldgicos de la DSI y la ESM presuponen un
orden econdémico libre, que ofrezca a todos los hombres la posibilidad de
emprender, producir y construir para él y su familia, pero que al mismo
tiempo fija ciertos limites. La tensién entre responsabilidad y libertad es
tomada en cuenta en la economia social de mercado. Libertad no signi-
fica licencia para hacer lo que quiera o mera ausencia de coaccidn, sino
la posibilidad de elegir bien entre diferentes alternativas. Para Erhard la
“libertad politica y humana, representa una compleja unidad. No es po-
sible desligar una parte, sin destruir el todo™". Esta forma de entender
la libertad, vale decir, como la posibilidad de elegir bien entre diferentes
alternativas, y no solo como ausencia de obstdculos que me impiden
hacer lo que quiera, diferencia claramente la ESM de una economia de
mercado. El hombre debe utilizar su libertad para desarrollar sus capa-
cidades y alcanzar las metas que se ha propuesto, pero no a costa de la
libertad de los otros. Con otras palabras, estd limitada por el derecho del
otro y el bien comun. En este contexto Répke afirma que en realidad la
“libertad sin normas y reglas, sin autodisciplina moral del individuo es
la mds terrible falta de libertad™"®.

2. A NIVEL ECONOMICO

La doctrina social de la Iglesia y la economia social de mercado en-
cuentran una vez mds otro punto en comun en la valoracién del orden
econdémico, en el cual la competencia y la propiedad privada son dos
aspectos claramente coincidentes.

37 Ludwig Erhard, Deutsche Wirtschafispolitik: Der Weg der Sozialen Marktwirtschaft
(Diisseldorf: Econ, 1962), 557.
318 Ropke, «Wirtschaft und Moral», 89.



162 | Eugenio Ydfiez

a) La competencia

Ambas consideran a la competencia como un instrumento irreem-
plazable del orden econémico, en la medida que ella opera como un
principio orientador del proceso econémico. Reconocen, ademds, sus
efectos positivos en la promocién del desarrollo y en la recompensa de
los esfuerzos humanos. Pio XII, ya en el afio 1956, afirmaba que “la idea
de la competencia habia ido perdiendo lentamente su sentido negativo
y adquiriendo uno mds positivo, ademds de necesario”*". Su importante
rol fue tempranamente reconocido, pero al mismo tiempo se previene
ante una competencia desleal o sin control. “El ejercicio de las libertades
individuales en el 4mbito de la competencia econémica constituye un
fructifero estimulo para todos, sin embargo, la experiencia muestra a
menudo que ella a veces desemboca en amargas luchas por conquistar
nuevos mercados™?. Para no tergiversar sus efectos positivos, se debe
tener en cuenta que ella es un medio y no un fin. Por lo mismo se re-
quiere de la intervencién del Estado, para que garantice la existencia
de una competencia leal y evite los monopolios. Asi, se establecerd la
transparencia en el mercado. En otras palabras, el Estado debe, por un
lado, garantizar la libre competencia, pero por otro, regularla, para que
no termine produciendo un abuso y con ello, una competencia desleal,
que perjudique a los mds débiles. Pio XI es uno de los primeros en ad-
vertir este Ultimo peligro. El Papa afirma que a la libre competencia ha
sucedido la dictadura econémica:

“Primeramente, salta a la vista que en nuestros tiempos no se acumu-
lan solamente riquezas, sino también se crean enormes poderes y una
prepotencia econémica despética en manos de muy pocos [...]. Las
tltimas consecuencias del espiritu individualista en el campo econd-
mico vosotros mismos [...] las estdis viendo y deplorando: la libre
competencia se ha destrozado a s{ misma; la prepotencia econémica

319 Pio XII, «Problemdtica moral y social de la actividad alimenticia», Alocucién a los

participantes del 3* Congreso Internacional de Distribucién de Alimentos, 22 de
junio de 1956. En Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Sum-
me Pius XII, vol. 3, ed. por Arthur Fridolin Utz y Joseph-Fulko Groner (Freiburg:
Paulusverlag, 1961), n° 5733.

Pio XII, «La gestién de la Cdmara Internacional de comercio como aporte para la
paz en el mundo», Alocucién a los participantes del 16° Congreso de la Cdmara de
Comercio Internacional, 4 de mayo de 1957. En Aufbau und Entfaltung des gesells-
chaftlichen Lebens, n.© 6423.

320



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 163

ha suplantado al mercado libre; el deseo de lucro ha sucedido a la
ambicién desenfrenada de poder. Toda la economia se ha hecho ex-
tremadamente dura, cruel, implacable” (Quadragesimo anno, N° 65).

Juan XXIII recuerda en Mater et magistra la preocupacién de Pio XI
por una competencia econémica sin regulaciones que terminen en mo-
nopolio. Para este Pontifice:

“Obreros y empresarios deben regular sus relaciones inspirdndose en
el principio de la solidaridad humana y la fraternidad cristiana; ya
que tanto la competencia de tipo liberal, como la lucha de clases de

tipo marxista, van contra la naturaleza humana y son contrarias a la

concepcién cristiana de la vida™*".

Por su parte, Pablo VI, en el marco de su enciclica Populorum progres-
sio, establece que:

“La sola iniciativa individual y el simple juego de la competencia
no serfan suficientes para asegurar el éxito del desarrollo. No hay
que arriesgarse a aumentar todavia mds la riqueza de los ricos y la
potencia de los fuertes, confirmando asi la miseria de los pobres y
afadiéndola a la servidumbre de los oprimidos” (N° 33).

El Papa sitta el tema de la competencia a nivel internacional, seha-
lando que las economias no pueden seguir “descansando sobre la sola ley
de la libre concurrencia, que engendra también demasiado a menudo un
dictadura econémica” (N° 59).

En la misma linea del magisterio de la Iglesia se ubica el juicio de los
padres de la economia social de mercado. Eucken, por ejemplo, afirma
que “es tarea de un orden competitivo [...] construir un orden econé-
mico digno y eficiente (que aspirare) a solucionar la cuestién social en el
espiritu de la libertad y con ello salvar la libertad™**.

Los paralelos entre la doctrina social de la Iglesia y la economia social
de mercado son claros. Ambos adhieren a la idea del Estado como garan-
te de una competencia libre y leal, a través de la creacién de un marco
regulatorio de la competencia. Como hemos visto, entre la Quadragesi-
mo anno 'y los postulados de Eucken existen impresionantes coinciden-

321 Papa Juan XXIII, Mater er Magistra, Enciclica sobre el reciente desenvolverse de la

cuestién social a la luz de la doctrina cristiana (Santiago: Paulinas, 1961), 23.
322 Walter Eucken, Wertbewerb, Monopol und Unternehmer (Bad Neuheim: Vita,
1953), 24.



164 | Eugenio Ydfiez

cias’”. El sentido de desarrollar un orden econémico basado en la libre
competencia, pero con regulaciones, es una forma de reaccionar frente
a las amargas experiencias del colectivismo marxista, pero también de
evitar las nefastas consecuencias de un liberalismo “salvaje”.

b) La propiedad privada

Al igual que en los puntos anteriores la DSI y la ESM reconocen la
necesidad de la apropiacién privada de los bienes. Desde sus origenes ha
defendido el derecho a la propiedad privada, que es considerada como
un derecho natural insustituible en la sociedad, pues constituye un me-
dio para garantizar el desarrollo personal del hombre. Este fundamental
derecho encuentra su desarrollo mds cldsico en santo Tomds de Aquino.
El Aquinate se pregunta en la Suma de Teologia 11, 11, Cuestién 66, Art.
1 y 2, “si es natural al hombre la posesién de cosas exteriores” y “si es
permitido a alguno poseer alguna cosa como propia’. Ambas preguntas
son respondidas afirmativamente. El hombre “tiene el dominio natural
de las cosas en cuanto a la potestad de usar de ellas”. En cuanto a la se-
gunda pregunta, afirma Tomds de Aquino que es licito al hombre poseer
cosas propias por tres motivos:

“Primero, porque cada uno es mds solicito en procurar algo que con-
venga a si solo, que lo que es comun a todos 0 a muchos [...]; de otro
modo, porque se manejan mds ordenadamente las cosas humanas
si a cada uno incumbe el cuidado propio de velar por sus intereses;
mientras que serfa una confusién si cada cual se cuidase de todo in-
distintamente. Tercero, porque por esto se conserva mds pacifico el

estado de los hombres, estando cada uno contento con lo suyo™*.

Pero el derecho a la propiedad no es absoluto. Son variados los do-
cumentos, enciclicas o discursos en que los diferentes Papas se han
pronunciado sobre la “hipoteca social”, para utilizar una expresién de

32 Véase Anton Rauscher, «Gibt es fiir die Soziale Marktwirtschaft eine Zukunft?».
En Gemeinsam fur die Zukunft : Kirchen und Wirtschaft im Gesprach, ed. por Mi-
chael Spangenberger Wolfgang (Koln: Deutscher Instituts, 1984), 378.

324 Véase Tomds de Aquino, Suma de Teologia (Madrid : Biblioteca de Autores Cristia-
nos, 1988), IL, II, Q. 56, Art. 2 y 3.



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 165

Juan Pablo II, que grava sobre la propiedad®”. Esta no puede ser nunca
utilizada como instrumento de dominacién o de poder contra los mds
débiles. Por el contrario, ella es considerada como la mejor manera de
garantizar el destino universal de los bienes. Al Estado le corresponde la
responsabilidad de velar por el cumplimiento de los aspectos sociales de
la propiedad, especialmente de los medios de produccién®*.

Dado que el hombre, a través de su trabajo, genera una cadena de
solidaridad con los otros hombres, no debe usufructuar del producto
de su trabajo solo para él. La propiedad de los medios de produccién se
legitima, si ella sirve al destino universal de los bienes y es ocupada en un
trabajo productivo. Serfa contraria al derecho si ella se utiliza como he-
rramienta de dominio, de especulacién o presién sobre los trabajadores
o incluso sobre la sociedad, destruyendo, de este modo, la solidaridad.
La propiedad en manos de privados, es también una forma de limitar
el poder del Estado, que posee toda la propiedad, no solo de los medios
de produccién, como sucedié en los paises socialistas, en los cuales los
ciudadanos se encontraban en total indefensién. En este sentido, la me-
jor manera de garantizar el destino universal de los bienes es a través del
derecho a la propiedad, sin desconocer su dimensién social. Al Estado le
corresponde la tarea de garantizar este derecho a todos sus ciudadanos.

Para los padres de la economia social de mercado, la existencia de
la propiedad privada es una exigencia fundamental para que el sistema
econémico funcione correctamente, porque representa una facultad de
la persona humana, mds precisamente de su libertad®”. Segin Répke,
junto con la iniciativa privada, es uno “de los pilares de un orden hu-
manista cristiano de la sociedad y la economfa. Si se quita la propiedad
privada [...] los derechos elementales del hombre serdn destruidos™?.

32 Juan Pablo II, en el marco de sus viajes a Latinoamérica, ha sefialado expresamente

que el derecho a la propiedad privada no es absoluto. Véase, entre otros, la alocu-
cién a los indios y campesinos en Oaxaca el 29 de enero de 1979; alocucién a los
obispos en Puebla el 28 de enero de 1979; prédica en la misa con los campesinos
de Recife (Brasil), el 7 de julio de 1980.
326 Véase a este respecto Anton Rauscher, «Das Eigentum, persdnliches Freiheitsrecht
und soziale Ordnungsinstitutionen» (La propiedad, derecho a la libertad personal
e instituciones sociales), Katholische Soziallehre in Text und Kommentar 15 (1982),
42.
377 Alexander Riistow, Rede und Antwort (Ludwigsburg: Martin Hoch 1963), 182.

328 Wilhelm Répke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra’...», 321.



166 | Eugenio Ydfiez

La preocupacién por su dimensién social los lleva a preguntarse de qué
manera ella puede convertirse en un instrumento social y econémico
util. Ellos aspiran a una “propiedad para todos”, que para Erhard se tra-
duce en el imperativo de la participacién de todos en la riqueza del pais
y en la distribucién del poder econémico. En este contexto, todos ellos
se pronunciaron resueltamente contra la concentracién de la propiedad
en pocas manos o en manos del Estado.

Un matiz respecto de la doctrina social de la Iglesia se observa en el
escaso acento puesto por los padres de la economia social de mercado
respecto del destino universal de los bienes. No obstante esto, las simi-
litudes entre doctrina social de la Iglesia y economia social de mercado
se hacen notar.

Otro aspecto en el cual coinciden ambas es la visién sobre la eco-
nomia. Tanto para la ESM como para la DSI es considerada como una
ciencia moral, pues lo que busca es el bien de las personas en el dmbito
econémico. Comparten ademds, sus fundamentos antropoldgicos y éti-
cos. La economia estd al servicio del hombre, que es su principio, medio,
y fin, o para decirlo con Juan Pablo II, es su sujeto y no su objeto. En
virtud de lo afirmado, la economia no puede ser considerada un fin en
s{ mismo, por ende:

“el proceso econémico no debe limitarse a producir riqueza y bie-
nes materiales. La actividad econdmica tiene una intrinseca funcién
social y moral que emana de la inalienable dignidad de la persona
humana y del principio del destino universal de los bienes™?.

Por su parte Miiller-Armack sostenfa que la economia era un medio
para alcanzar algo mucho mds fundamental, a saber, humanidad.

3. A NIVEL SOCIAL

La concepcién de la sociedad de la doctrina social de la Iglesia y la
economia social de mercado presenta también similitudes, especialmen-
te en lo que se refiere al principio de subsidiariedad y solidaridad.

32 Juan Pablo II, Discurso a la UNICE (Industrial Conferences of Europe), Ciudad
del Vaticano, 3 de diciembre de 1990. Véase también, Juan Pablo 11, So/licitudo rei
socialis, 42.



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 167

a) EL PRINCIPIO DE SUBSIDIARIEDAD

La subsidiariedad es uno de los principios fundamentales de la doc-
trina social de la Iglesia respecto del ordenamiento social o de la rela-
cién entre el Estado y sus ciudadanos. Nell Breuning lo denominé una
“ley estructural de la sociedad”, es decir, un principio estructural de una
sociedad humana, cuyo fundamento se encuentra en la dignidad y la
libertad de la persona, pero también en los pequefios grupos o grupos
intermedios como por ejemplo la familia.

Este principio se encuentra ya implicito en Leén XIII en Rerum no-
varum, cuando él aboga por la participacién del Estado en el dmbito
social y econémico. Su formulacién cldsica se encuentra en Pio XI, en
Quadragesimo anno:

“Es verdad, y lo prueba la historia palmariamente, que el cambio de
condiciones sociales hace que muchas cosas que antes hacfan atn las
asociaciones pequefias, hoy no las pueden ejecutar sino las grandes
colectividades. Y sin embargo, queda en la filosofia social fijo y per-
manente aquel principio, que ni puede ser suprimido ni alterado:
como es ilicito quitar a los particulares lo que con su propia iniciativa
y propia industria pueden realizar, para entregarlo a una comuni-
dad, asi también es injusto y al mismo tiempo de grave perjuicio y
perturbacién del orden social confiar a una sola sociedad mayor y
mds elevada lo que pueden hacer y procurar comunidades menores e
inferiores. Toda accién social debe por su naturaleza prestar auxilio
a los miembros del cuerpo social, nunca absorberlos y destruirlos.
Conviene que la autoridad publica suprema deje a las asociaciones
inferiores tratar por si mismas los cuidados y negocios de menor im-
portancia, pues de otro modo le serdn de grandisimo impedimento
para cumplir con mayor libertad, firmeza y eficacia lo que a ella le
corresponde, y que solo ella puede realizar, a saber: dirigir, vigilar,
urgir, castigar, segdn los casos y la necesidad lo exijan™.

Lo que nos dice Pio XI es que aquello que la familia puede realizar
por su propia naturaleza, el Estado no debe usurpar esa funcién. El

330 Papa Pio XI, Quadragesimo anno [1931], Enciclica sobre la restauracién del orden
social (Buenos Aires: Difusién 1941), 54. El principio de subsidiariedad se remite
a los escritos de Wilhelm Emmanuel von Ketteler, pero su expresién formal se
encuentra en Gustav Gundlach S.J., quien acufié la expresién. Sobre la historia de
este principio véase Oswald von Nell-Breuning, Baugesetze der Gesellschaft (Frei-
burg: Herder, 1968), 87-93.



168 | Eugenio Ydfiez

principio de subsidiariedad exige que cada agente realice la funcién que
le corresponde en virtud de su propia naturaleza: omne agens agendo per-
ficitur. Con este principio, que Pio XI considera un gravissimun princi-
pium, se dirige en contra de los Estados Totalitarios y por anticipacién al
Estado liberal. El primero absorbe al individuo, el segundo deja todo en
sus manos. En otras palabras, el principio de subsidiariedad supone dos
dimensiones, a saber: una negativa y otra positiva. La negativa sostiene
que el Estado debe retrotraerse de aquellas actividades que el particular
o el grupo intermedio hace bien o simplemente le corresponde en virtud
de su naturaleza, como por ejemplo que sean los padres los que decidan
cémo y dénde educar a sus hijos. El Estado no debe absorber a los gru-
pos intermedios. Por el contrario, debe dejarlos actuar. La dimensién
positiva implica que el Estado estd obligado no solo legal sino también
moralmente a actuar o intervenir en todos aquellos sectores, donde su
presencia se hace necesaria, a través, por ejemplo, de las politicas publi-
cas. Acd el Estado debe actuar subsidiariamente, que equivale a prestar
“ayuda para la autoayuda” y no caer en el asistencialismo.

La economia social de mercado exige el principio de subsidiariedad.
Sus fundadores se pronunciaron claramente en favor de una sociedad
subsidiaria, reconociendo que este era un aporte de la Iglesia Catdlica®'.
En este punto, segin Briefs, todos estaban totalmente de acuerdo y le
asignaban gran importancia®?. Répke afirma que lo que ellos piensan
coincide perfectamente con lo que la “doctrina social de la Iglesia deno-
mina principio de subsidiariedad”. Se manifestaron claramente contra
el Estado de bienestar, porque este no hace mds que impedir la iniciativa
y la responsabilidad personal, contra el Estado guardidn, pues este aban-
dona a quienes deberia subsidiar.

Ambas consideran que sin el principio de subsidiariedad la libertad
en la sociedad queda en peligro: “Allf donde el principio de subsidiarie-
dad deja de determinar la organizacién de la sociedad, alli desaparece

31 Alexander, Riistow, Rede und Antwort, 181.
32 Véase Briefs Goetz, «Katholische Soziallehre, Laissez-faire-Liberalismus und Sozi-
ale Markewirtschaftr. En Aausgewiiblte Schriften, ed. por Heinrich Basilius Streit-
hofen y Riidiger von Voss (Berlin: Duncker & Humblot, 1980), 134.

3% Wilhelm Répke, Civitas Humana, (Etlenbach/Ziirich: Rentsch, 1944), 179. Véase

también a este propdsito: Alexander Riistow, Rede und Antwort, 180.



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 169

la concepcién cristiana del hombre, alli la sociedad estd en peligro de
volverse totalitaria”4.

El principio de subsidiariedad estd consagrado principalmente en la
Ley Fundamental alemana, en los articulos 20,1; 28, Pardg. 2 y 140. En
este contexto también se debe mencionar el llamado “articulo europeo”

“Para la realizacién de una Europa unida, la repiblica Federal de Ale-
mania contribuird al desarrollo de la Unién europea que estd obligada
a la salvaguardia de los principios democrdticos, del Estado de derecho,
social y federativo y del principio de subsidiariedad y garantiza una pro-
teccién de los derechos fundamentales comparable en lo esencial a la
asegurada por la presente Ley Fundamental” (Art. 23).

b) El principio de solidaridad

El principio de solidaridad también ocupa un lugar central en el ma-
gisterio de la Iglesia Catélica. Segin el Catecismo, este principio, “ex-
presado también con el nombre de ‘amistad’ o ‘caridad social’, es una
exigencia directa de la fraternidad humana y cristiana” (N° 1939). En
los dltimos documentos eclesiales, se afirma con gran claridad que dado
que todos los hombres son personas, se genera entre ellos una comun-
unidén, que deviene en una fuerte solidaridad. El punto de partida de la
solidaridad es la dignidad humana. A partir de esta idea originaria ella
se proyecta socialmente.

“La solidaridad se manifiesta en primer lugar en la distribucién de
bienes y la remuneracién del trabajo. Supone también el esfuerzo en
favor de un orden social mds justo en el que las tensiones puedan ser
mejor resueltas, y donde los conflictos encuentren mds ficilmente su
salida negociada” (Catecismo, N° 1940).

Esta cita del catecismo concuerda perfectamente con los postulados
de la economia social de mercado. Como hemos visto, sus fundadores
partieron de la base de que para solucionar los grandes problemas so-
cioeconémicos se necesitaba de la solidaridad y no del individualismo.
Un orden econémico basado en el individualismo y una competencia
sin limites, en el cual el bien comin no es mds que la suma de todos

34 Anton Rauscher, «Subsidiarititsprinzip und christliches Menschenbild» (Principio
de subsidiariedad y concepcidn cristiana del hombre). En Entwicklung und Subsi-
diaritit (Desarrollo y Subsidiariedad), ed. por Josef von Thesing y Klaus Weigelt
(Melle: E. Knoth, 1986), 40.



170 | Eugenio Ydfiez

los bienes individuales, es incompatible con los postulados de la econo-
mia social de mercado y la doctrina social de la Iglesia. Una sociedad
concebida como un campo de batalla, en donde cada individuo debe
luchar por alcanzar sus intereses dista mucho del “modelo” econémico,
politico y social de los padres de la economia social de mercado. Ellos no
desconocen los conflictos econémicos o sociales inherentes a toda socie-
dad, pero la solucién no pasa, para ellos, por el individualismo, por una
competencia desenfrenada o el poder del mds fuerte, sino por el didlogo
entre todos los actores involucrados, mirando siempre el bien comun.

“Los problemas socioeconémicos solo pueden ser resueltos con la
ayuda de todas las formas de solidaridad: la solidaridad de los pobres
entre si, de los ricos y los pobres, de los trabajadores entre si, de los
empresarios y los empleados, solidaridad entre las naciones y entre
los pueblos. La solidaridad internacional es una exigencia del orden
moral. En buena medida, la paz del mundo depende de ella” (Cate-
cismo, N° 1941).

La solidaridad es una suerte de fermento para una sociedad justa y
libre, en donde los legitimos intereses de las personas responden al bien
comdn y no a los intereses egoistas. Ya en 1945, Pio XII afirmaba muy
claramente que la solidaridad debe estar presente en todas las ramas de
la economfia y ser el fundamento para un nuevo orden econémico que
respete la dignidad del trabajador®®. Este Papa es uno de los primeros
en desarrollar el tema de la solidaridad y proyectarla sobre la realidad,
en dos sentidos: primero, en 1939, contra el totalitarismo y en el ulti-
mo decenio de su pontificado ante el problema del subdesarrollo de los
paises del Tercer Mundo. “Nos invitamos a construir la sociedad sobre
la base de esta solidaridad y no sobre sistemas vanos e inestables. Dicha
solidaridad requiere que desaparezcan las desproporciones estridentes
e irritantes en el tenor de la vida de los diversos grupos de un mismo
pueblo” (Levate capita 1953, N° 25). Este juicio magisterial responde
a la intencidén de los padres de la economia social de mercado, quienes
al igual que la doctrina social de la Iglesia rechazan el “modelo” liberal
y colectivista. Lo que ambas persiguen es un “sistema econdémico que

35 Véase, entre otros, Pio XII, «Alocucién a los delegados de los sindicatos italianos
cristianos», 11 de marzo 1945. En Texte zur Katholischen Soziallehre, Vol. 2, 1.
Halband, Dokumente zur Geschichte des Verhiltnisses von Kirche und Arbeiter-
schaft am Beispiel der KAB, ed. por Wolfgang Klein, Heinrich Ludwig, Karl-Josef
Rivinius (Kevelaer: Arbeitnehmer-Bewegung-KAB, 1976) 198.



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 171

(reconozca) el papel fundamental y positivo de la empresa, del mercado,
de la propiedad privada y de la consiguiente responsabilidad para con los
medios de produccién” (Centesimus annus, 42).

Para el cardenal Héffner, este principio tiene un cardcter “éntico y
ético al mismo tiempo™¥*¢, pues como ya hemos sefialado, por una parte,
es un principio que reconoce a la natural sociabilidad humana como
punto de partida y tiende a unir a los hombres, a considerarlos como
una gran comunidad a la cual estdn naturalmente ordenados y, por otra,
porque se proyecta socialmente en una serie de deberes, principalmente
de aquellos que tienen gran responsabilidad en el proceso econémico, en
el bien comun y en la realizacién de la justicia social, como los empre-
sarios y el Estado. Los padres de la economia social de mercado no du-
daron en hacer de la solidaridad el fundamento del desarrollo humano.

Vemos que ambos principios estdn estrechamente vinculados entre si.

“El principio de solidaridad determina que existe una reciproca res-
ponsabilidad entre el individuo y la colectividad; el principio de sub-
sidiariedad determina donde se realiza esa responsabilidad reciproca
entre individuo y colectividad. Dicho de otra manera: el principio de
solidaridad sefiala que debe dominar una determinada solidaridad en
una asociacién. El principio de subsidiariedad sefiala en cudl asocia-
cién debe dominar una determinada solidaridad”¥.

¢) La justicia social

Especial énfasis ponen en el rol clave que juega la justicia social. Esta
tltima no es concebida ni por la ESM ni por la DS solo como un correc-
tivo social de los resultados indeseados del mercado, sino mds atin como
una meta que pertenece de suyo al orden econémico.

Dada su dignidad, el hombre posee determinados derechos, pero al
mismo tiempo, él es depositario de determinados deberes. La justicia
social se refiere al respeto de esos deberes y a la realizacién de esos de-
rechos. Por ello, debe ser considerada como una de las metas mds im-
portantes de la vida social. La justicia social apunta a crear un orden

336 Joseph Hoffner, Christliche Gesellschaftslehre (Kevelaer: Butzon & Bercker, 1962),
43.

37 Hans-Giinther Schlotter, «Die Grenzen des Sozialstaates als normatives Problemy.
En Grundtexte zur Sozialen Marktwirtschaft, Vol. 2, ed. por Karl Hohmann (Stutt-
gart/New York: Gustav Fischer, 1981), 367.



172 | Eugenio Ydfiez

politico, social y econémico digno. En atencidn a esto, la doctrina social
de la Iglesia le asigna gran importancia. Pio XII sefialaba que ella era un
“punto programdtico de la doctrina social catélica” (Conforto letizia 16,
1947). Es comun a los Papas identificar pricticamente la justicia social
con el bien comutn. Desde Pio XI hasta Francisco todos los pontifices
sin excepcién se han referido a este tema. En Divini Rdemptoris Pio XI
afirma:

“Es un hecho cierto que, al lado de la justicia conmutativa, hay que
afirmar la existencia de la justicia social, la cual impone deberes es-
pecificos a los que ni los patronos ni los obreros pueden sustraerse. Y
precisamente es propio de la justicia social el exigir de los individuos
cuanto es necesario para el bien comin” (N° 51).

La realizacién de la justicia social exige reconocer la igualdad esencial
de todos los hombres, es decir, el mismo origen y la misma dignidad. Por
ello cualquier forma de discriminacién en lo politico, social y econémico
es una atentado a los derechos de la persona, y por ende, a la justicia. En
cierta medida ella tiene como base la igualdad, que no debe confundirse
con el “igualitarismo nivelador” propio del marxismo. Igualdad esencial
implica tratar igual a los iguales y desigual a los desiguales.

Tanto la doctrina social de la Iglesia como la economia social de mer-
cado reconocen la importancia de la justicia social como principio regu-
lador de la economia.

“No puede decirse que se haya satisfecho a la justicia social si los
obreros no tienen asegurado su propio sustento y el de sus familias
con un salario proporcionado a este fin; si no se les facilita la ocasién
de adquirir una modesta fortuna; previniendo asi la plaga del paupe-
rismo universal; si no se toman precauciones en su favor con seguros
publicos y privados, para el tiempo de vejez, de la enfermedad o de
la cesantia” (Divini redemptoris, 52).

Posteriormente, Juan XXIII en Mater et magistra llama la atencién

“sobre un principio fundamental, a saber, que el desarrollo econé-
mico debe ir acompanado y proporcionado con la justicia social, de
suerte que en los aumentos productivos tengan que participar todas
las categorfas de ciudadanos. Es necesario vigilar atentamente y em-
plear medios eficaces para que las desigualdades econémico-sociales
no aumenten, sino que se atenden lo mds posible” (N° 73).



La Economia Social de Mercado como un sistema econémico | 173

San Juan Pablo II, Benedicto XVI y el Papa Francisco han asignado
gran importancia a la justicia social.

Los creadores de la economia social de mercado eran de la idea que
para que se realice la justicia social en la sociedad, esta se debe com-
plementar a través de una adecuada politica econémica. Sin embargo,
ponen de igual manera énfasis en que las medidas sociales en vistas a la
realizacién de la justicia social no deben poner en peligro u obstaculizar
los mecanismos del mercado.

Es importante comprobar cémo para ambas “doctrinas” la realizacién
de la justicia social no significa la lucha de unos contra otros. Ella no es
sinénimo de lucha de clases.

“Cuando la Iglesia alienta la creacién y actividad de asociaciones
—como sindicatos— que luchan por la defensa de los derechos e intereses
legitimos de los trabajadores y por la justicia social, no admite en abso-
luto la teorfa que ve en la lucha de clases el dinamismo estructural de la
vida social” (Libertatis conscientia, 77).

IV. ;EN QUE MEDIDA SE PUEDE HABLAR DE ECONOMIA SOCIAL DE MERCADO EN
CHILE?

:Se puede hablar realmente en Chile de una economia social de
mercado? No podemos responder a esta pregunta en profundidad®®, sin
embargo, dentro de los estrechos mdrgenes de estas reflexiones, pode-
mos afirmar que estamos en presencia de una economia de mercado con
correcciones sociales, que intenta combinar crecimiento econémico con
equidad. Nos encontramos en vias hacia una economia “social” de mer-
cado, pues por un lado, existen en la actualidad, sobre todo en el campo
econémico y politico, una serie de mecanismos que estdn presentes, pero
por otro, hay claras deficiencias, que nos alejan, como el aspecto “so-
cial”. No basta en todo caso con politicas econémicas gubernamentales,
para hablar de la presencia de una ESM. Debe os evitar la tentacién
“verticalista”. Una ESM requiere ademds de un Estado eficiente, de un
pacto social entre los empresarios y los trabajadores, y de una sociedad
civil empoderada.

338 Una respuesta detallada a esta pregunta en Ydfiez, Economia Social de Mercado en Chile.



174 | Eugenio Ydfiez

Al menos en el papel, pareciera haber un gran acuerdo entre las fuer-
zas politicas y econdmicas, en que el modelo econémico deberia ser una
economia social de mercado. Todavia nos queda mucho camino por re-
correr. Los mayores obstdculos no son a mi juicio, de cardcter econémi-
co, politico o social, sino de orden ético y/o cultural.

A MODO DE REFLEXIONES FINALES: ;ES POSIBLE IMPLEMENTAR UNA ECONOMIA
SOCIAL DE MERCADO EN CHILE?

Desde una mirada autocomplaciente podemos afirmar que Chile
avanza inexorablemente hacia una ESM y que en algunos anos mds serd
el sistema econémico imperante en el pais. Solo debemos dejar que la
“mano invisible” y el libre mercado hagan su trabajo. Si nos ubicamos
en las antipodas, es decir, desde una perspectiva autoflagelante podria-
mos proyectar que salvo excepciones son tantos los obstdculos a superar
que es pricticamente imposible que Chile implemente una ESM. La
fragilidad de nuestra democracia, la volatilidad de nuestra economia,
las altas dosis de corrupcidn, la idiosincrasia de los chilenos, y la poca
presencia de la sociedad civil en las tomas de decisiones, imposibilitan
su realizacién

Desde una mirada realista, que no subestima las reales dificultades,
pero que tampoco las exagera podemos afirmar que en Chile grosso modo
vamos avanzando en la direccidén correcta. Esta es la parte llena del vaso.
No debemos desconocer, sin embargo, que no es sencillo colmar el vaso,
pues lo vacio, en este caso estd dado por los aspectos sociales y por lo que
he denominado lo “ético-cultural”, lo cual implica al menos, superar tres
grandes desafios. El primero de orden intelectual, se traduce en conocer
y profundizar en la ESM y la DSI. El segundo, algo mds complicado
que el primero, es de orden moral, y nos obliga a ser coherentes con los
principios de la ESM y DSI. No solo debemos proclamar los principios
que inspiran nuestro actuar, mucho mds importante es vivirlos. El tercer
desafio es de orden politico, entendiendo lo politico en un sentido am-
plio, como una prudente preocupacién por el bien comun. Este desatio
nos invita a pensar los grandes problemas y sus consiguientes soluciones
a la luz de la ESM y DSI. Si logramos superar estos desafios, lo demds
es afiadidura.



| 175

Didlogo antropolégico entre Fe y Economia Social de Mercado

Javier Dominguez

. ;Existen modelos antropoldgicos viables para alcanzar una vida plena
en este mundo? A partir de esa pregunta general, queremos proponer
una reflexién antropoldgica sobre el didlogo entre dos modelos que
buscan actualmente, cada uno a su modo, la vida plena en este mun-
do: por una parte, la Economfa Social de Mercado (ESM) como mo-
delo inmanente, y, por otra, la fe catélica, como modelo trascendente.

Concretizando la pregunta general, nos proponemos responder en
esta reflexién antropoldgica: ;qué propuestas pueden favorecer el did-
logo antropoldgico entre la fe catdlica y la ESM sobre la vida plena?

Los pasos que seguiremos para desarrollar esta reflexién son: se-
fialar los presupuestos iniciales; a continuacién, indicar los nudos
problemdticos; posteriormente, plantear elementos que dan forma,
posibilitan, o condicionan la concrecién del didlogo; luego, senalar
oportunidades de didlogo, para finalmente, postular propuestas para
concretizar el didlogo antropolégico.

. Comenzaremos pues por sefialar dos presupuestos bdsicos: primero,
qué entendemos por ESM, y segundo, por qué a nuestro juicio, la fe
catélica y la ESM no son modelos excluyentes, y por lo tanto el did-
logo entre ambos modelos si es posible.

El concepto ESM surgié en Alemania (universidad de Friburgo), y
fue puesto en marcha por Erhard tras la segunda guerra mundial. Este
modelo surgié como un tercer camino entre el liberalismo cldsico y el
socialismo marxista. A grandes rasgos, se diferencia del primero por
su énfasis en la justicia social, mientras que se aparta del segundo por
el papel que juega el mercado asignando los recursos, y el consecuen-
te ejercicio de la libertad. Cabe senalar, por otra parte, que la ESM
tiene una fuerte inspiracién cristiana: de hecho, la Doctrina Social de
la Iglesia se encuentra entre sus precursores. Sin embargo, la ESM alli



176 | Javier Dom{nguez

disefiada no es la que vemos puesta en préctica hoy, sino una versién
mds bien imperfecta.

Dicho lo anterior, es importante explicitar por qué consideramos que
si es posible y beneficioso llevar a cabo el didlogo antropolégico entre
ambos modelos. Los argumentos son: 1) el hecho de que existan po-
sibilidades dentro de la ESM (que detallaremos mds abajo) nos indica
que en la ESM existen elementos de bien asociados a la vida plena
que pueden servir de punto de partida; 2) consideramos que el did-
logo antropolégico es un mediador pacifico y capaz de generar una
sana transformacién, superando las tensiones (que detallaremos mds
abajo) entre ambos modelos antropoldgicos; que ademds es capaz de
valorar lo bueno y criticar constructivamente lo que es dafiino para
el hombre, y que es capaz de lograr un ensanchamiento del horizonte
inmanente-materialista en el que lamentablemente tiende a caer la
ESM, a pesar de la inspiracién catdlica de sus origenes.

. Con respecto a los nudos problemdticos, se nos presentan bdsicamen-

te dos: primero, ;qué entiende cada modelo por vida plena? Siguien-
do el pensamiento de Wittelsbiirger, la ESM, que estd cimentada en
los pilares de la libertad y la justicia social, entenderia por vida plena
en este mundo tanto el bienestar particular como el bienestar co-
mun, estando este dltimo asociado a la participacidn en los beneficios
materiales y en la toma de decisiones™. Es decir, la vida plena se
asociarfa a un progreso politico-econédmico de tipo inmanente. La
fe catélica por su parte, asocia la vida plena al desarrollo integral, el
cual es el que respeta todas las exigencias propias del ser humano y de
todos los hombres**, lo cual incluye por cierto el dmbito econémico
y politico. Asi, queda claro que las nociones de vida plena de ambos
modelos son diferentes, si bien no son incompatibles.

En segundo lugar, y relacionado al nudo anterior, se nos presenta el
nudo sobre los medios a utilizar para alcanzar esta vida plena. Con-
cretamente, dado que la economia —incluyendo la ESM~— busca so-
lucionar el problema econémico —que consiste en cédmo satisfacer
necesidades multiples con recursos escasos—, cabe preguntarse, ;qué
necesidades se han de satisfacer primero segtin cada modelo? La im-
portancia de este nudo estd en la estrecha relacién entre jerarquia de

339

340

Cfr. Helmut Wittelsbiirger, <ESM: un proyecto econémico y politico alternativo,
Persona y sociedad 19 (2005): 173-174.
Cfr. Papa Juan Pablo I, Sollicitudo rei socialis (Madrid: Paulinas 1988), 33.



Didlogo antropoldgico entre Fe y Economfa Social de Mercado | 177

necesidades y concepcidén de vida plena. Y al respecto, podemos ver
que mientras para la fe catélica un desarrollo integral que apunta
hacia la vida plena requiere satisfacer primero las necesidades mds
bdsicas, para la ESM real —y especialmente para el modelo imperan-
te— se han de satisfacer primero las necesidades de aquellos que tienen
acceso al mercado, y que son los que tienen mayor capacidad de pago.

4. Ahora bien, para intentar responder a nuestra pregunta inicial, vea-
mos primero las categorias antropolégicas de cada modelo, las cuales
nos dardn luces sobre la concepcién de ser humano.

A nuestro juicio, la ESM presenta las siguientes categorfas
antropoldgicas:

- Ser racional: El hombre es capaz de utilizar su razén para —a través de
ella— buscar la mejor forma de satisfacer necesidades multiples con
IECursos escasos.

- Ser relacional: A través del mercado el hombre ejerce su condicién de
ser relacional, concretamente nos referimos a las relaciones de libre
intercambio, ya sea como productores que como consumidores.

- Ser responsable: El ser humano estd llamado a ser responsable ante el
medio ambiente y la sociedad humana, pues libertad no es sinénimo
de arbitrariedad. Esta responsabilidad incluye el desarrollo de la crea-
tividad y la iniciativa personal®*'.

- Producto o recurso: Si bien esta categoria no es parte de la ESM
tedrica, lamentablemente en la actualidad en muchos lugares el ser
humano ha sido reducido a la categorfa de producto o bien desecha-
ble. Asi lo afirma el Papa Francisco, cuando dice: “Se considera al ser
humano en si mismo como un bien de consumo, que se puede usar y
luego tirar”*. En esa misma linea, sucede también en el 4mbito em-
presarial que se reduce al hombre a la categoria de recurso humano,
como formando parte de uno de los multiples recursos econémicos.

Las categorias antropoldgicas que presenta la fe catdlica a nuestro
juicio son:

31 Cfr. BKU, «ESM en lugar de ilusién», Carisma 31 (1992): 119.
342 Papa Francisco, Evangelii Gaudium, Exhortacién apostélica sobre el anuncio del
Evangelio en el mundo actual (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2013), 53.



178 | Javier Dom{nguez

Ser relacional: El hombre es un ser para los otros, llamado a vivir en
relacién, como don para los demds, lo cual alcanza su plenitud por
medio de la caridad, especialmente a través de la solidaridad.

Apertura a la trascendencia: Asociado a la categoria anterior, el hom-
bre es un ser llamado a la trascendencia, y no tan solo a la realidad
inmanente; de hecho, dice el Papa Benedicto XVI: “El ser humano
estd hecho para el don, el cual manifiesta y desarrolla su dimensién
trascendente™*.

Ser moral: El hombre en cuanto ser que vive en relacién con otros,
estd llamado a desarrollar la ética en todos los 4mbitos de su vida,
incluyendo por supuesto el dmbito econémico.

Vocacién a la plenitud: El hombre tiene vocacién de plenitud, lo cual
implica que el desarrollo de la humanidad ha de ser integral (inclu-
yendo desarrollo econédmico, politico, social, y cultural), lo que a su
vez conlleva el principio de gratuidad, la cual sin embargo, frecuen-
temente pasa desapercibida debido a una visién de la existencia que
antepone a todo la productividad y la utilidad®***. Por otra parte la
vocacién a la plenitud es para todos los hombres, y no tan solo para
algunos pocos.

. Revisemos ahora algunas posibilidades o elementos que posibilitan la

concrecién del didlogo antropolégico, y que a nuestro juicio son las
siguientes:

Libertad humana: El hombre es capaz y tiene la posibilidad de elegir
entre distintas opciones precisamente por ser libre, pudiendo tomar
diversas opciones de consumo, produccidn, ahorro o inversién. Pero
ademds esta libertad se expresa como disposicién a la propiedad pri-
vada, a la eleccién de profesién u oficio, y libertad de contratacién
entre otras. Tan importante es la libertad humana para la ESM que es

uno de sus pilares bdsicos*®.

Justicia social: Esta representa un segundo pilar bdsico de la ESM,
al menos en el espiritu de sus creadores, dado que el mercado no es
capaz por si solo de garantizar un orden econémico y la paz social a la

343

344
345

Papa Benedicto XVI1, Caritas in Veritate, Carta Enciclica sobre el desarrollo hu-
mano integral en la caridad y en la verdad (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana,
2009), 34.

Benedicto XV1, Caritas in Veritate, 34, [89].

Cfr. Wittelsbiirger, <ESM: un proyecto econémico y politico alternativo», 173.



Didlogo antropoldgico entre Fe y Economfa Social de Mercado | 179

que aspira la ESM. Por eso, esa tarea le es asignada al Estado, quien,
ademds de ser el garante del buen funcionamiento del mercado, ha
de cumplir un rol social para amparar a quienes no pueden obtener

ingresos adecuados a través del mercado*.

- Aumento del desarrollo econémico y disminucién de la pobreza:
Dado el problema econémico sefialado en el punto anterior, y el mar-
co inmanente en el cual la ESM necesariamente se mueve, un gran
aporte que la ESM puede hacer es aumentar el desarrollo econémico,
aumentando con ello el desarrollo cientifico y tecnolégico, para que
asi el bienestar generado llegue a muchos. Pero ademds otro aporte
importante es mejorar la situacién socio-econémica de los mds po-
bres, buscando asimismo la erradicacién total de la indigencia.

6. Siguiendo nuestro itinerario, mostraremos ahora las tensiones que,
a nuestro juicio, dificultan la concrecién del didlogo entre ambos
modelos, destacando eso si, que las criticas se dirigen al modelo eco-
némico imperante actualmente, lo que no exime de responsabilidad
ala ESM en su aspecto tedrico.

- Degradacién ambiental y social: Dice el Papa Francisco que “no po-
demos dejar de considerar los efectos de la degradacién ambiental,
del actual modelo de desarrollo y de la cultura del descarte en la vida
de las personas™®?, agregando a continuacién que “el crecimiento de
los dltimos dos siglos no ha significado en todos sus aspectos un ver-
dadero progreso integral y una mejora en la calidad de vida. Algunos
de estos signos son al mismo tiempo sintomas de una verdadera de-
gradacién social”¥*. Es decir, el sistema econémico imperante no estd
aportando a un auténtico desarrollo integral.

- Poca apertura a la trascendencia: La ESM al moverse en un dmbito
inmanente puede contribuir al desarrollo econémico, pero no es ca-
paz de garantizar un desarrollo integral, pues el desarrollo pleno ne-
cesariamente se extiende a la dimensidn trascendente del ser humano.
Y si bien es cierto que no se le puede exigir a la ESM que se extienda
a la dimensidn trascendente, no es menos cierto que la absolutizacién
de lo inmanente, junto con la escasa apertura a lo trascendente es

346 Cfr. ibid., 173.
347 Papa Francisco, Laudato Si’, Carta Enciclica sobre el Cuidado de la Casa Comtin
(Santiago de Chile: Salesianos Impresores, 2015), 43.

348 Francisco, Laudato Si’, 46.



180 | Javier Dom{nguez

fuente de tensidn, por el riesgo de confundir una parte del desarrollo
con el todo. No basta una apertura en el nivel teérico de la ESM?%.

Poca apertura a la moral: Dice el Papa Benedicto XVI que “la exigen-
cia de la economia de ser auténoma, de no estar sujeta a ‘injerencias’
de cardcter moral, ha llevado al hombre a abusar de los instrumentos
econémicos incluso de manera destructiva”’. Esta es una tensién
fuerte y muy grave: si la economia no se decide a integrar la moral se
deshumanizard cada vez mds. Los seres humanos necesitan una eco-
nomia que integre a la moral dentro de si.

Aumento de la injusticia distributiva y la inequidad: Por una parte,
cabe sefalar que la inequidad es injusta, incluso si la pobreza dismi-
nuye. Para expresar el drama de la inequidad dice el Papa Francisco
que “mientras las ganancias de unos pocos crecen exponencialmente,
las de la mayoria se quedan cada vez mds lejos del bienestar de esa mi-
norfa feliz’?'. 'Y va atin mds alld: “hasta que no se revierta la exclusién
y la inequidad dentro de una sociedad y entre los distintos pueblos
serd imposible erradicar la violencia™*?. No basta pues que la ESM
combata la pobreza y la indigencia, debe también hacerse cargo de la
inequidad que produce, y que es fuente de injusticia. Pero ademis,
resulta que la degradacién ambiental, humana y social no la sufren
todos por igual, sino que son los pobres los que mds la padecen®.

Destino de los bienes: Si bien la ESM afirma entre sus fundamentos
la superioridad del destino universal de los bienes al derecho de pro-
piedad privada®**, en la actualidad no ocurre asi en el sistema econé-
mico imperante®.

Debilitamiento de la sociedad: advierte el Papa Francisco que ademds
de los danos ya mencionados del sistema imperante, existen otros
tales como la amenaza de que sean arrasadas la libertad y la justicia,
que son paraddjicamente, dos pilares de la ESM*®.

349
350
351
352
353
354
355
356

Cfr. Wittelsbiirger, <ESM: un proyecto econémico y politico alternativo», 173.
Francisco, Evangelii Gaudium, 56.

Ibid., 56.

Ibid., 59.

Cfr. Francisco, Laudato S7’, 48.

Cfr. BKU, «ESM en lugar de ilusién», 119.

Cfr. Francisco, Laudato S, 93.

Cfr. ibid., 53.



7.

Didlogo antropoldgico entre Fe y Economfa Social de Mercado | 181

A partir de lo reflexionado anteriormente, veamos ahora las opor-
tunidades de didlogo antropoldgico. A nuestro juicio las principales
son dos: primero, llevar cabo un didlogo sincero sobre la plenitud
humana, dado que ambos modelos buscan el bienestar humano,
ddndole, en las acciones concretas®’, un mayor espacio a la ética; se
trata de dialogar acerca del sentido de la economia y su finalidad®®,
redefiniendo el progreso, para que la economia colabore a potenciar
una calidad de vida integralmente mejor®”. Y dado que se requieren
soluciones integrales, nos parece necesario invitar a un didlogo mul-
tidisciplinar de cardcter humanista®®. Por otra parte, dado que el
desarrollo econémico es una parte del desarrollo integral, parece sano
dialogar sobre esta integracién para que exista un desarrollo equili-
brado en los diferentes dmbitos de la vida humana. Por ese motivo,
nos parece oportuno invitar a debatir sobre la desaceleracién del rit-
mo de produccién y consumo en vistas a una forma mds integral de
vida plena®’, lo cual lejos de ser una pérdida, es mds bien una inver-
sién que ofrece otro tipo de beneficios.

. Finalmente, nos parece que estas oportunidades de didlogo se po-

drian concretizar si, tanto desde la ESM como desde la fe catélica,
los interlocutores se disponen a dialogar buscando en primer lugar
un lenguaje comun que les permita entenderse mutuamente, y evi-
tar malentendidos. Este lenguaje comtin creemos que podria ser una
ética compartida que conlleve una antropologia de base. Por otra
parte, si verdaderamente no es tarea de la economia ocuparse de la
inequidad que produce, podria pensarse tal vez en las bases de una
disciplina intermedia: “econo-ética”, para asi buscar, basados en un
horizonte compartido y con un lenguaje comun, soluciones a la in-
equidad y la degradacidn social, y fortalecer asi los pilares de la ESM
actualmente debilitados, la verdadera libertad y la justicia.

357
358
359
360
361

Cfr. ibid., 189.
Cfr. ibid., 194.
Cfr. ibid., 194.
Cfr. ibid., 141.
Cfr. ibid., 191, 193.






| 183

Los autores

Juan Carlos Castilla, Profesor Titular del Departamento de Ecologfa, Facultad de
Ciencias Bioldgicas PUC; Ph.D. por la University of Wales; Postdoctorado
por la University of Leicester, Plymouth, UK. jcastilla@bio.puc.cl.

Javier Dominguez, Licenciado en Ciencias Econémicas y de la Administracién
por la PUC; Ingeniero Comercial con mencién en Administracién de Em-
presas. Monje Benedictino. jjJdoming@uc.cl.

Gonzalo Edwards, Profesor Titular del Instituto de Economifa PUC; Ph.D. Siste-
mas de Ingenierfa y Economia por la Universidad de Stanford, Estados Uni-
dos. gedwards@uc.cl.

Cristidn Hodge, Profesor Asistente Ordinario de la Facultad de Teologia PUC,
Ph.D en Teologfa Dogmdtica por la PUC. Sacerdote de la Didcesis de San-
tiago. cahdoge@uc.cl.

Claudia Leal, Profesora Asistente Ordinaria de la Facultad de Teologia PUC;
Ph.D. en Teologfa Moral por la Accademia Alfonsiana de Roma. cleal@uc.cl.

Rodrigo Ldpez, Profesor Asistente Ordinario de la Facultad de Medicina PUC;
Magister en Bioética por la PUC; Anestesista Cardiovascular PUC. ralopez@
uc.cl.

Gustavo Monzdn, s.j., Licenciado en Filosofia Facultad de Filosofia y Teologfa de
la Compaiia de Jests, San Miguel, Argentina. glmonzon@uc.cl.

Olof Page, Profesor Asociado Ordinario, Decano Facultad de Filosofia PUC.
Doctor en Filosofia por la Universidad de Pisa. opage@uc.cl.

Juan Carlos Scannonne, s.j., Doctor en Filosofia por la Universidad de Munich,
Alemania. jescannone@hotmail.com.

Eugenio Ydiiez, Director de Formacién y Desarrollo Universidad san Sebastidn,
Doctor en Filosofia por la Universidad de Osnabriick, Alemania. eugenio.
yahez@uss.cl

Felipe Zurita, Profesor Asociado Ordinario del Instituto de Economia PUC.
Ph.D. in Economics por la University of California. fzurita@uc.cl.






