






Editores: Cristián Hodge; Claudia Leal

Diseño de Portada: Elisa Bustos Grez, María Belén Varela Cerda

ISBN: 978-956-393-335-2

Santiago, noviembre de 2017



Comité editorial

Martin Schlag

(Director de The John A. Ryan Institute for Catholic Social Thought,  
University of St. Thomas)

Peter Schallenberg

(Director de Katholische Sozialwissenschaftliche Zentralstelle)





ÍNDICE

Prólogo, Gunter Rieck (Fundación Konrad Adenauer)......................................... 9

Presentación, Cristián Hodge y Claudia Leal (editores)..................................... 11

Agradecimientos.............................................................................................. 15

Parte I. Saberes de frente a la interdisciplina

Olof Page
Justicia distributiva........................................................................................ 19

Felipe Zurita
Economía y bienestar..................................................................................... 31

Juan Carlos Castilla
Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles  
y demonios.................................................................................................... 45

Cristián Hodge
¿Qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia?............................... 61

Parte II. Interdisciplina en ejercicio

Gustavo Monzón
El papel de la religión en la esfera pública. Aportes de John Rawls ................ 75

Gonzalo Edwards 
Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia................. 87

Claudia Leal
“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”. Un diálogo  
entre la Teoría de las Capacidades y la Constitución Gaudium et Spes. ........ 101

Juan Carlos Scannone
Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in veritate. ............................... 119

Rodrigo López
El Enfoque de Capacidades y la Caritas in veritate ...................................... 135



Eugenio Yáñez
La Economía Social de Mercado como un sistema económico  
compatible con el cristianismo. Reflexiones a la luz de la Doctrina  
Social de la Iglesia ....................................................................................... 151

Javier Domínguez
Diálogo antropológico entre Fe y Economía Social de Mercado .................. 175



9

Prólogo

Estimadas lectoras y lectores:

La Fundación Konrad Adenauer se compromete a nivel mundial, a 
través de su trabajo, con la paz, la libertad y la justicia. La profundiza-
ción de la democracia y del estado de derecho, el establecimiento de 
estructuras sociales y de economías de mercado, así como la concreción 
del respeto a los derechos humanos; coadyuva con el objetivo de un 
ordenamiento justo. La justicia se encuentra en el centro de cada debate 
político. El dilema político gira siempre en torno a la pregunta de qué 
debiera ser la justicia y cómo puede ser implementada. Pareciera que, 
en torno a este tema, concurren diferentes e implacables posiciones que 
plantean, por una parte, una retribución proporcional a los logros in-
dividuales como única medida a la justicia, o por otra, la igualdad de 
recursos como verdadera justicia.

El modelo económico y social que resuelve esta aparente dicotomía 
es, bajo la visión de la Fundación Konrad Adenauer, la Economía So-
cial de Mercado. Este modelo es un ordenamiento justo basado en el 
equilibrio y que vincula un crecimiento económico con una cohesión 
social. Es un ordenamiento que se funda en la competencia bajo una 
reglamentación, que logra el bienestar, pero que no deja al ser humano 
en abandono. Un equilibro social a través de fuertes sistemas tributarios 
y previsionales coadyuva a que el logro del bienestar no se vaya a cada 
uno, sino a la sociedad en su conjunto, para concretar el “Bienestar para 
todos” (Ludwig Erhard).

Las bases teóricas de la Economía Social de Mercado se desprenden 
del Ordoliberalismo y de la Doctrina Social de la Iglesia. En el pun-
to central se encuentra el ser humano como persona. Esta profunda y 
cristiana forma de concebir la imagen del ser humano se diferencia en 
sus bases de la imagen humana del liberalismo, así como también del 
socialismo. En comparación al liberalismo, se destaca en su énfasis a la 
cooperación con sus pares, lo que constituye la base de la solidaridad. 



10

Y respecto del socialismo, se diferencia en la supeditación del estado a 
la persona, como condición para lograr libertad y autonomía. Esta idea 
general es la base del éxito de la Economía Social de Mercado.

Como programa regional “Políticas Sociales en América Latina” 
(SOPLA) abrazamos la iniciativa de la Pontificia Universidad Católica 
de Chile (PUC), de debatir en un coloquio interdisciplinario, pero con 
un interés común dentro de la teología, la ética y la economía, sobre 
estos interesantes aspectos del quehacer humano. El presente libro se 
inicia introductoriamente desde los aportes de John Rawls, con conside-
raciones teoréticas sobre justicia y doctrina social, pero no se estanca en 
analizar solo eso. Con un valor agregado se plantea un análisis exitoso 
a la pregunta de cómo se pueden implementar estas consideraciones 
teóricas en políticas sociales concretas, y propone la Economía Social 
de Mercado como un modelo que puede ofrecer efectivamente cumplir 
con este cometido.

Estimadas lectoras y lectores, este libro elaborado en conjunto entre 
la PUC y el programa regional SOPLA muestra que la Doctrina Social 
de la Iglesia con sus principios de personalidad, solidaridad y subsidia-
ridad pudiese ser una base justa y acertada para establecer un modelo 
moderno de ordenamiento social. ¡En este contexto, les deseo una en-
tretenida y reflexiva lectura!

Gunter Rieck Moncayo

Fundación Konrad Adenauer

Director del programa regional SOPLA



11

Presentación

En el año 2013, en la Pontificia Universidad Católica, se inició el Co-
loquio de “Teología, Ética y Economía”. Esta instancia, que nació como 
una iniciativa de un grupo de académicos de las facultades de Teología 
y Ciencias Económicas y Administrativas, ha reunido mensualmente a 
profesores de diversas facultades (Filosofía, Ciencias Biológicas, Cien-
cias Sociales, Comunicaciones, Medicina), como asimismo a algunos 
invitados de las universidades Adolfo Ibáñez, San Sebastián y Católica 
Silva Henríquez, del Centro Ecuménico Diego de Medellín, y de la Vi-
caría de Pastoral Social y de los Trabajadores de la Iglesia de Santiago. 
Nuestro objetivo ha sido desplegar un diálogo interdisciplinar en torno 
a preguntas cuyo denominador común es la necesidad de considerar la 
justicia como un tópico obligatorio de la discusión.

Durante el año 2016 el tema que nos convocó fue: “Teorías de la jus-
ticia y doctrina social de la Iglesia”. Nos abocamos entonces, al estudio 
de autores imprescindibles de la ética contemporánea para ponerlos en 
diálogo con algunas teologías relevantes. ¿Por qué estos dos interlocuto-
res? ¿Por qué son estas teorías de la justicia y la doctrina social de la Igle-
sia quienes dialogan en este Coloquio? Para responder estas preguntas 
podríamos recurrir, en primer lugar, a la vasta tradición del catolicismo 
social chileno que, inspirado en las grandes encíclicas sociales de los si-
glos XIX y XX, que urgían a poner en práctica la justicia social y la cari-
dad social, intentó hacerse cargo seria y responsablemente de la realidad 
de los vulnerables y de los marginados en los distintos momentos de la 
historia de nuestro país. Por otra parte, la modernidad –Kant a través 
de Rawls y sus sucesivos comentadores– ha instalado al interior de la 
comunidad moral el desafío de perfeccionar instituciones y estructuras 
en base a una noción compartida de justicia, lo suficientemente amplia 
como para incluir a los diversos miembros de la comunidad política 
pero, al mismo tiempo, con aspiración de universalidad y fuerza vincu-
lante. Estas dos tradiciones, robustas histórica y teóricamente, han con-
formado en Occidente el diálogo acerca de las bases de la convivencia, 



12

y por tanto no pueden estar ausentes de una discusión que sea relevante 
en el Chile de hoy.

El fruto primario de estos coloquios es la construcción de un lenguaje 
común –objetivo de la interdisciplina– para abordar un tema que toca 
dilemas de la vida de la comunidad política, este ejercicio –que muchas 
veces puede ser fatigoso y difícil– da cuerpo a una noción de saber que 
intenta ponerse a salvo de la fragmentación –propia de la especialización 
de cada área científica– que muchas veces traiciona el interés último de 
los seres humanos reales. 

En la misma línea, la búsqueda de la que estas páginas quieren dar 
cuenta es también una idea de universidad capaz de trascender el cultivo 
de saberes autorreferenciales que se bastan a sí mismos para dar cuenta 
de su propia calidad, y pone de manifiesto que la prueba última para 
una institución como la Pontificia Universidad Católica de Chile es, tal 
como lo indica su misión, transferir conocimiento de excelencia al servicio 
de la Iglesia y la sociedad. En el horizonte de esta aspiración se inserta 
la presente publicación. Nuestra intención no es solo socializar nuestra 
discusión de cara a la comunidad académica, sino también contribuir al 
debate público en ciertos escenarios que nos parecen más estratégicos, 
como el mundo del trabajo y de la política, la empresa, las vicarías y 
organismos eclesiales.

Digamos ahora algo más sobre el argumento del presente volumen. 
Uno de los aspectos más significativos de la filosofía política contempo-
ránea es la revitalización de la idea de justicia como “estructura básica 
de la sociedad”. Es así como a partir de esta formulación de John Rawls 
en su obra Teoría de la Justicia se genera al interior de la disciplina la 
pregunta acerca de ¿qué es una sociedad justa? Por otra parte, esto ha 
permitido a dicha rama de la filosofía poder dialogar con la economía, 
el derecho y la ciencia política en igualdad de condiciones. Como resul-
tado de lo anterior se elaboran las teorías de la justicia, las cuales tienen 
una función hermenéutica y crítica al interior de la sociedad. La lectura 
de Rawls ha dado origen a una serie de interpretaciones más o menos 
compatibles entre sí; el diálogo entre estas diferentes interpretaciones ha 
sido enormemente fructífero en estos últimos decenios. Entre los nom-
bres de aquellos que han asumido distintas posturas sobre los principios 
de justicia propuestos por Rawls, podemos destacar a M. Nussbaum, A. 
Sen, R. Nozick, G. J. Cohen entre otros. La voz de estos autores adquie-
re matices particulares según el contexto y la problemática respecto de 



13

la cual se quiere hacer cargo, así como según la formación intelectual de 
quien lo lee.

La doctrina social de la Iglesia ha hecho su propio camino respecto 
de la pregunta por la justicia en la sociedad. Si bien es cierto que en una 
primera aproximación aparece con más fuerza el carácter exhortativo de 
sus fuentes, dicho cariz no debe ser interpretado ni confundido con una 
supuesta neutralidad ni con una lectura espiritualista de las problemáti-
cas sociales. Es desde el giro de Juan XXIII donde, por una parte ya no 
se supone como dado el orden social –lectura espiritualista–, sino que 
se cuestionan las estructuras sociales –no neutralidad–, y por otra, se 
consolida el método ver-juzgar-actuar. Esta metodología que se origina 
en el ámbito belga, recibe en la Gaudium et Spes del Concilio Vaticano II 
una recepción oficial como método para la ética social de la Iglesia. Este 
método implica un diálogo con las ciencias sociales, una aproximación 
ético social que no es neutra y una incidencia en la transformación de 
la sociedad.

La elaboración final de los textos de este volumen es el resultado de 
una exposición que en cada caso se vio enriquecida con la discusión de 
los participantes. Una vez que tuvimos a la vista el conjunto de textos 
nos abocamos a dar un orden temático que diera cuenta del camino re-
corrido. La división que hemos realizado divide los textos en dos grandes 
grupos, el de aquellos autores que desde su saber se posicionan frente a 
la interdisciplina (Parte I), y el de aquellos autores que intentan hacer un 
ejercicio de interdisciplina propiamente tal (Parte II).

En la Primera Parte se encuentran, entonces, distintos saberes de frente 
a la interdisciplina: son los textos de algunos académicos que se sitúan 
desde un lenguaje disciplinar y se preguntan por el desafío de la justicia 
en nuestra sociedad. En primer lugar, el profesor Olof Page, expone las 
distintas teorías de la justicia distributiva desde el ámbito de la filosofía. 
Es un texto donde se ilustran con mucha claridad puntos de encuentro 
y desencuentro de los enfoques estudiados. En segundo lugar, el pro-
fesor de economía Felipe Zurita explora respuestas a la pregunta por 
el bienestar al interior de la teoría económica. En tercer lugar, el pro-
fesor de ciencias biológicas y premio nacional de ciencias aplicadas del 
año 2010, Juan Carlos Castilla postula una visión unitaria de la justicia 
socio-ambiental de cara al cuidado de la casa común, sobre todo ante 
la interpelación de Francisco en su encíclica Laudato si’. Por último, el 
profesor Cristián Hodge se interroga desde la teología sobre las posibili-
dades para esta de debatir sobre justicia social en la actualidad.



14

En la Segunda Parte de nuestro volumen los ponentes se atreven a 
realizar un ejercicio de interdisciplina. En primer lugar, Gustavo Monzón 
se pregunta por el papel de la religión en la esfera pública y de la mano 
de John Rawls ensaya respuestas que posibiliten un lugar para la religión 
en el espacio público, especialmente cuando el debate se focaliza en la 
visión de una sociedad más justa. En segundo lugar, el profesor de eco-
nomía Gonzalo Edwards expone la lectura que hace desde su disciplina 
de la idea de justicia de Amartya Sen, un economista leyendo y comen-
tando a otro economista que ha incursionado en el ámbito de la ética. 
En tercer lugar, la profesora de teología Claudia Leal reflexiona sobre 
cuestiones de ética y antropología, también de método, desplegando 
un diálogo entre el Enfoque de Capacidades (Martha Nussbaum), y la 
Constitución Gaudium et Spes del Concilio Vaticano II. En cuarto lugar, 
el profesor de filosofía Juan Carlos Scannone, quien participó de nuestro 
Coloquio en septiembre de 2016, aborda el tema del mercado, la justicia 
y la gratuidad desde las categorías que entrega la encíclica de Benedicto 
XVI Caritas in veritate. Este filósofo argentino, experto en doctrina so-
cial, realiza una reflexión ética haciendo dialogar conceptos tan distin-
tos como mercado, justicia y gratuidad. En quinto lugar, el profesor de 
medicina Rodrigo López hace el ejercicio de explorar dónde hay puntos 
de encuentro entre el Enfoque de Capacidades y el pensamiento de Be-
nedicto XVI en la encíclica Caritas in veritate. En sexto lugar, el profesor 
de filosofía Eugenio Yáñez expone sus reflexiones, desde la doctrina so-
cial de la Iglesia, acerca de la pregunta si la Economía Social de Mercado 
es un sistema económico compatible con el cristianismo. En séptimo 
lugar, y en la misma línea que el profesor Yáñez, Javier Domínguez hace 
un diálogo entre la fe cristiana y la Economía Social de Mercado.

Como ya hemos señalado este volumen es el resultado material de un 
ejercicio argumentativo. La interdisciplina supone el riesgo de que los 
distintos participantes aborden ciertos argumentos sin una competencia 
del todo acabada y; por otra parte, la coherencia interna del texto no 
está dada por el acuerdo, ni respecto de la interpretación de las fuentes 
ni entre los autores entre sí. Estas constataciones, que en otro escenario 
constituirían defectos se convierten aquí en reglas del juego necesarias 
a la hora de buscar respuestas con sentido a los problemas de justicia.

Los editores



15

Agradecimientos

Esta publicación ha sido posible gracias al aporte de muchas personas 
e instituciones que a lo largo de estos años han compartido el camino de 
crecimiento del “Programa de Teología, Ética y Economía”. En primer 
lugar, las Facultades de Teología y de Ciencias Económicas y Adminis-
trativas de la Pontificia Universidad Católica de Chile, que a través de 
sus decanos han respaldado nuestro quehacer; es así como a través de es-
tos años los profesores Fredy Parra, Joaquín Silva y José Miguel Sánchez 
nos han fortalecido con sus consejos y han sido un apoyo fundamental. 

Recordamos también a tantos académicos que han participado de 
los Coloquios desde el año 2013. Entre ellos están Cristián Borgoño, 
Juan Carlos Castilla, Fernando Coloma, José Díaz, Gonzalo Edwards, 
Eduardo Galaz, Ricardo González, Rodrigo Harrison, Mladen Koljatic, 
Olof Page, Mónica Silva, Bernardita Vial, Ana María Vicuña, Eugenio 
Yáñez, Felipe Zurita quienes han sido compañeros entrañables de ruta, 
de discusión académica. Entre todos hemos puesto en marcha diversos 
proyectos tanto de investigación como de docencia.

Por otra parte, el “Programa de Teología, Ética y Economía” ha re-
cibido un gran apoyo de monseñor Cristián Roncagliolo en los años en 
que fue Vice Gran Canciller de la Pontificia Universidad Católica de 
Chile. También del presbítero Andrés Moro, quien como Vicario de 
Pastoral Social y de los Trabajadores del Arzobispado de Santiago, parti-
cipó de los Coloquios mensuales de nuestro Programa.

El trabajo de estos años debe mucho también a nuestro equipo de 
asistentes y ayudantes: Carlos Cuevas, Pía Domínguez, Frank Gutiérrez, 
Gustavo Monzón, Cristian Ugarte, Mauricio Urrutia, Maureen Wall-
baum y Carla Rojas. Agradecemos también a aquellos que han colabo-
rado con la financiación de esta publicación y de nuestro Programa: Ro-
lando Medeiros, Presidente de UNIAPAC Internacional y ex Presidente 
de USEC; la Fundación Konrad Adenauer, en la persona de Gunter 



16

Rieck, director del programa regional SOPLA; la empresa Elecmetal, 
Maite Candia y Aniello Gargiullo.

Agradecemos, por último, a nuestros estudiantes quienes con su com-
promiso y pasión nos han movido a buscar nuevos caminos, de método 
y contenido, para indagar juntos acerca de la justicia.



I. Saberes de frente a la interdisciplina





19

Justicia distributiva

Olof Page

I.	 Introducción

El propósito de este capítulo es básicamente expositivo, es decir, ofre-
cer algunas distinciones relevantes que es necesario tener en considera-
ción a la hora de reflexionar de manera más crítica sobre cuestiones de 
justicia distributiva.

Desde un punto de vista formal, la cuestión de la justicia distributiva 
surge allí donde existe un grupo de seres, relacionados entre sí de cierta 
manera, entre los cuales ciertas cosas deben –por diversas razones– ser 
distribuidas según cierta(s) pauta(s) o criterio(s)1. Estas pautas o crite-
rios son comúnmente llamados principios de justicia distributiva y su 
satisfacción es considerada valiosa en la medida en que con ella se pro-
mueve el bien común. 

Esta descripción es formal pues deja sin especificar de qué tipo de 
grupo se trata, cuáles son los seres miembros de ese grupo, cuáles son las 
relaciones entre ellos que justifican que algo se distribuya, qué es lo que 
se debería distribuir y cómo y, finalmente, qué contenido tiene la noción 
de bien común. Las diferentes maneras en las que son interpretados estos 
conceptos es lo que hace que existan diferentes concepciones de la jus-
ticia distributiva.

Cuando los principios de justicia distributiva escogidos son satisfe-
chos, decimos que la distribución resultante es justa y que el grupo –lo 
que llamaré el grupo relevante– es, desde el punto de vista distributivo, 
justo. 

Entonces, las dimensiones en las que los principios de justicia distri-
butiva pueden diferenciarse son las siguientes: 

1	  La distinción entre pauta y criterio será explicada en lo que sigue.



20 Olof Page

•	 Lo que distribuyen: libertades (derechos), recursos, oportunidades, 
bienestar, etc.

•	 A qué o a quiénes se aplican: personas, animales, grupos, clases, ins-
tituciones, países, planetas, generaciones, etc.

•	 Según qué pauta o criterio: igualdad, utilidad, prioridad, mérito, in-
tercambio voluntario, suficiencia, etc.

Antes de abordar las cuestiones recién señaladas, es necesario hacer 
algunas consideraciones generales sobre el estatus teórico de esta manera 
de aproximarse a la justicia distributiva. En general, el modo en el cual 
se ha trabajado en filosofía cuando se tratan asuntos de justicia distribu-
tiva –al menos en la tradición que más se ha ocupado específicamente de 
esto en las últimas décadas– es desde la teoría ideal. Esto significa que lo 
que se busca es elaborar principios de justicia sin tener en consideración 
si, dadas las circunstancias, tales principios serán perfectamente obede-
cidos en la realidad. Esto no significa que, para quien hace teoría ideal, 
las circunstancias no importen sino, más bien, que tal tipo de teoría 
funciona como guía para la elaboración de la teoría no-ideal, es decir, 
para la elaboración del tipo de teoría que sí lidiaría con las circunstan-
cias. Entonces, una teoría no-ideal es el tipo de teoría que se elabora para 
ofrecer soluciones institucionales a las injusticias actuales. 

Que la teoría ideal funcione como guía para la elaboración de la 
teoría no-ideal significa que los principios ideales orientan y delimitan 
nuestros intentos por elaborar soluciones institucionales a las injusticias 
actuales. Existe una importante discusión, tanto respecto de la relación 
entre teoría ideal y no-ideal, como respecto de la existencia misma de la 
teoría ideal. Dado el propósito de este artículo, no abordaré aquí dicha 
discusión2. 

2	  Esta manera de describir la distinción ideal/no-ideal está basada en David Wiens, 
«Prescribing Institutions Without Ideal Theory», The Journal of Political Philosophy 
20, n.° 1 (2012): 45-70. Una defensa de la distinción se encuentra en John Rawls, 
Teoría de la justicia (México: Fondo de Cultura Económica, 1979). Críticas a esta 
distinción se pueden encontrar en Colin Farrelly, «Justice in Ideal Theory: A Re-
futation», Political Studies 55 (2007): 844-864; Charles W. Mills, «Ideal Theory as 
Ideology», Hypatia 20 (2005): 165-184; Amartya Sen, The Idea of Justice (Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, 2009). Como bien señala Wiens, Sen es 
de los pocos –si no el único– que, junto con rechazar la idea de una teoría ideal, 
elabora una alternativa no-ideal para lidiar con las injusticias actuales. 



21Justicia distributiva

II.	Según qué criterio

Normalmente, cuando se hace uso del concepto de justicia distribu-
tiva, se lo interpreta de manera tal que la existencia de una agencia de 
distribución –generalmente identificada con el Estado– es parte central 
de dicho concepto. Las discrepancias a este respecto se dan a nivel de las 
competencias distributivas del Estado, es decir, si debe tenerlas o no y, si 
debiera, de qué tipo deberían ser. 

a. Sobre la agencia de distribución

Todos los principios que suponen la existencia de pautas de distribu-
ción tales como la utilidad, la igualdad, la suficiencia, la prioridad y el 
mérito, requieren de la existencia de una agencia (como el Estado) que 
distribuya x en función de la pauta3. Esto es así porque, como veremos, 
es necesario asegurar una distribución específica de x para satisfacer la 
pauta. Además, cada una de las distribuciones específicas que satisfa-
cen la pauta debe ser asegurada en el tiempo, motivo por el cual se re-
quiere la existencia permanente de una agencia. Aquellas teorías que no 
contemplan distribuciones específicas de x, como lo es el principio que 
adopta como criterio de distribución el libre intercambio, no requieren 
de la existencia de una agencia de distribución4. 

b. La distinción entre pauta y criterio

Este razonamiento supone que, si el libre intercambio no requiere de 
la existencia de una distribución específica de x, entonces no debería ser 
entendido como una pauta. Con el propósito de distinguir entre princi-

3	  Una defensa de la pauta-utilidad se encuentra en Richard B. Brandt, A Theory of the 
Good and the Right (Amherst, NY: Prometheus Books, 1998); de la pauta-igualdad 
en Ingmar Persson, «A defence of extreme egalitarianism». En Egalitarianism: New 
essays on the nature and value of equality, ed. por Nils Holtug y Kasper Lippert-Ras-
mussen (Oxford: Oxford University Press, 2007), 83-97; de la pauta-suficiencia en 
Harry G. Frankfurt, The Importance of What We Care About: Philosophical Essays 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1988); de la pauta prioridad en Thomas 
Nagel, Equality and Partiality (New York: Oxford University Press, 1991); de la 
pauta-mérito en George Sher, Desert (Princeton: Princeton University Press, 1987).

4	  Que este criterio no requiera de la existencia de una agencia de distribución no sig-
nifica que no requiera de la existencia de una agencia por motivos tales como, por 
ejemplo, velar por el cumplimiento de los contratos y por el respeto a la propiedad 
(común o privada).



22 Olof Page

pios pautados y no-pautados llamémosle al libre intercambio un criterio 
de distribución5. Como he señalado, una pauta de distribución persigue 
una distribución específica de x (es decir, del bien o conjunto de bie-
nes que es objeto de la distribución). Por ejemplo, la pauta-igualdad 
es satisfecha cuando existe una distribución de x tal que todos tienen 
igual cantidad de x; la pauta-suficiencia es satisfecha cuando existe una 
distribución de x tal que todos tienen suficiente cantidad de x; la pauta-
utilidad es satisfecha cuando existe una distribución de x tal que maxi-
miza la utilidad, etc. Por el contrario, el criterio del libre intercambio de 
x no requiere de ninguna distribución específica de x para ser satisfecho. 
Lo que se requiere es que el intercambio en cuestión sea voluntario y 
que no existan acciones que vicien dicho intercambio, como lo son el 
fraude y el robo (llamémosle acciones injustas). Podemos entender estos 
criterios –el de la voluntariedad y el de la ausencia de acciones injustas– 
como un requisito procedimental. Si el intercambio satisface el proce-
dimiento, entonces la distribución resultante, cualquiera sea, es justa. 
Por supuesto, no es en absoluto evidente lo que deberíamos entender 
por “voluntario”. En ciertos contextos la desigual posesión de x puede 
implicar que, quien tiene menos, no tenga otra alternativa (debido a su 
desigual poder de negociación) si no intercambiar x en las condiciones 
estipuladas. En sentido estricto el intercambio fue voluntario –no hubo 
constricción física– pero, en un sentido menos estricto, las condiciones 
en las que una de las partes entró en la relación de intercambio pueden 
ser una buena razón para pensar que dicho intercambio no fue, en un 
sentido moralmente relevante, voluntario. 

Si consideramos la justa posesión de bienes como el eje central de una 
teoría de la justicia distributiva, es posible sostener, a modo de ejemplo, 
que los principios que debe satisfacer el criterio del libre intercambio 
para decirse justo son los siguientes (1) la justa apropiación de algo que 
no era de nadie, (2) la transferencia de ese bien mediante compra-venta 
o regalo. Cuáles son los criterios que deben ser satisfechos para que la 

5	  El autor de la distinción entre teorías pautadas y no-pautadas de justicia es Robert 
Nozick; véase su ya clásico Anarchy, state, and utopia (New York: Basic Books, 
1974). En Nozick se encuentra además una defensa del criterio del libre intercam-
bio como principio de justicia.



23Justicia distributiva

adquisición de algo que no era de nadie se diga justa es algo sobre lo que 
no me pronunciaré aquí6. 

c. Desigualdades legítimas

Es importante tener presente que, con excepción de la pauta-igual-
dad, tanto las demás pautas como el criterio del libre intercambio, son 
compatibles –en términos de justicia– con la desigualdad de eso que dis-
tribuyen. Recuérdese, por ejemplo, que la pauta-suficiencia es satisfecha 
cuando existe una distribución de x tal que todos tienen lo suficiente. Si, 
una vez satisfecha la pauta, existen personas que tienen mucho más de 
x que otros, eso no es –para quien defiende esta pauta– un problema de 
justicia (excluyendo, por supuesto, actos injustos que expliquen dicha 
desigualdad). Por esta razón, una vez satisfecha la pauta, las desigualda-
des resultantes son legítimas. Lo mismo puede decirse de la pauta-utili-
dad. En ciertas circunstancias una distribución desigual de x puede ser la 
distribución justa, es decir, la distribución que maximiza la utilidad. En 
ese caso la desigualdad resultante es, en términos del principio de utili-
dad, legítima. Lo mismo ocurre con la pauta-mérito. En aquellos casos 
en los que las personas no merecen lo mismo, la satisfacción de esta pau-
ta –darle a cada uno lo que merece– implica la desigual distribución de 
x, es decir, la existencia de desigualdades legítimas. El criterio del libre 
intercambio entre particulares es también compatible con la existencia 
de la desigualdad de x pues, como hemos visto, la satisfacción de dicho 
criterio no implica distribución específica alguna. 

III. ¿Distribución de qué? 

Dos concepciones de la justicia que adopten como pauta de distri-
bución la igualdad, pueden diferir respecto de eso que consideran debe 
ser distribuido igualitariamente. En un caso podría ser, por ejemplo, el 
ingreso y en otro el bienestar (entendido como la satisfacción de prefe-

6	  Desde el punto de vista de la historia del pensamiento político puede encontrarse 
un argumento para justificar la adquisición de bienes (como primer posesor) en 
el Segundo tratado del gobierno civil (1869) de John Locke. En Nozick (1974) se 
encuentra una versión contemporánea de dicho argumento. Es de esta versión que 
extraigo los principios que deben ser satisfechos para que el libre intercambio se 
diga justo. 



24 Olof Page

rencias). Lo mismo debe decirse de los bienes que son objeto de distri-
bución de las restantes pautas que hemos mencionado. Sea que se hable 
de suficiencia o de utilidad siempre se trata de suficiencia o utilidad de 
algo y, por supuesto, puede existir discrepancia respecto de qué debería 
ser ese algo. Este también es el caso del criterio del libre intercambio 
pues dos personas que adhieren a este criterio como único mecanismo 
de distribución pueden discrepar respecto de lo que debería estar sujeto 
a intercambio. 

Entonces, por un lado puede haber acuerdo a nivel de la pauta o cri-
terio de distribución pero desacuerdo respecto de lo que debe ser distri-
buido y, por otro, puede haber desacuerdo respecto de la pauta o criterio 
de distribución pero acuerdo respecto de lo que debe ser distribuido.

Es importante notar que, junto con la distribución de bienes de ca-
rácter económico, también existen bienes de carácter no económico  
–como, por ejemplo, cierto tipo de libertades– que deben ser conside-
rados objeto de distribución. Estas libertades suelen distribuirse bajo la 
forma de ciertos derechos consagrados constitucionalmente, es decir, de-
rechos cuyo respeto está respaldado por la fuerza coercitiva del Estado7. 
Ejemplos de tales libertades son la libertad de expresión, de movimiento, 
de asociación, la integridad del propio cuerpo y los derechos políticos, 
entre otras. El respeto de estas libertades puede ser entendido como con-
dición de posibilidad para la existencia de la cooperación que es deseable 
que exista al interior del grupo relevante (si se supone que la estabilidad 
de dicho grupo es vista por sus miembros como algo valioso)8. El respeto 
a estas libertades también puede ser entendido como requiriendo la pro-

7	  Puede además defenderse la idea de la prioridad de la protección de esas liberta-
des respecto de la distribución de ciertos bienes primarios de carácter económico. 
Véase, por ejemplo, John Rawls, quien entiende esta prioridad como un orden le-
xicográfico: “Este es un orden que nos exige satisfacer el primer principio de la serie 
antes de que podamos pasar al segundo, el segundo antes de que consideremos el 
tercero y así sucesivamente” (Rawls, Teoría de la justicia, 52). La prioridad de estas 
libertades –que Rawls llama libertades básicas– se entiende como un principio de 
igual libertad que es puesto en una “jerarquía anterior al principio regulador de las 
desigualdades económicas y sociales” (Rawls, Teoría de la justicia, 53).

8	  Que la necesidad de distribuir derechos se justifique aquí –a modo de ejemplo– en 
términos de la cooperación requerida para que la existencia del grupo relevante sea 
estable en el tiempo, no implica negar que tales derechos puedan tener un funda-
mento moral como podría serlo la dignidad humana. En este caso el lenguaje de los 
derechos es una manera de proteger y promover la existencia de dicha dignidad.



25Justicia distributiva

moción de las capacidades que nos hacen valorar dichas libertades. Esta 
segunda manera de entender el respeto demanda el desarrollo y cuidado 
de las condiciones sociales y políticas que hacen posible la existencia de 
dichas capacidades. Por ejemplo, instauramos el derecho a la libertad de 
expresión porque este protege –entre otras– la capacidad de examinar 
críticamente el ejercicio del poder político. Si valoramos esa capacidad 
crítica, deberíamos preocuparnos por las condiciones sociales, económi-
cas y políticas que hacen posible que esa capacidad se desarrolle. Esto 
significa que el respeto así entendido no solo exige de nuestra parte no 
interferir en las acciones protegidas por los derechos, sino que también 
exige la promoción de eso que permite que existan las capacidades nece-
sarias para que esas acciones sean posibles. Esto último es, al menos, lo 
que deberían afirmar quienes otorgan importancia fundamental a tales 
libertades –en términos incluso de su primacía respecto de otros debe-
res– pues, de no hacerlo, estarían siendo moralmente inconsistentes9. 

En la medida en que las libertades que estos derechos protegen son 
consideradas como libertades básicas10 generalmente se acepta que la 
pauta de distribución debe ser la igualdad.

Es necesario consignar, muy brevemente, que existen concepciones 
pautadas de la justicia que buscan mitigar (o, de ser posible, extinguir) 
el impacto diferencial de la suerte, es decir, el hecho de que exista una 
desigual distribución de x debida a la suerte (en general se habla de mala 
suerte). Junto con ese propósito, los defensores de esta concepción afir-
man que una desigual distribución de x que sea producto de la responsa-
bilidad de los individuos no debería ser mitigada o eliminada11. 

9	  Este argumento es desarrollado de manera más extensa en Taylor (2005 [1979]). 
10	  El término se encuentra en Rawls, Teoría de la justicia.
11	  Exponentes de esta concepción son, entre otros: Richard J. Arneson, «Equality 

and Equal Opportunity for Welfare», Philosophical Studies 56, n.° 1 (1989): 77-93; 
Gerald A. Cohen, «On the Currency of Egalitarian Justice», Ethics 99, n.° 4 (1989): 
906-944; Ronald Dworkin, Sovereign Virtue. The Theory and Practice of Equality 
(Cambridge, MA: Harvard University Press, 2000). Una crítica a esta concepción 
se puede encontrar en: Olof Page, «Igualdad, suerte y responsabilidad», Estudios 
Públicos 106 (2007): 153-174.



26 Olof Page

IV. Igualdad social

¿Por qué es relevante que exista justicia en la distribución? 

Parece razonable afirmar que la concepción de la justicia distributiva 
que se tenga debería estar en función de un ideal más amplio, el de una 
sociedad de iguales, es decir, una sociedad en la que no existan relaciones 
de dominación y de explotación12. Desde esta perspectiva debería pen-
sarse que la importancia de la justicia distributiva está en directa relación 
con la promoción de relaciones igualitarias, independientemente de si 
la distribución favorecida es una que persigue la igualdad económica, 
la maximización de la utilidad, la suficiencia u otros objetivos. Estos 
objetivos son importantes únicamente en la medida en que promueven 
relaciones igualitarias entre quienes son considerados sujetos de justicia. 
En el debate filosófico esta posición se hace llamar igualitarismo social 
o relacional y, junto con proponer una interpretación del ideal igualita-
rio, busca también criticar la manera en la que el igualitarismo ha sido 
interpretado en tiempos recientes, particularmente en el mundo anglo-
sajón, que –como ya lo he dicho– es donde más cabida han tenido las 
discusiones sobre justicia distributiva. Según los igualitaristas sociales 
esta interpretación del ideal igualitario se concentra exclusivamente en 
cuestiones distributivas, como si estas fueran en sí mismas importantes, 
reduciendo así la comprensión de lo que sería una sociedad de iguales 
a la mera distribución de bienes económicos y de ciertas libertades bá-
sicas. Concentrarse en cuestiones meramente distributivas no garantiza 
que, como consecuencia de una determinada distribución, no existan 
relaciones de dominación y explotación. Es en este sentido que, según 
igualitaristas sociales, “El paradigma distributivo falla en reconocer que 
la motivación real para el igualitarismo, tanto histórica como concep-
tualmente, descansa en una cierta idea de sociedad”13.

12	  Tanto el concepto de dominación como el de explotación han sido y son objeto 
de discusión en el debate filosófico. En relación al concepto de dominación véase 
Philip Pettit, Republicanismo. Una teoría sobre la libertad y el gobierno, trad. por An-
toni Doménech (Barcelona: Paidós, 1997). En relación al concepto de explotación 
véase la colección de artículos editada por Andrew Reeve, ed., Modern theories of 
exploitation (London: Sage, 1987). 

13	  Samuel Scheffler, «Distributive Justice, the Basic Structure, and the Place of Pri-
vate Law», Oxford Journal of Legal Studies 35, n.° 2 (2015): 213-235.



27Justicia distributiva

En qué medida esta crítica es acertada es algo que, dado el propósito 
de este artículo, no revisaré aquí14. 

V.	 Entre qué o quiénes

Finalmente, como ya lo hemos visto, debe tenerse en consideración 
que la distribución en cuestión –cualesquiera sean los bienes a distri-
buir y la pauta o criterio en virtud del cual se distribuyen– puede tener 
como sujeto a animales, individuos, ciudadanos, países, grupos, clases, 
generaciones. Además, cuando se defiende la idea de que los sujetos 
de la distribución deben ser los individuos o los grupos o las clases, es 
posible que esa defensa sea hecha adoptando un punto de vista cosmo-
polita. En ese caso los principios de distribución defendidos tienen por 
alcance a los seres humanos en tanto que seres humanos y no en tanto 
que ciudadanos (salvo que a su vez se interprete la ciudadanía en térmi-
nos cosmopolitas), sea que se considere a tales seres humanos en tanto 
pertenecen a grupos (por ejemplo, el grupo de los menos aventajados) 
o a clases (por ejemplo, la clase de los trabajadores no calificados). Esto 
significa que la idea de que los principios de justicia distributiva deben 
tener confines definidos por la existencia del Estado-nación es discuti-
da, bien sea por quienes defienden el punto de vista humanista-cosmo-
polita que afirma que los sujetos de la distribución deben ser los seres 
humanos en general, bien sea por quienes defienden el punto de vista 
cívico-cosmopolita que afirma que los sujetos de la distribución debe 
ser los ciudadanos del mundo. 

También es discutida la idea de que la determinación relativa a quié-
nes deben ser considerados sujetos de justicia deba basarse en el criterio 
de la común humanidad, apelando, por ejemplo, a alguna capacidad 

14	  En Carina Fourie, Fabian Schuppert e Ivo Wallimann-Helmer, Social Equality 
(New York: Oxford University Press, 2015) se encuentra una muy buena defensa 
–desde diferentes perspectivas– del ideal de la igualdad social y, además, algunas de 
las objeciones que pueden serle dirigidas. Defensas previas de este ideal se pueden 
encontrar en: Elisabeth S. Anderson, «What is the Point of Equality», Ethics 99, 
n.° 2 (enero 1999): 287-337; David Miller, «Equality and Justice», Ratio: An In-
ternational Journal of Analytic Philosophy 10, n.° 3 (diciembre 1997): 222-237, y 
Michael Walzer, Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality (New York: 
Basic Books, 1983). 



28 Olof Page

moral que justifique dicha determinación. Para algunos este criterio 
es arbitrario en la medida en que existen propiedades más elementa-
les –como tener la capacidad para experimentar placer y dolor– que 
deben ser tenidas en cuenta a la hora de identificar quiénes son los que 
deberían ser considerados sujetos de justicia. Tener en consideración 
esta propiedad más elemental debería llevarnos a considerar a animales 
no-humanos como sujetos de justicia15. 

VI. Justicia distributiva e igualdad básica

¿Es toda concepción de la justicia, en algún sentido, igualitaria? Esta 
pregunta es pertinente porque, en muchos casos, cuando se califica una 
teoría o política pública como no-igualitaria, lo que se está haciendo 
es un juicio negativo sobre tal teoría o política pública. La respuesta a 
esta pregunta debería ser, me parece, afirmativa y la justificación es la 
siguiente. 

Independientemente de cuál sea la pauta o criterio que se favorezca, 
toda concepción de la justicia que se basa en la idea de la igualdad bási-
ca entre las personas –es decir, el igual estatus moral– es, por esa razón, 
igualitaria. Es la creencia en esa idea lo que justifica que la pauta o cri-
terio favorecido se aplique a todos por igual16. Es por este motivo que, en 
la medida en que una concepción de la justicia tenga como fundamento 
el igual estatus moral de los sujetos de justicia, la desigualdad de x que 
se siga de la satisfacción de la pauta debería ser considerada legítima, 
es decir –para ponerlo en términos negativos–, tal desigualdad no de-
bería ser considerada como basada en distinciones arbitrarias entre las 
personas. 

A pesar de lo extendida que pueda estar la creencia en la igualdad 
básica, una revisión de la (más bien escasa) literatura a este respecto 

15	  Un defensa de esta posición se encuentra en: Peter Singer, Liberación animal (Ma-
drid: Trotta, 1989). 

16	  Por supuesto, no es necesario sostener la verdad de la creencia en la igualdad bá-
sica para justificar la igual aplicación de una pauta o criterio. Es posible ofrecer al 
respecto una justificación de carácter puramente instrumental del siguiente tipo: 
No creemos en el igual estatus moral de las personas pero aplicamos a todos la pauta (o 
criterio) por igual porque, de no hacerlo, la paz social se vería seriamente amenazada.



29Justicia distributiva

muestra lo complejo que puede llegar a ser encontrar un fundamento 
(no religioso) a dicha creencia17.

17	  Algunos de los trabajos recientes o relativamente recientes sobre igualdad básica 
son: Bernard Williams, «The Idea of Equality». En Philosophy, Politics and Soci-
ety, Series II, ed. por Peter Laslett y Walter Garrison Runciman (Oxford: Black-
well, 1962), 110-131; John Rawls, A Theory of Justice (Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 1971); David A. Lloyd Thomas, «Equality Within the Limits of 
Reason Alone», Mind 88 (1979): 538-553; Richard J. Arneson, «What, If Any-
thing, Renders All Humans morally Equal?». En Singer and His Critics, ed. por 
Dale Jamieson (Oxford: Blackwell, 1999), 103-128; Geoffrey Cupit, «The Basis of 
Equality», Philosophy 75 (enero 2000): 105-125; Jeremy Waldron, God, Locke, and 
Equality (Cambridge: Cambridge University Press, 2002); Jeremy Waldron, «Basic 
Equality», New York University School of Law, Public and Legal Theory Research Pa-
per Series, n.° 08-61 (2008); Ian Carter, «Respect and the Basis of Equality», Ethics 
121, n.° 3 (2011): 538-571.





31

El concepto de Bienestar en Economía: un Diálogo Necesario18

Felipe Zurita

1.	 Economía para el bienestar

Contribuir al bienestar de la humanidad es la razón de ser de la cien-
cia económica. La economía, como la medicina, es una disciplina prácti-
ca, cuya motivación es el deseo tan universal como cotidiano de los seres 
humanos de, simplemente, estar mejor: más sanos, mejor provistos, me-
jor habilitados para conseguir nuestros propósitos, menos vulnerables. 
La ciencia económica es la empresa intelectual que responde a este de-
seo. Aun cuando la raíz griega del término “economía” significa “admi-
nistración del hogar”, en el siglo XIX la disciplina se llamaba “economía 
política”, sugiriendo a la polis o nación como ámbito de aplicación. Pero 
su orientación primaria es sin duda la praxis: la administración, la ges-
tión cotidiana, con un propósito en mente. 

De igual modo, muchos de quienes hemos sido atraídos a este cam-
po lo hemos hecho con el bienestar social (en alguna forma) en mente. 
Algunos encontraron la motivación en la pobreza, en el desempleo, en 
la delincuencia o en el maltrato. Otros se preguntaron por qué es tan 
dispar lo que las distintas naciones ofrecen a sus ciudadanos. 

El concepto de bienestar social resulta evidente en sí mismo en casos 
extremos. Que la abundancia reemplace a la hambruna, la salud a la pan-
demia, o la paz a la guerra, seguramente son mejoras del bienestar social 
en la opinión de cualquiera. Se trata de sentimientos que responden a 
nuestras intuiciones más básicas sobre el estado deseable de las cosas. Sin 
embargo, cuando nos alejamos de los extremos e intentamos dilucidar 

18	  Agradezco a Claudia Leal por impulsarme a escribir este ensayo, y a Gonzalo Ed-
wards por sus certeros comentarios.



32 Felipe Zurita

qué es mejor y qué es peor para la sociedad en una gama más amplia de 
situaciones, nos encontramos con dificultades y surge el disenso. 

Una fuente importante de desacuerdo tiene que ver con cómo juzga-
mos la distribución de las ganancias y pérdidas de alguna política entre 
los miembros de la sociedad. Por ejemplo, imponer un salario mínimo 
mejora la situación de los trabajadores que consiguen o retienen su em-
pleo en el sector formal, pero lleva a otros al desempleo o al empleo 
informal, y además reduce las ganancias de los inversionistas. ¿Podemos 
decir que tal medida mejora el bienestar social? ¿O que lo empeora? Este 
tipo de cuestionamientos surge cotidianamente, toda vez que las situa-
ciones en las que una medida beneficia a algunos y perjudica a otros no 
son la excepción sino la regla en la esfera pública. Cómo se comparan 
las ganancias de unos con las pérdidas de los otros es una dificultad cen-
tral en la elaboración de un criterio de decisión. Este desacuerdo sobre 
el tema distributivo no proviene meramente de la defensa del interés 
propio, sino que además tiene relación con conceptos y valores que nos 
diferencian, como justicia, solidaridad, libertad y equidad. Quizás haya 
diferencias que persisten aún detrás del velo de la ignorancia que ima-
ginó Rawls.

No obstante, contar con un concepto preciso y riguroso de bienestar 
social con el cual evaluar las políticas disponibles es un imperativo para 
el economista si pretende cumplir con su rol público. Así lo entendió la 
profesión, y se abocó a esa búsqueda bajo el nombre de “Economía del 
Bienestar”, fundamentalmente a lo largo del siglo XX. Si bien el debate 
no ha concluido –y quizás nunca pueda concluir–, al menos la corrien-
te principal hizo suyos dos criterios de bienestar que discutiremos más 
adelante, el de Pareto y el de Kaldor, que son utilizados de manera ruti-
naria, gozando también de una aceptación muy amplia al interior de la 
profesión. 

Este ensayo sostiene la tesis que esa aceptación, tácita para muchos, 
pero aun así cercana a universal, distancia a la economía de sus pares 
y de la sociedad en general, pues la deja en una posición valórica en 
conflicto. En efecto, la economía se volcó sobre sí misma, y se reafirmó 
en un diálogo interno. Quizás esta introspección era necesaria dada la 
juventud de esta ciencia; en efecto, el siglo XX fue un periodo de cre-
cimiento explosivo en términos de metodología, lenguaje y ámbito de 
aplicación. Con todo, el ostracismo ha retrocedido de manera paulatina. 



33El concepto de Bienestar en Economía: un Diálogo Necesario

Se advierte en las nuevas generaciones una actitud de mayor apertura al 
conocimiento generado con otros métodos, por otras visiones. Acaso el 
presente coloquio sea un signo de estos nuevos tiempos.

2.	 El elusivo concepto de bienestar social

Los economistas tempranos vivieron en Europa a fines del siglo XVIII 
y comienzos del XIX bajo las influencias de corrientes de pensamiento 
fuertes en ese lugar y esa época, a saber, el liberalismo y el utilitarismo. 
Estas teorías, siendo muy diferentes, comparten algunas premisas y algu-
nas conclusiones; tales puntos de acuerdo eventualmente se enraizarían 
profundamente en la profesión, al punto de ser asumidos como eviden-
tes en sí mismos. Por ejemplo, ambas teorías parten de la base que el 
bienestar de la sociedad depende fundamentalmente del bienestar de 
todos sus miembros (en contraposición a los de una clase particular de 
individuos, o a otras características grupales no reflejadas o compartidas 
por los individuos), y ambas teorías (con supuestos adicionales) llegan a 
la conclusión de que la institución del libre mercado promueve el bien-
estar social. 

Los utilitaristas propusieron que la sociedad debía buscar el mayor 
bienestar para el mayor número de personas, criterio que en su versión 
operacional corresponde a la maximización de la suma simple de las 
utilidades (o bienestar) de los miembros de la sociedad. Los primeros 
utilitaristas, como Jeremy Bentham, tenían un concepto hedónico del 
bienestar: lo entendían como la suma de los placeres netos de los dolo-
res. Pensaron también que el comportamiento humano se podía enten-
der como una constante búsqueda del mayor placer y del menor dolor. 
Es decir, adoptaron esta búsqueda del placer simultáneamente como una 
teoría positiva (esto es, una explicación del comportamiento observado) 
y como una teoría normativa (a saber, que para el ser humano es bueno 
que actúe como lo hace). Al mismo tiempo, conjeturaron que ese mismo 
objetivo es el que la sociedad como un todo debía perseguir. Así, una 
política pública mejoraría el bienestar social si el placer de quienes se 
beneficiaran con ella superara el dolor de quienes fueran perjudicados. 
Quitarle al rico para darle al hambriento se justificaría si la pérdida de 
bienestar del rico fuese menor que la ganancia del pobre; la institución 



34 Felipe Zurita

del libre mercado sería buena para la sociedad en tanto generara la ma-
yor cantidad de placer neto total dentro de las instituciones disponibles.

La teoría utilitarista influyó muy fuertemente en la disciplina no solo 
porque su apogeo ocurrió geográfica e intelectualmente en la vecindad 
de la infancia de aquella, sino también porque el concepto de utilidad 
individual se constituyó en una pieza fundamental de la teoría económi-
ca a partir de la revolución marginalista de fines del siglo XIX. Así, para 
William Jevons la teoría de la demanda sería “el cálculo del placer y del 
dolor”. El utilitarismo ofrecía un marco conceptual a lo que parecía ser 
una extensión natural de la teoría de la demanda. 

El liberalismo, por su parte, enfatizó el valor de la libertad individual, 
argumentando la existencia de un derecho natural de todo ser humano 
a la vida, a la libertad y a la propiedad. Una sociedad buena es una que 
garantiza esos derechos. La democracia como forma de organización po-
lítica y el libre mercado como forma de organización económica serían 
instituciones superiores a la monarquía y al intervencionismo del Esta-
do, respectivamente, en tanto estas últimas no garantizan las libertades 
individuales. 

Es interesante notar que el liberalismo, a diferencia del utilitarismo, 
no se funda en el supuesto de que el individuo libre actúa de manera de 
maximizar su propio bienestar. El Estado no debe intervenir aun cuando 
el individuo libre cometa errores que lo perjudiquen. El liberal rechaza 
el paternalismo, entre otras razones también porque entiende que con 
frecuencia es usado como excusa para la opresión. El liberalismo le otor-
ga valor intrínseco a la libertad; el utilitarismo, en cambio, solo valor 
instrumental.

Ya sea por un respeto profundo por la libertad individual, o porque el 
individuo es quien mejor sabe qué le otorga placer y qué le causa dolor, 
ambas teorías aceptaron que lo mejor para la sociedad era que el indivi-
duo decidiera por sí mismo qué hacer. En el caso de una sociedad de una 
sola persona, la evaluación del bienestar sería trivial: la satisfacción de la 
preferencia es lo mejor a lo que la sociedad puede aspirar. En una socie-
dad de dos personas o más, el liberal pide la mayor libertad posible para 
todos, mientras que el utilitarista busca la mayor suma de las utilidades.

La idea utilitarista, sin embargo, de manera implícita supone una 
similaridad entre los seres humanos que la profesión no estuvo dispuesta 



35El concepto de Bienestar en Economía: un Diálogo Necesario

a aceptar. La comparación de la ganancia de uno con la pérdida del otro 
requeriría una medida común de bienestar, pero tal medida no está dis-
ponible. Robbins19 lo explica magistralmente: 

“Mi propia actitud hacia los problemas de acción política ha sido 
siempre una que podría llamar utilitarismo provisional. Estoy muy 
lejos de creer que el utilitarismo à la Bentham sea la solución últi-
ma a cualquiera de los principales problemas en filosofía social. Pero 
siempre sentí que, como una primera aproximación, al lidiar con 
preguntas relacionadas con las vidas y acciones de masas grandes de 
personas el enfoque que cuenta a cada hombre como uno, y que 
con ese supuesto pregunta en qué dirección está la mayor felicidad, 
es menos probable que lo guíe a uno erróneamente que cualquiera 
de los sistemas absolutos. No creo, y nunca he creído, que de hecho 
los hombres sean necesariamente iguales o que deban siempre ser 
juzgados así. Pero sí creo que, en la mayoría de los casos, los cálculos 
políticos que no los tratan como si fueran iguales son moralmente 
repugnantes.

Se sigue, entonces, que cuando llegué al estudio de la economía, 
tenía el sesgo más fuerte en favor del análisis utilitarista. [...] Pero 
empecé a sentir que había dificultades profundas en una fusión com-
pleta entre lo que Edgeworth llamó el cálculo económico y el he-
donista. No estoy seguro cómo estos pensamientos se presentaron; 
pero recuerdo bien cómo alcanzaron prominencia durante la lectura 
en alguna parte [...] de la historia de cuando un oficial indio ha-
bía intentado explicar a un brahmán de casta alta las enseñanzas del 
pensamiento de Bentham. ‘Pero eso’, dijo el brahmán, ‘no puede ser 
cierto. Yo soy diez veces más capaz de alcanzar la felicidad que ese 
intocable de por allá’. No tuve ninguna simpatía por el brahmán. 
Pero no pude escapar a la convicción de que si yo escogía considerar 
a todos los hombres igualmente capaces de satisfacción y él como 
diferentes de acuerdo con una escala jerárquica, la diferencia entre 
nosotros no era una que se pudiera resolver con los mismos métodos 
de demostración que estaban disponibles en otros campos de la eva-
luación social”20.

19	  Lionel Robbins, «Interpersonal comparisons of utility: a comment», The Economic 
Journal 48, n.º 192 (1938): 635-641. 

20	  Ibíd., 635 (traducción del autor).



36 Felipe Zurita

Luego, cita a Jevons:

“No veo la forma”, Jevons ha dicho, “en que tales comparaciones 
puedan realizarse. Cada mente es inescrutable para toda otra mente, 
y no es posible un denominador común de sentimientos”21.

Así, los economistas se convencieron22 de que simplemente no es po-
sible hacer comparaciones interpersonales de bienestar. La suma de las 
utilidades, pieza central del ideal utilitarista, pasó a carecer de sentido 
en la disciplina.

Por otro lado, la corriente empiricista de comienzos del siglo XX 
argumentó que si el bienestar no se puede medir, no puede ser sujeto 
de estudio empírico, y por ende, escapa al ámbito de la ciencia. Los 
primeros marginalistas habían conjeturado que el desarrollo tecnológi-
co permitiría eventualmente el estudio directo del bienestar individual, 
especialmente quienes tenían un concepto hedónico del bienestar. Y, de 
hecho, el desarrollo actual de la neurociencia ha dado pie a una tímida 
resurrección de esta idea23. De manera que el concepto de utilidad (mag-
nitud subjetiva e inobservable, ergo acientífica) fue desplazado por el de 
preferencia (comportamiento observable y por tanto admisible como 
sujeto de estudio científico). La utilidad pasó de ser un concepto cen-
tral, de interés intrínseco, a ser un concepto técnico auxiliar. John Hicks 
escribía:

“Durante el siglo XIX se consideraba en general que era la activi-
dad del economista no solo explicar el mundo económico como es 
y como ha sido, no solo hacer pronósticos (en la medida de sus po-
sibilidades) acerca del futuro curso de los eventos económicos, sino 
también delinear los principios de la política económica, decir qué 
políticas probablemente conducirán al bienestar social, y qué políti-
cas probablemente conducirán al desperdicio y al empobrecimiento. 
Hoy hay una escuela de escritores que sigue sosteniendo que la eco-
nomía puede cumplir esta segunda función, pero hay otra que (al 
menos formalmente) desea rechazarla. De acuerdo con esta visión la 
economía del bienestar, la economía de la política económica tiene 

21	  Ibíd., 637 (traducción del autor).
22	  No todos, por supuesto. Harsanyi es una excepción notable: John C. Harsanyi, 

«Cardinal welfare, individualistic ethics, and inter-personal comparisons of utili-
ty», Journal of Political Economy 63, n.º 4 (1955): 309-321.

23	  Véase David Colander, «Retrospectives: Edgeworth’s hedonimeter and the quest to 
measure utility», The Journal of Economic Perspectives 21, n.º 2 (2007): 215-225.



37El concepto de Bienestar en Economía: un Diálogo Necesario

un carácter demasiado acientífico como para ser parte de la ciencia 
económica. [...] La economía positiva puede ser, y debe ser, la misma 
para todos; [en cambio,] la economía del bienestar será inevitable-
mente diferente según si uno es un liberal o un socialista, un nacio-
nalista o un internacionalista, un cristiano o un pagano”24.

3.	 La eficiencia como estándar de bienestar social

La profesión insistió en la idea de un concepto de bienestar que pres-
cindiera de comparaciones interpersonales de utilidad (esto es, que se 
basara en el concepto de preferencia y no en el de utilidad) y que tuviese 
una validez objetiva, universal, para iluminar la política pública, vale 
decir, que (idealmente) no dependiera de los conceptos morales de quie-
nes recibirían sus recomendaciones. El resultado de esta desiderata fue 
el criterio de eficiencia. 

Una acción (decisión, medida o política) constituye una mejora pare-
tiana (bautizada así en honor a Vilfredo Pareto) si como resultado de ella 
ningún miembro de la sociedad quedara peor, y al menos uno quedara 
mejor. Una acción se dice eficiente u óptima en el sentido de Pareto si no 
admite mejoras paretianas. 

Recomendar una acción eficiente, sin embargo, sí conlleva juicios de 
valor. Por una parte, se trata de una noción individualista del bienestar 
social, de aquellas a las que Sen25 llama bienestaristas, vale decir, una en 
que el bienestar de la sociedad depende exclusivamente del bienestar de 
sus miembros y no, por ejemplo, del respeto de valores culturales ni de 
principios. El liberalismo, como nos recuerda Sen26, no comparte esta 
visión. En las nociones bienestaristas, además, se entiende que el bien-
estar individual es correctamente evaluado por el propio individuo. La 
incoherencia en las decisiones individuales que se ha estudiado con in-

24	  John R. Hicks, «The foundations of welfare economics», The Economic Journal 49, 
n.º 196 (1939): 696 (traducción del autor).

25	  Amartya Sen, «Personal utilities and public judgements: or what’s wrong with 
welfare economics», The Economic Journal 89, n.º 355 (1979): 537-558. 

26	  Amartya Sen, «The impossibility of a Paretian liberal», Journal of Political Economy 
78, n.º 1 (1970): 152-157.



38 Felipe Zurita

tensidad en las últimas décadas supone un contratiempo para esta idea27. 
Pero aun cuando las personas tuvieran preferencias coherentes, algunas 
de esas preferencias podrían ser consideradas aberrantes o simplemente 
erróneas, por lo que satisfacerlas podría contrariar el bienestar general. 
Esta idea aparece en las teorías morales. Por ejemplo, considérese el caso 
del suicidio. En la teoría de la utilidad, si una persona hace algo es porque 
eso le otorga el mayor bienestar dentro de las alternativas disponibles; si 
una persona se suicida, es porque para ella vivir es peor. Sin embargo, un 
grupo no pequeño de personas cree que la sociedad debe impedirlo. De 
la misma forma, en las teorías evolutivas también está presente la idea de 
que el individuo no necesariamente hace lo que es mejor para sí mismo. 
En estas teorías el comportamiento de los individuos es el resultado de 
un proceso de selección natural, en que si bien en la población habría un 
predominio de las conductas que promueven la adaptabilidad (concepto 
objetivo y exógeno de bienestar), en ningún caso eso se cumple para to-
dos los individuos. Entonces, bajo algunos criterios las personas pueden 
ser demasiado egoístas, o demasiado impacientes, etc. Cualquier noción 
que sostenga que algún cambio de preferencias de la población podría 
mejorar el bienestar social es potencialmente anti-paretiana.

Por otra parte, para algunos bienestaristas el problema del criterio de 
eficiencia no es que supone mucho, sino que, por el contrario, se com-
promete demasiado poco toda vez que no aborda el tema distributivo: 

“Mientras que asume principios normativos, el óptimo de Pareto ne-
cesariamente no se aplica a la cuestión de la distribución del ingreso. 
Esta deficiencia, en la visión de Pareto, es inevitable porque repararla 
requeriría comparar, como los utilitaristas hacen, las utilidades de 
distintos hogares. Tal comparación se considera inadmisible”28.

En efecto, en general existen muchas acciones eficientes que difieren 
en la manera en que el bienestar se distribuye entre los miembros de la 
sociedad. Por ejemplo, si hay una cantidad fija de bienes, una asignación 
que le da todo a una persona y nada al resto puede ser eficiente, como 
también puede ser eficiente otra que le da lo mismo a cada uno. Esto, 

27	  Véase por ejemplo: Ben McQuillin y Robert Sugden, «Reconciling normative and 
behavioural economics: the problems to be solved», Social Choice and Welfare 38, 
n,º 4 (2012): 553-567.

28	  Abram Bergson, «Pareto on social welfare», Journal of Economic Literature 21, n.º 
1 (1983): 41 (traducción del autor).



39El concepto de Bienestar en Economía: un Diálogo Necesario

porque el criterio de eficiencia simplemente quiere evitar el “desperdicio 
de útiles”, pero no se pronuncia sobre su distribución. 

Conviene aclarar que proponer una alternativa eficiente u óptima en 
el sentido de Pareto no es lo mismo que proponer una mejora paretiana. 
Este punto puede ser sutil, pero es importantísimo. Que la alternativa 
propuesta sea eficiente significa que la situación final no tiene mejoras 
paretianas, pero no que ella misma sea una mejora paretiana de la si-
tuación inicial. Puede que eliminar el salario mínimo sea eficiente, pero 
hacerlo sin duda perjudica a un segmento de la población. 

Quizás en el criterio de Kaldor (o de compensación) este punto se 
ve con mayor claridad. Este criterio no es equivalente al de Pareto, pero 
está íntimamente relacionado con aquel. El criterio de Kaldor señala 
que una acción representa una mejora con respecto a un determinado 
statu quo si quienes ganan, ganan lo suficiente como para compensar a 
quienes pierden. Ganancia, pérdida y compensación se definen habi-
tualmente en términos monetarios. Si las compensaciones se llevaran a 
cabo, el cambio sería en realidad una mejora paretiana (la que desde ya 
no se pronuncia sobre la forma en que la ganancia es distribuida entre 
los miembros de la sociedad). Pero el criterio da un salto conceptual im-
portante al sugerir que la sociedad debiera realizar la acción aun cuando 
las compensaciones no se realicen. Si las ganancias y pérdidas son de igual 
monto, se habla de “meras transferencias”, entendiéndose que el efecto 
en el bienestar social es nulo.

El criterio de Kaldor puede parecer una forma de neo-utilitarismo, 
en que el valor monetario de las ganancias o pérdidas reemplazan a la 
utilidad. En lugar de maximizar la suma de las utilidades (objeto no 
definido sin una noción objetiva de utilidad) se maximiza la suma de 
las ganancias y pérdidas medidas en una unidad común. A diferencia 
del utilitarismo, no obstante, tiene un sesgo en favor de quienes tienen 
más, porque son ellos los que pueden estar dispuestos a pagar más en un 
mayor conjunto de situaciones. Cuando se aplica este criterio al sistema 
económico como un todo, la recomendación que entrega es maximizar 
la riqueza total, sin importar su distribución. 

El hecho es que mientras el criterio de Pareto predomina en la aca-
demia, es el criterio de Kaldor el que predomina en el terreno prácti-
co. Esto es nítido en la evaluación social de proyectos. De igual forma, 
cuando los textos introductorios enseñan que el equilibrio de un mer-



40 Felipe Zurita

cado competitivo alcanza un “óptimo social”, lo que explican es que en 
ese equilibrio se obtiene la mayor ganancia neta: si se produjera más, por 
ejemplo, las ganancias de los consumidores no alcanzarían para compen-
sar los mayores costos en que los productores incurrirían. Así, los textos 
introductorios presentan este criterio como única medida de bienestar 
social. El estudiante típico de economía, sin embargo, no recibe entre-
namiento para apreciar los compromisos éticos involucrados. A nivel 
intuitivo puede percibir la existencia de preguntas abiertas cuando el 
mercado en cuestión sea el de órganos humanos, o el de una droga que 
cause adicción. De igual forma, puede sentir un vacío cuando le mues-
tran que el “óptimo social” se puede definir al margen de la pobreza, 
de la desnutrición infantil, de la desigualdad o de la libertad, quedando 
tales temas acaso fuera de la esfera pública, relegados quizás a la caridad 
personal. Si bien es injusto juzgar a una disciplina por el lenguaje de sus 
cursos introductorios, no deja de ser ilustrativo de lo que –espero– sea 
una época en la historia del pensamiento económico.

En efecto, al adoptar el criterio de eficiencia como estándar de bien-
estar social, algunos autores quisieron separar lo “técnico” o positivo –el 
problema de encontrar las acciones eficientes– de lo “político” o norma-
tivo –el problema de decidir la distribución del bienestar en la sociedad 
dentro del conjunto de opciones eficientes–. El grupo denunciado por 
Hicks, que considera lo normativo como ajeno a la disciplina, no ha 
dejado de tener exponentes connotados desde entonces; véase, por ejem-
plo, Gul y Pesendorfer29. Pero el grupo que siente que lo normativo es 
lo que le da el valor a la disciplina es aún mayor. En cualquier caso, el 
economista en la arena pública está en el terreno normativo:

“Si como profesión vamos a estar orgullosos (idealmente de modo 
justificado) de nuestro trabajo, también tenemos que tener la modes-
tia y la honestidad de no reclamar para ella más de lo que estamos 
específicamente calificados para ofrecer. Pero esto no significa que 
necesitemos callarnos en temas que caigan fuera del rango de nues-
tro expertise profesional; los economistas deberían probablemente 
participar más, no menos, en la discusión pública de tales asuntos, 

29	  Faruk Gul y Wolfgang Pesendorfer, «Welfare without happiness», The American 
Economic Review 97, n.º 2 (2007): 471-476.



41El concepto de Bienestar en Economía: un Diálogo Necesario

pero idealmente en un contexto que reconozca la naturaleza extra-
profesional de su intervención”30.

4.	 El desencuentro

Al entrar a la arena pública, los economistas lo hemos hecho mirando 
el mundo con los criterios de Pareto y de Kaldor, abogando en favor de 
la eficiencia y de la maximización del excedente total. Algunos, con la 
modestia y la honestidad sugeridas por Harberger; otros, con arrogan-
cia; la gran mayoría, profundamente ignorantes de los conocimientos 
y criterios desarrollados en otras disciplinas como la ciencia política, 
la historia, la filosofía moral, la psicología y la sociología. En la prác-
tica, ignorando la postura de Mill, quien nos dice que la consecución 
del conocimiento es una actividad social o colectiva por excelencia, no 
individual:

“[...] la única manera en que un ser humano puede acercarse en algo 
a conocer la totalidad de un tema es escuchando lo que se puede 
decir acerca de él por personas de todas las variedades de opinión, y 
estudiando todos los modos en que puede ser mirado, por todo tipo 
de mente. Ningún hombre sabio alguna vez adquirió su sabiduría 
de algún otro modo, ni está en la naturaleza del intelecto humano 
adquirir sabiduría de otra forma. El hábito permanente de corregir 
y complementar su propia opinión, contrastándola con la de otros, 
[...] es el único fundamento estable que le permite descansar en ella 
con justicia [...]”31.

Considérese, por ejemplo, la globalización, que, como casi cualquier 
política, tiene ganadores y perdedores. El comercio libre es probable-
mente una de las primeras batallas de los economistas en la arena pú-
blica. El argumento que lo favorece es kaldoriano: el comercio interna-
cional genera más ganancias entre los ganadores que pérdidas entre los 
perdedores. En la primera mitad del siglo XIX los economistas comba-
tieron a las leyes del maíz en el Reino Unido, que introducían una tarifa 
a la importación de granos que encarecía la comida en beneficio de los 

30	  Arnold C. Harberger, «Three basic postulates for applied welfare economics: an 
interpretive essay», Journal of Economic Literature 9, n.º 3 (1971): 786 (traducción 
del autor).

31	  John Stuart Mill, On Liberty and Other Writings, Cambridge Texts in the History 
of Political Thought, ed. por Stefan Collini (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1989), 32 (traducción del autor).



42 Felipe Zurita

terratenientes. De igual forma, la profesión mayoritariamente ha apo-
yado el proceso de globalización de las últimas décadas. Sin embargo, 
las leyes del maíz se mantuvieron por más de 30 años, apoyadas por un 
parlamento con sobrerrepresentación de terratenientes. Por otro lado, 
desde hace algunos años hemos visto el surgimiento de grupos en diver-
sas partes del planeta protestando por el avance de la globalización, que 
en términos gruesos ha significado un reordenamiento de la producción 
mundial, reduciendo drásticamente los precios de las manufacturas, y 
trasladando su producción a China. Los ganadores son muchos, pero 
también hay perdedores: los trabajadores occidentales que pierden sus 
empleos, así como los que ven congelados sus salarios. El resurgimiento 
de la preocupación por la desigualdad en occidente está asociado con 
este fenómeno32. La revista inglesa The Economist –que dicho sea de 
paso, fue fundada en 1843 para combatir las leyes del maíz– señala que 
para aprovechar las ventajas del comercio EE.UU. debe hacer esfuerzos 
por compensar a los que pierden. “Es posible oponerse al proteccionis-
mo, o es posible oponerse a la redistribución. Se está volviendo más di-
fícil oponerse a ambos”. («America and the world: Trade, at what price?» 
The Economist, 2 de abril 2016). La recomendación de esta revista es, 
entonces, transformar una mejora kaldoriana en una mejora paretiana, 
con el objeto de darle viabilidad política; que en cualquier caso el bien-
estar social sea superior no está en disputa. 

Un artículo reciente, titulado “La superioridad de los economistas”33, 
documenta, con mediciones de diversas fuentes, algunos hechos sobre 
la profesión (académica) en EE.UU.: (1) Los economistas creen que 
disponen de mejores métodos que sus pares. (2) Trabajan de manera 
más aislada, y son autorreferentes. Por ejemplo, revisando las principales 
revistas de cada disciplina comparan qué fracción de los artículos citados 
provienen de la misma profesión; mientras en sociología y antropología 
esa cifra supera levemente el 50%, en economía supera el 80% –siendo 
el presente ensayo una contribución al incremento de ese promedio–. 
(3) Los economistas se sienten poderosos pero no queridos. “Los econo-

32	  La desigualdad a nivel planetario probablemente ha disminuido, pero los trabaja-
dores que han mejorado su posición viven en China, no en occidente. Véase, por 
ejemplo: «For richer, for poorer», The Economist, 13 de octubre de 2012.

33	  Marion Fourcade, Etienne Ollion e Yann Algan, «The superiority of economists», 
Journal of Economic Perspectives 29, n.º 1 (2015): 89-114. 



43El concepto de Bienestar en Economía: un Diálogo Necesario

mistas pueden aconsejar a los gobiernos, pero no convencen a la gente”, 
concluye34.

En las sociedades democráticas, para entregar su aporte el economista 
tiene que expresar su mensaje con claridad de modo que sea evaluado 
en su mérito, lo que no puede hacer con propiedad si no conoce los 
conceptos detrás de los argumentos que ocupan los demás. Y por cier-
to, tampoco puede honestamente decidir si su opinión es la que debie-
ra prevalecer si no tiene un marco conceptual para evaluar esas otras 
contribuciones.

Aunque el problema es universal, Chile es un país muy ilustrativo en 
ese sentido, puesto que los economistas tenemos una mayor influencia 
en la política pública de lo que es habitual en el resto del mundo. El he-
cho es que en los años setenta, para transformar el sistema económico, 
los economistas en el gobierno no convencieron a la población sino a la 
Junta de Gobierno. Y si bien es cierto las políticas implementadas en pro 
de la eficiencia dieron paso a un período de crecimiento muy elevado, 
las dificultades políticas que tenemos como país siguen teniendo rela-
ción con temas distributivos y valóricos. 

El que el economista no tenga en su diccionario palabras como justi-
cia, equidad o solidaridad, le hace difícil comprender por qué una frac-
ción amplia de la población rechaza lo que en su entender es mejor para 
la sociedad. El problema que tenemos como profesión es que estudiamos 
economía positiva, pero opinamos y trabajamos como economistas nor-
mativos, desafortunadamente muchas veces sin reconocerlo. La soberbia 
de quien se siente con un conocimiento superior a veces se potencia con 
la falta de empatía de quien no ha experimentado la desesperación del 
desempleo, la angustia de no poder proveer a sus hijos, o el desamparo. 
Sin duda nuestras historias personales contribuyen en algo a explicar 
nuestras creencias. Por ejemplo, Giuliano y Spilimbergo35 encuentran 

34	  Como evidencia anecdótica quizás puedo agregar que, después de dos décadas en 
la profesión, estas observaciones me parecen certeras. Aunque quisiera hacer dos 
alcances. Primero, cuando se describe a un grupo de personas no se habla de nin-
guna de ellas en particular; existe, como en muchos grupos humanos, una enorme 
heterogeneidad al interior de la profesión. Segundo, tampoco he vivido al interior 
de alguna otra profesión como para ser capaz de hacer una comparación justa.

35	  Paola Giuliano y Antonio Spilimbergo, «Growing up in a recession», The Review of 
Economic Studies 81, n.º 2 (2014): 787.



44 Felipe Zurita

que los individuos que experimentaron una recesión cuando jóvenes 
creen que el éxito en la vida depende más de la suerte que del esfuerzo, 
y apoyan una mayor redistribución gubernamental; concluyen además 
que el efecto de las recesiones sobre las creencias es duradero.

Personalmente, comparto con mis colegas la opinión de que lo que 
hemos aprendido como disciplina es muy valioso como para no ser usa-
do en las decisiones públicas. Pero nuestras incursiones en lo “extra-
profesional” ya son demasiado abundantes como para seguir entendién-
dolas en esa calidad. Un mejor camino sería hacernos cargo de nuestro 
quehacer normativo, ser conscientes y explícitos al respecto, y volver a 
conectarnos con la filosofía moral, como en los orígenes de la disciplina 
–recuérdese, por ejemplo, que el autor de La Riqueza de las Naciones es 
también el de La Teoría de los Sentimientos Morales–. Un acercamiento 
similar ya ha comenzado a ocurrir con la ciencia política, y, aunque en 
menor medida, con la psicología y la sociología.

Y, en cualquier caso, para que el proceso colectivo de decisión aprove-
che estos conocimientos junto con los generados en las otras disciplinas, 
es necesario acoger el llamado a la honestidad y a la modestia de Harber-
ger, y profundizar en un diálogo interdisciplinario. 



45

Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común 
o sobre ángeles y bestias

Juan Carlos Castilla36

La dignidad, la libertad y la justicia del ser humano están íntima e 
indisolublemente ligadas. En ello se pueden encontrar distintas bases fi-
losóficas y teológicas desde muy antaño, pero una de las que me interesa 
rescatar por la connotación de la Casa Común en que viven los seres 
humanos37, y por la perspectiva Socio-ecológica38, es la de Giovanni Pico 
della Mirandola (1463-1494). Della Mirandola fue un prolífico pensa-
dor con fuertes influencias de los filósofos griegos, en especial de Platón, 
pero imbuido también de San Agustín y de vertientes del llamado Hu-
manismo de esa época, y de numerosos otros pensadores occidentales y 
orientales. Una cita que es de relevancia para este ensayo, porque argu-
menta brillantemente sobre la libertad del ser humano y hace mención a 
otros seres (bestias, que también habitan nuestra Casa Común), es aque-
lla de Della Mirandola sobre la Dignidad del Hombre; una introducción 
de su obra conocida como “Las 900 Tesis”. En su publicación de 1486, 
desde un creacionismo católico, dice Della Mirandola: 

36	  Departamento de Ecología. Facultad de Ciencias Biológicas. Pontificia Universi-
dad Católica de Chile, Alameda 340. Santiago, Chile. jcastilla@bio.puc.cl

37	  Papa Francisco, Laudato Si’, Carta Encíclica sobre el Cuidado de la Casa Común 
(Santiago de Chile: Salesianos Impresores, 2015); Pablo Marquet, Luis Manuel 
Flores y Juan Carlos Castilla, «Educación y Ambiente a la Luz de la Encíclica Lau-
dato Si’». En Ideas en Educación: reflexiones y propuestas desde la UC, ed. por Ignacio 
Sánchez (Santiago: Ediciones Universidad Católica, 2015), 604-622. 

38	  Stephen R. Carpenter, Carl Folke, Albert Norström, Olof Olsson, Lisen Schultz, 
Bina Agarwal, Patricia Balvanera, Bruce Campbell, Juan Carlos Castilla, Wolfgang 
Cramer, Ruth DeFries, Pablo Eyzaguirre, Terry P. Hughes, Stephen Polasky, Zainal 
Sanusi, Robert Scholes y Marja Spierenburg, «Program on ecosystem change and 
society: an international research strategy for integrated social–ecological systems», 
Current Opinion in Environmental Sustainability 4 (2012): 134-138.



46 Juan Carlos Castilla

“No te he dado, oh Adán, un lugar definitivo, un particular aspecto 
ni, desde ya, una prerrogativa peculiar. Esto persigue el objetivo de 
que tengas un lugar, un aspecto y las diferencias que conscientemen-
te elijas, y que, de acuerdo con tu intención, ganes y conserves. La 
naturaleza definida de los otros seres está constreñida por las precisas 
normas que he prescrito. Sin embargo tú, no limitado por carencia 
alguna, la determinarás según el arbitrio a cuyo poder te he con-
signado. En el centro del mundo te he colocado para que observes, 
con comodidad, cuanto en él existe. Así, no te he creado ni celeste 
ni terrenal, ni mortal ni inmortal, con el propósito de que tú mis-
mo, como juez y supremo artífice de ti mismo, te dieses la forma y 
te plasmes en la obra que eligieras. Tanto podrás degenerar en esas 
bestias inferiores como regenerarte, según tu ánimo, en las realidades 
superiores que, por cierto, son divinas”39. 

Así, según este autor, en el caso del ser humano depende de su liber-
tad el construirse a sí mismo como ángel o como bestia40.

Uno podría atreverse (¡es un atrevimiento!) a dar dos enormes saltos 
de acumulación y síntesis de conocimiento filosófico, cada uno de unos 
tres siglos, y retomar conceptualmente las figuras de la dignidad humana 
y la libertad, que tan poéticamente resalta Della Mirandola. El primer 
salto es con un anclaje en el racionalismo de Kant, quien considera la 
dignidad como un verdadero atributo humano directamente ligado a 
la autoconciencia y al razonamiento práctico, al nivel de un imperativo 
categórico (autocontrol, autorregulación y control de los deseos y en 
último término el habérselas con lo que nos rodea). El segundo salto 
me lleva al postmodernismo, también racionalista, pero en una época 
que Cortina41 llama la de la “postmoral”; una en que el anclaje en la 
resolución de los problemas de la humanidad reside casi exclusivamente 
en el derecho y la política; y yo agregaría en los modelos económicos 
neoliberales. En este escenario consumista exacerbado y desenfrenado, 
post-Segunda Guerra Mundial, el tema de la caracterización de la liber-
tad del ser humano y su diferencia con otras “bestias”, descansa según 
Cortina nuevamente sobre la peculiaridad del ser humano de capturar 

39	  Fragmento textual tomado de: Pico Della Mirándola, Discurso sobre la dignidad del 
hombre, trad. por Antonio Tulián (Buenos Aires: Longseller, 2003).

40	  Pico Della Mirandola, Discurso sobre la Dignidad del Hombre, 16. El subrayado es 
del autor de este ensayo.

41	  Adela Cortina, Ética sin Moral, 9.a ed. (Madrid: Tecnos, 2010).



47Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles y bestias

el medio que lo rodea como realidad (en mi entender este concepto in-
cluye tanto lo “natural” como lo “artificial”); con lo cual el ser humano 
se liga a través de su inteligencia sentiente: básicamente la capacidad de 
sentir dolor o placer; muy conectada al desarrollo del sistema nervioso, 
que además tiene un carácter posidente: básicamente de autoconsciencia. 
Así, el ser humano al ser autoconsciente “se hace cargo por sí de la situa-
ción” o “debe habérselas por sí con la situación” o “debe optar/actuar/
conducirse en función de su posindencia”. Es esta segunda naturaleza 
de apropiación del entono, la de ser posidente, lo que convierte al ser 
humano en un ser inteligente con razonamiento y con deberes, obliga-
ciones y valores-principios o en un ser moral (en la filosofía de Kant), 
es decir, un ser que debe justificar actos en un ámbito de libertad. Esto 
crearía la barrera de ser moral (así definido), al menos con el resto de los 
“animales sentientes” o bestias. En esta dualidad llama la atención que 
no necesariamente todos los seres humanos son autoconscientes y libres; 
por ejemplo, los recién nacidos, aquellos en estado comatoso o los que 
sufren demencia avanzada o enfermedades relacionadas. Distintos filó-
sofos y eticistas han tomado muy diferentes posiciones en torno a estos 
problemas.

Existe una muy frondosa lista de aproximaciones filosóficas y/o éticas 
que en general, a pesar de hacerse eco de la distinción sentiente-posi-
dente, no están de acuerdo con el concepto de asignar estatus moral solo 
a los seres humanos. No es este ensayo el sitio para hacer una revisión 
exhaustiva de ello42, sino que más bien resaltar las principales posiciones 
en forma muy sintética. Son estas posiciones las que eventualmente nos 
podrán conducir a comprender mejor de qué hablamos cuando deci-
mos que vivimos en una Casa Común y a tomar posiciones respecto 
de nosotros mismos como individuos y como miembros de comunida-
des humanas y de aquello que nos rodea. Esto último lo denomino el 
socio-ambiente.

¿Quiénes habitan la Casa Común? ¿Cuáles son los tipos de organismos 
o de recursos vivos y no vivos que nos permiten vivir la vida que vivimos? 

42	  Ver: Tom Regan, The Case for Animal Rights (Berkeley: University of California 
Press, 1983); Peter Singer, Practical Ethics (New York: Cambridge University Press, 
2011); Bryan Norton, Towards Unity among Environmentalists (New York: Oxford 
University Press, 1991); Dale Jamieson, Ethics and the Environment (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2012); Victoria Camps, Breve Historia de la Ética 
(Barcelona: RBA Libros, 2013).



48 Juan Carlos Castilla

¿Se puede o debe extender lo moral más allá de los puros seres humanos? 
¿Hasta dónde? ¿Qué es la socio-ecología? ¿Cuáles son los desafíos socio-
ambientales-ecológicos del siglo XXI bajo variables múltiples y sistemas 
complejos, no lineales, en un mundo que ya ha superado los 7.000 mi-
llones de seres humanos, con elevadísimo desarrollo científico y tec-
nológico y acercándonos ya a varios puntos ambientales y sociales de 
quiebre43?

Volvamos a la moral. Uno de los puntos parcialmente liberadores 
de la dicotomía dibujada antes lo propuso Warnock44, cuando sugirió 
la necesidad de introducir una distinción entre “agente moral” y “pa-
ciente moral”. El agente es quien tiene obligaciones morales; mientras 
que el “paciente moral” es a quien se le deben obligaciones. Así se creó 
un espacio para considerar a organismos no-humanos como pacientes 
morales, por ejemplo a organismos no-posidentes. Sin embargo, ello 
conlleva inconvenientes, ya que nuevamente se presentarán excepciones 
y para tratarlas se debe regresar a los ejemplos sobre seres humanos que 
no poseen autoconciencia o que poseen una seriamente dañada45.

Otro enfoque es la corriente llamada “especismo”46. Ella sostiene que 
los seres humanos actuamos con tal grado de sesgo y prejuicio que nos 
permite comportarnos con los “animales” de formas que nunca usaría-
mos con los seres humanos: existiría un profundo sesgo moral especie-
dependiente por Homo sapiens, posiblemente enraizado en el concepto 
de unicidad de la dignidad humana47. De aquí nace la corriente ética 
denominada extensionista, que precisamente extiende los derechos mo-
rales hacia los animales sentientes; obviamente el discurso se restringe a 
los derechos y no se extiende a los deberes. Esto, en mi interpretación, es 
una extensión exclusiva de derechos morales para aquellos grupos anima-

43	  Anthony D. Barnosky, Elizabeth A. Hadly, Jordi Bascompte, Eric L. Berlow, James 
H. Brown, Mikael Fortelius, Wayne M. Getz, John Harte, Alan Hastings, Pablo 
A. Marquet, Neo D. Martinez, Arne Mooers, Peter Roopnarine, Geerat Vermeij, 
John W. Williams, Rosemary Gillespie, Justin Kitzes, Charles Marshall, Nicholas 
Matzke, David P. Mindell, Eloy Revilla, Adam B. Smith, «Approaching a state-shift 
in Earth’s biosphere», Nature 486 (2012): 52-56.

44	  Geoffrey Warnock, The Object of Morality (London: Methuen, 1971).
45	  Jamieson, Ethics and the Environment.
46	  Richard Ryder, Victims of science: the use of animals in research (London: Davis-Poy-

nter, 1975).
47	  Peter Singer, Practical Ethics (New York: Cambridge University Press, 2011).



49Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles y bestias

les dentro del Phylum Chordata y del Sub-phylum Vertebrata vivos hoy: 
peces, anfibios, reptiles, aves y mamíferos. Es interesante destacar que 
este es precisamente el mismo Sub-phylum del Reino Animal al que tam-
bién pertenece Homo sapiens ¿No estaremos tratando solo de cambiar el 
“Especismo” por un “sub-phylumnismo-vertebrata”? Es una idea que no 
he visto abiertamente discutida en la literatura y valdría la pena hacerlo; 
aunque, a decir verdad, como siempre, hay excepciones. Por ejemplo, en 
la legislación sobre ética animal de la Unión Europea además de men-
cionar a los cinco grupos de vertebrados recién mencionados, también 
se incluye a los Cefalópodos: pulpos y relacionados; organismos marinos 
de la familia Chephalopoda del Phylum Mollusca, filogenéticamente muy 
lejana al Phylum Chordata. Más adelante retornaré sobre este tema, pues 
en la literatura Bioética se suele usar el concepto de “animal” de una 
manera extremadamente vaga e imprecisa.

Finalmente, destaco la posición de Regan48, quien critica el exten-
sionismo de Singer y de otros autores en el sentido de ser una corriente 
ética utilitarista, que considera a los animales, a los que se le reconocen 
derechos, como “receptáculos de valores” o como “medios”, que contri-
buirían a hacer un mejor mundo; más que a considerarlos poseedores de 
valores en sí mismos o con fines propios. Para Regan “ser sujeto de una 
vida” no está basado en diferencias de especie, sino que puede incluir a 
otros animales con capacidades suficientes para tal. A “ser sujeto de una 
vida” Regan le da la connotación de un “valor inherente” y los acota con 
una serie de elementos caracterizadores. El “sujeto de vida” sería inhe-
rentemente un sujeto moral. Las aproximadamente 10 caracterizaciones 
que lista, dejan en claro que se refiere a “animales” y no exclusivamente 
a vertebrados. El principio del respeto por ese valor moral inherente de 
la vida es lo que caracteriza la postura de Regan; sin embargo, acepta que 
los derechos pueden ser sobrepasados en situaciones particulares. Regan 
no debería tener problema moral ninguno para tomar una decisión y 
eliminar a los 10 cachorros sobrevivientes de un naufragio (ver ejemplo 
más adelante); lo haría, sin dudas, en favor del ser humano en la balsa. 

Otros filósofos y éticos ambientales modernos sostienen que tanto 
Singer como Regan cometerían el error de haberse concentrado en apro-
ximaciones morales extensionistas, ya sea sobre los animales sentientes 

48	  Tom Regan, The Case for Animal Rights (Berkeley: University of California Press, 
1983).



50 Juan Carlos Castilla

no-humanos o aun hacia organismos poseedores de un “valor inheren-
te”. Ciertamente, la Bioética y la Ética Ambiental requieren pensar en 
ellos y en sus valores inherentes; pero además ellos forman parte de to-
dos mayores, que pueden ser denominados como “Ecosistemas”, “Natu-
raleza”, “Biosfera”, o “Biodiversidad”. Esta corriente de la Ética Ambien-
tal, llamada Ecocentrista, propone el reconocimiento de valores morales 
respecto de sistemas supra-organísmicos. 

Estas posiciones sobre sujetos morales entre los habitantes y/o siste-
mas de nuestra Casa Común conducen indiscutiblemente a tomas de 
posición filosófica y ética, desde la más extrema posición Humanista 
post-moderna hasta la de la Ecología Profunda49 en que no son solo los 
organismos vivos per se, sino que los conjuntos vivos y lo no vivo, los 
que pasarían a tener connotaciones morales en términos de derechos. 
La proposición original de Naess, que denomina “Ecophilosophica” 
(Deep Ecology), en contraposición con las más limitadas proposiciones 
“Ecológicas” (Shallow Ecology), se resume en siete principios centrales: 
1) Rechazo de la imagen del ser-humano-en el ambiente; en favor de 
una imagen más global y relacional del ser humano con el ambiente; 
2) Igualitarismo biosférico; 3) Diversidad y simbiosis; 4) Una postura 
anti-clasista; 5) Lucha en contra de la contaminación y la reducción 
del agotamiento de los recursos; 6) Complejidad y no complicación; 
7) Autonomía local y descentralización. Naess indica que las normas 
y tendencia del movimiento de la Ecología Profunda: a) no se derivan 
desde la Ecología a partir de la lógica y la inducción; b) los significados 
profundos de este movimiento son claramente normativos; c) el movi-
miento es Ecofilosófico más que Ecológico. La ecología es una ciencia li-
mitada, en cuanto hace uso del método científico. La filosofía es un foro 
más general para los debates fundamentales, tanto descriptivos como 
prescriptivos, y la filosofía política es una de sus secciones50.

Las posiciones éticas ambientales y socio-ambientales, tales como los 
que hemos visto influyen también en aspectos de la vida práctica de las 
personas, por ejemplo en la alimentación; como el “vegismo”, el “na-
turalismo” o el afirmar que desde el punto de vista evolutivo Homo ha 
sido siempre un grupo de dieta omnívora. Y que es precisamente ese 

49	  Arne Naess, «The shallow and the deep, long-range ecology movement», Inquiry 
16 (1973): 95-100. 

50	  Ibíd., 95-100.



51Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles y bestias

uno de los factores claves que guió su evolución. Sin duda, desde el 
punto de vista evolutivo en el tipo de dieta del género Homo el eventual 
dominio del fuego y la cocción de los alimentos cárneos jugaron roles 
trascendentales. 

Para cerrar, por ahora, este complejo tema, quizás se deba recurrir al 
filósofo Bernard Williams, que resume así: 

“Nosotros le damos una consideración especial a los seres humanos 
porque son seres humanos […] así, cuando llega el momento de en-
frentar los intereses humanos versus los no-humanos, hay solo una 
pregunta válida: ¿De qué lado esta Ud?”51.

Hasta aquí en este ensayo he sintetizado en extremo, y selectivamen-
te, dos de los conceptos éticos centrales que usé en la apertura: dignidad 
y libertad; además he buscado concatenarlos, en sus diversas vertientes, 
en torno no solo al ser humano, sino también a otros animales, “bes-
tias”, “bestias sentientes” y más allá, con lo vivo. Intencionalmente, no 
he tocado el concepto de justicia. Deseo abordarlo, también muy sin-
téticamente en lo que sigue. Lo conectaré no solo a los seres humanos, 
sino que exploraré su extensión en el contorno biótico, ambiental, o 
mejor aún socio-ambiental. Así, en estas dimensiones, la justicia está bá-
sicamente relacionada con la elaboración de principios que especifiquen 
una distribución “justa”/“adecuada” (fair) de los beneficios, cualesquiera 
sean y las cargas o gravámenes asociados. Se habla así, por ejemplo, de 
“justicia distributiva”, “justicia redistributiva” “justicia social”, “justicia 
ambiental”, “justicia animal”, “justicia para los animales sensibles”, “jus-
ticia del cambio climático” y también se hace referencia al “principio de 
justicia diferencial” (difference principle). 

Este último principio fue postulado por John Rawls, Theory of Jus-
tice52. El principio de Rawls requiere que los beneficios sociales y los 
gravámenes sean asignados de tal forma que la posición de los más des-
poseídos sea tan buena como pueda ser en relación con los que poseen 
más. No se trata pues de un enfoque de igualdad-finalidad, sino de di-
ferencias, y que persiga que al final del día exista imparcialidad: justice 
as fairness. El contractualismo de Rawls se basa en la premisa de que las 
personas establecen entre ellas un contrato, sin uso de la fuerza y sobre 

51	  Ver Jamieson, Ethics and the Environment.
52	  John Rawls, A Theory of Justice (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1971).



52 Juan Carlos Castilla

condiciones de paz, seguridad y con la expectativa de beneficios mutuos. 
Las ideas morales de dicha premisa son las de igualdad, reciprocidad 
y respeto entre los que “establecen el contrato” y están centradas en la 
obtención de beneficios mutuos53.

Un texto que puede iluminar nuestra reflexión, y que en parte en-
juicia a Rawls, es “Las Fronteras de la Justicia: Consideraciones sobre 
Exclusión”54. La autora –Martha Nussbaum– se declara, en general, de 
acuerdo con muchas de las ideas de Rawls, pero indica que en la elabora-
ción de su propia Teoría llamada Enfoque de Capacidades, hay tres pun-
tos que la alejan de Rawls y pueden ser sintetizados en estas preguntas: 
(1) ¿Qué pasa con las discapacidades físicas? (2) ¿Qué pasa con el con-
cepto de ciudadanía?; se pregunta si se debe extender la justicia a todos 
los ciudadanos del mundo. (3) ¿Qué pasa con los animales no humanos? 
En este caso indica que existe una responsabilidad moral que va más allá 
de la compasión (nótese que a esta altura Nussbaum indica diferencias o 
desavenencias con Rawls respecto de los “animales”) lo que así expuesto 
podría interpretarse como con relación a las especies u organismos del 
“Reino Animal” sentientes o no sentientes. Esto es para un zoólogo: 
desde la base filogenética del Reino, donde se localizan los Poríferos o 
Esponjas, hasta la cúspide de los Cordados Vertebrados; obviamente sin 
considerar a los demás reinos y grandes agrupaciones de lo vivo: Inver-
tebrados, Protistas, Vegetales, Hongos, Bacterias como ya se mencionó.

El Enfoque de Capacidades de Nussbaum, para seres humanos y no 
humanos (animales) consiste en elaborar una lista mínima de Capacida-
des, entendidas como derechos básicos y fundamentales sobre la Justicia, 
que Rawls no había cubierto55.

Nussbaum aproxima sus dos primeras preguntas a través de un lis-
tado de 11 Capacidades –distingue Capacidades y umbrales básicos de 
Funcionamiento– relacionadas mayoritariamente con los “Derechos 
Humanos Básicos” e identifica (aunque en casos muy vagamente) um-
brales mínimos para cada una de las Capacidades. Estas Capacidades 
son: Vida; Salud física; Integridad física; Sentidos; Imaginación y Pen-

53	  Rawls, A Theory of Justice; Martha Nussbaum, Las Fronteras de la Justicia: Conside-
raciones sobre la Exclusión, Estado y Sociedad (Barcelona: Paidós, 2016).

54	  Nussbaum, Las Fronteras de la Justicia: Consideraciones sobre la Exclusión.
55	  En lo que respecta a los seres humanos esto se acerca mucho a los 30 puntos de la 

Declaración de Derechos Humanos de la UN, 1948.



53Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles y bestias

samiento; Emociones; Razón práctica; Afiliación, Otras especies; Control 
sobre el propio ser. En este listado el Enfoque de Capacidades se basa 
como punto de partida en la dignidad humana y las Capacidades de lo 
no-humano queda reducido solo a otras especies. Respecto de ellas indi-
ca que: “se debe poder vivir una relación próxima y respetuosa con los 
animales, las plantas y el mundo natural”. No se especifican umbrales de 
“relación próxima y respetuosa”; tampoco indica si solo y exclusivamen-
te se refiere a las especies u organismos (lo biótico), ya que la llamada 
naturaleza está conformada por muchísimo más elementos que las pu-
ras especies. Hasta este punto Nussbaum utiliza un “leguaje naturalista” 
muy genérico, que no ayuda a comprender exactamente él o los umbra-
les de las Capacidades respecto de estos seres o ecosistemas o biomas.

Con respecto a la tercera pregunta ¿Qué pasa con los animales no-
humanos?, Nussbaum elabora una lista de 8 Capacidades e indica que 
cada una debería tener un umbral. Estas Capacidades serían: Vida; Sa-
lud física; Integridad física; Sentidos; Imaginación; Pensamiento; Afi-
liación; Otras especies; Juego; Control sobre el entorno. A modo de 
ejemplo de las generalizaciones que utiliza; dice: “Los animales deberían 
ser sujetos de justicia política, en que se recoja que deban ser tratados 
como seres con derecho a una existencia digna”56 –nuevamente usa un 
concepto vago de “animales”, que puesto así podría ser entendido como 
los organismos de todo el reino Animal–. Así, hasta este punto de su pre-
sentación, se podría colegir que por ejemplo para Nussbaum un gusano 
de tierra (con todo lo importante que son ellos en la ecología edáfica), 
debe ser tratado con derecho a una existencia digna. Cabe preguntarse 
entonces, si el campesino que ara su tierra y perturba el hábitat de un 
gusano individual; por buenas razones utilitaristas; ¿no está respetando 
su dignidad, no solo al perturbar su hábitat, sino que al exponerlo a aves 
depredadoras?

Según Nussbaum, su “Enfoque de Capacidades” respecto de la jus-
ticia, sería superior al del contractualismo y al del utilitarismo; ya que 
el Utilitarismo se preocupa únicamente por el placer y el dolor y en el 
contractualismo no existe una admiración por los seres vivos y deseos de 
que florezcan57. Más específicamente dice: “que florezcan criaturas de 

56	  Ibíd., 394.
57	  Ibíd., 344.



54 Juan Carlos Castilla

muchos tipos en la naturaleza”58. Con ello no solo parece referirse solo 
a los animales, que fue donde centró inicialmente su punto de Capaci-
dades, sino que “a muchas criaturas”. El lenguaje usado y las faltas de 
definiciones precisas no ayudan a la comprensión de su Teoría, al menos 
respecto de los animales o de los seres vivos no-humanos, que es el punto 
central de este ensayo. 

No obstante, hacia el final del libro, luego de haber utilizado una 
nomenclatura naturalista confusa, parece aclarar la situación y toma po-
siciones concretas. Al criticar, en este respecto, al Utilitarismo, indica 
con alguna precisión, que el enfoque de Capacidades se centra exclusi-
vamente en las criaturas sensibles y que no mira a las criaturas sensibles 
solo como medios; para Nussbaum estas criaturas tienen un fin propio e 
individual. En efecto es la criatura viva o el individuo y no la especie el 
centro de atención ética. Indica –finalmente– que:

“Efectivamente la sensibilidad no es lo único que importa para la 
justicia básica, pero cabría muy bien dentro de lo posible considerar 
la posesión de sensibilidad como una conducta ‘umbral’ para la ad-
misión en la comunidad de seres detentores de derechos basados en 
la justicia”.

Dado que el placer y el dolor no son para el enfoque de Capacidades 
el único valor intrínseco, este enfoque no debería afirmar, en sentido 
estricto, que la capacidad de sentir placer o dolor sea una condición ne-
cesaria del estatus moral. Su enfoque de Capacidades no tiene un corte 
muy preciso, sino que más bien es disyuntivo: (a) Si una criatura tiene 
bien la capacidad de sentir dolor o placer –sin mencionarlo hace refe-
rencia a animales con un sistema nervioso elevado y toma una posición 
sesgada sub-phylumnismo-vertebrata; ver discusión arriba–;( b) o bien la 
capacidad de moverse de un lado a otro; (c) o bien la capacidad de emo-
ción y afiliación; (d) bien la de raciocinio (además, usar herramientas, 
jugar, etc.), entonces posee una posición moral. En estas frases el uso de 
“o bien” es conflictiva; por ejemplo: un mosquito tiene la capacidad de 
moverse de un lado a otro; pero no es animal sensible (¡o podría serlo!) 
¿Tiene o no tiene posición moral?

¿De qué lado está Ud?: ejemplos éticos teóricos y con casuística ex-
trema59, sirven para poner a prueba a las personas en torno a toma de 

58	  Ibíd., 345.
59	  Por ejemplo: Thomas Cathcart, The Trolley Problem (New York: Workman  

Publishing Company, 2013).



55Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles y bestias

decisiones conductuales. Uno de ellos es aquel que describe un naufra-
gio en el océano: una balsa, y solo una, logra flotar y en ella se salva Ud., 
además de 10 cachorros de perros, que son los últimos de su especie en 
la tierra! La balsa se está hundiendo y solo se sostiene en flotación exac-
tamente (y nada más) que con su propio peso, que es igual al de los 10 
cachorros juntos. No hay ningún escape posible y Ud. debe tomar una 
decisión al instante. ¿Qué hace? ¿De qué lado esta Ud.? 

Hasta este momento en el desarrollo del ensayo los diferentes autores 
se han centrado mayoritariamente, no exclusivamente, en la concepción 
de un mundo en que por un lado están los seres humanos, con deberes 
y derechos, y por otro, en general, los seres vivientes, sean sentientes o 
no. Y se han tomado posiciones éticas al respecto. Solo ocasionalmente 
se ha hecho referencia a la “naturaleza” o a que lo vivo es solo parte de 
“todos” más integradores globales; sean denominados como Ecosistemas 
o Biósfera; o más adecuadamente “Socio-Ecosistemas”. En esa dimen-
sión ciertamente entran en juego no solo componentes bióticos, sino 
que además abióticos; alimentaciones y retroalimentaciones positivas y 
negativas entre ellos ¿Juegan allí roles la dignidad, libertad y justicia? 
¿Qué hay allí en cuanto a entes morales?

Como ya se discutió, el Ecocentrismo es una forma o aproximación 
filosófica que sostiene que ni los seres posindentes, ni los sentientes, ni 
lo vivo por sí solos realmente capturan lo moral de este mundo; ya que 
puesto que todo está relacionado con todo, se necesita una nueva visión 
que reconozca principios morales más amplios, y con ello la justicia, 
de “él” o “los todos” ecológicos, de lo que nosotros formamos parte: 
algo sería éticamente correcto cuando tiende a preservar la integridad, 
estabilidad y belleza de la comunidad biótica, ¿qué es esto de preservar 
la estabilidad?, cuando la estabilidad en los ecosistemas no existe ya que 
son permanentemente cambiantes; además, ¿cómo defino belleza? Una 
de estas líneas sugiere que los ecosistemas, unidades bióticas y abióticas 
funcionales, deberían ser objeto de moral. Esta es la gran marcha exten-
sionista de los “sujetos morales”: seres humanos; animales sentientes; lo 
vivo; los conjuntos bióticos; los ecosistemas; la biósfera.

El Papa Francisco en Laudato Si’ ha incursionado en el tema como 
líder mundial60. Por ejemplo, en relación con la justicia socio-ambiental 

60	  Marquet, Flores y Castilla, «Educación y Ambiente a la Luz de la Encíclica Lauda-
to Si’», 604-622.



56 Juan Carlos Castilla

indica: “el ambiente humano y el natural se degradan juntos”61, “los 
más graves efectos de todas las agresiones ambientales los sufren los más 
pobres”62. 

“Pero hoy no podemos dejar de reconocer que un verdadero planteo 
ecológico se convierte siempre en un planteo social, que debe inte-
grar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para escuchar 
tanto el clamor de la tierra como el clamor de los pobres”63. 

“El ambiente se sitúa en la lógica de la recepción. Es un préstamo que 
cada generación recibe y debe transmitir a la generación siguiente. 
Una ecología integral posee esa mirada amplia”64.

En Laudato Si’ hay señales notorias y desafiantes sobre que una parte 
muy importante del problema de la justicia de hoy es de carácter socio-
ambiental, y que estamos dañando la Casa Común; aquella más íntima 
constituida por la atmósfera cercana (unos 12 km; la Tropósfera) y el 
planeta Tierra en sí. 

Las grandes problemáticas modernas ético socio-ambientales se re-
lacionan con el uso/mal uso de los recursos de acceso común en el pla-
neta. El dilema de la “Tragedia de los Comunes” es el punto en caso65. 
Una de estas tragedias, ya desatada, es la del Cambio Climático y el 
Calentamiento Global. El recurso de acceso común y sin regulación es 
“la calidad del aire”, que no perteneciendo a nadie y a todos, no hemos 
cuidado; por ejemplo en términos de acumulación de gases de efecto 
invernadero en la atmósfera cercana66. ¿Existe justicia ambiental en este 

61	  Francisco, Laudato Si’, 48.
62	  Ibíd., 49.
63	  Ibíd., 49.
64	  Ibíd., 159.
65	  Garret Hardin, «The Tragedy of the Commons», Science 162 (1968): 1243-1248; 

Elinor Ostrom, Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective 
Action (New York: Cambridge University Press, 1990); Juan Carlos Castilla, «Tra-
gedia de los recursos de uso común y ética ambiental individual responsable frente 
al calentamiento global», Acta Bioethica 21 (2015): 65-71.

66	  Christopher B. Field, Vicente R. Barros, David Jon Dokken, Katharine J. Mach, 
Michael D. Mastrandrea, et al., Climate Change 2014: Impacts, Adaptations, and 
Vulnerability. Summary for Policy Makers, Intergovernmental Panel on Climate 
Change (IPCC) 2014, (Geneva: World Meteorological Organization, 2014), 
http://www.ipcc.ch/report/ar5/wg2/.



57Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles y bestias

tema? Al menos durante los últimos 200 años, en el Antropoceno67, tal 
justicia es inexistente, pues son los países –sus gobernantes y los sistemas 
económicos predominantes– con las economías más desarrolladas (más 
China e India) los responsables de las mayores acumulaciones antropo-
génicas de gases de efecto invernadero en la atmósfera. Esos países son 
por lejos los mayores “contaminadores atmosféricos”; en ello basaron los 
desarrollos de sus economías y ahora tratan, por todos los medios, de 
que las economías emergentes y más pobres, no sigan ese camino. ¿Es 
esto socio-ecológicamente justo? No, ¡no lo es! 

En palabas de Singer68, respecto del Cambio Climático lo que debe-
mos hacer, a estas alturas de la situación (ya crítica!) son dos acciones 
básicas: (a) Tratar de influir en los gobiernos porque el problema es glo-
bal; (b) actuar como nosotros mismos. Por ejemplo, según Singer, hoy 
respecto de las emisiones de gases de efecto invernadero sería una políti-
ca mundial justa aquella de “equal shares” “contribuciones iguales”, que 
tiene el mérito de la simplicidad: no miremos el pasado, no hay vuelta 
atrás (si lo hacemos lógicamente encontraremos injusticias ambientales). 
Al menos ordenémonos hoy por una cantidad igual de emisiones de ga-
ses de efecto invernadero per capita a nivel mundial.

Por otra parte, por ejemplo un Utilitarista a ultranza, diría que juzga-
do por las consecuencia de mi contribución personal, que es tan ínfima 
respecto de la dimensión del problema global, cualquier cosa que haga 
yo personalmente no voy producir modificación alguna. Mi hacer indi-
vidual no tiene consecuencias en el resultado final.

Mi posición personal más bien sigue a Kutz69 y su principio de Com-
plicidad. Kutz inicia su libro con esta frase: “We live in a morally flawed 
world”; “Vivimos en un mundo moralmente imperfecto”. Es una realidad! 
El principio de Kutz indica así; 

“No hay dudas, yo soy responsable (responsabilidad personal) de mis 
propias conductas éticas, sean cuales sean, pero también soy respon-
sable (cómplice) de lo que otros hacen cuando en conocimiento de 
los hechos participo en forma activa o neutral en el hecho erróneo 
que ellos cometen o en el problema que ellos causan”. 

67	  Paul Crutzen y Eugen Stroemer, «The Anthropocene», Global Change Newsletter 
41 (2000): 17-18.

68	  Peter Singer, Practical Ethics (New York: Cambridge University Press, 2011).
69	  Christopher Kutz, Complicity: Ethics and Law for a Collective Age (Cambridge: 

Cambridge University Press, 2000).



58 Juan Carlos Castilla

Así, al conocer YO por ejemplo el hecho, las causas y consecuen-
cias del Cambio Climático Global para la humanidad, me hacen a mí 
no solo responsable de adoptar una conducta individual apropiada y 
consecuente, sino que me hace también un responsable relacional o  
accountable (I can be accountable for; “Se me puede exigir rendir cuen-
tas”), o cómplice de una ética de responsabilidad colectiva. Así, mi 
responsabilidad conductual ética informada no finaliza donde finaliza 
mi cuerpo o ser, sino que se extiende a los que me rodean; me hace cóm-
plice con mi familia, mi colegio, mis compañeros, mi comuna; solo por 
el hecho de saber o conocer. Esta posición ética ambiental está además 
respaldada por Ostrom70, Premio Nobel de Economía, con su posición 
sobre aproximaciones policéntricas a estos problemas de carácter global.

Por su parte, Jamieson71 indica al respecto que vivimos ya en dos 
macro-escenarios que debemos enfrentar –me parece una aproximación 
cercana a Laudato Si– (a) Uno de degradación ambiental acelerada y 
con posibles catástrofes ambientales globales, (b) Uno de continua e 
incremental inequidad. En ambos existe una dependencia de los valores 
individuales, como cada uno los ve y asume éticamente. En estos esce-
narios se dan elementos de justicia individual y societarios asimétricos, 
donde la colaboración ha sido reemplazada por la competencia feroz: 
Norte versus Sur; países desarrollados, versus en vías de desarrollo; ba-
rrios altos versus barrios bajos y pobres. Peor aún, en Chile observamos, 
hoy más que nunca, no solo la competencia feroz en la sociedad, sino 
que la colusión acelerada y descarda: los que tienen más, y sobre todo 
el poder económico, se coluden absolutamente sin ninguna ética contra 
sus compatriotas.

Conclusiones

Para finalizar, ya sea en el ámbito propio de los seres humanos, de los 
animales sentientes o no sentientes, de lo vivo o de los socio-ecosistemas 
es tiempo de tomar posiciones y compromisos personales informados y 
ejercer acciones colectivas, especialmente hacia lograr una justicia socio-

70	  Elinor Ostrom, «A polycentric approach for coping with climate change», World 
Bank Policy Research Working Paper Series 5095 (2009): 1-54. 

71	  Jamieson, Ethics and the Environment.



59Un enfoque socio-ambiental a la justicia en la casa común o sobre ángeles y bestias

ambiental. El ambiente y lo social están íntimamente ligados y se de-
gradan y potencian juntos. No obstante, parece que estamos inmersos 
y cautivados dentro de una “olla que hierve” y apunta en un dirección 
contraria, olla que es alimentada por un fuego cada día más intenso, 
donde el consumismo exacerbado, la filosofía del “yo” y la colusión en 
contra de los conciudadanos predominan: una filosofía de la avaricia. 
Aproximadamente seis siglos después del ensayo de Della Mirandola, 
existe clara evidencia que el balance actual en el mundo es de muchísi-
mas más bestias que ángeles; una situación muy bien caracterizada por 
Stengers72, que dice: en tiempos de catástrofes hay que “resistir al barba-
rismo”. Debemos contrarrestar el barbarismo con una “filosofía y ética 
socio-ambiental del nosotros”. Por su parte, Adela Cortina lo expresó en 
forma maravillosa, cuando dice que: “La ética es el alma de una sociedad 
justa”. A propósito de justicia y el socio-ambiente, que es el tema del en-
sayo: vivimos en sociedades socio-ambientalmente injustas, nos hemos 
alejado de la ética y debemos reencontrarnos y reencantarnos con ella. 
No es tarea fácil, es tarea de generaciones.

Agradecimientos. Agradezco muy sinceramente la invitación de mi 
amigo el Padre Cristián Hodge a formar parte del grupo interdisciplina-
rio de estudios 2016, Facultad de Teología, P. Universidad Católica de 
Chile centrado en el tema “Teorías de la Justicia y Doctrina Social de la 
Iglesia”. A lo largo del semestre, en las discusiones e intercambio de pun-
tos de vista, y en particular durante la presentación oral de este ensayo, 
recibí importantes comentarios y sugerencias desde distintas disciplinas 
que ayudaron a conformar de mejor forma este escrito, que a futuro será 
ampliado y profundizado para su publicación en una revista indexada. 
Un agradecimiento a Empresas Arauco por la adjudicación de la Cáte-
dra Académica en Ética Ambiental. Gracias al equipo organizador de 
estos encuentros: Claudia Leal, Cristian Hodge, Carla Rojas, Mauricio 
Urrutia y Gustavo Monzón. La interdisciplina es un camino fértil para 
avances en el conocimiento.

72	  Isabelle Stengers, In Catastrophic times: resisting the coming barbarism (London: 
Open Humanities Press, 2015). 





61

¿Qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia?73

Cristián Hodge 

“Rompe tus pecados con obras de justicia

y tus iniquidades con misericordia para con los pobres,

para que tu ventura sea larga” (Dn 4, 24b).

Seguramente muchos hemos sentido hambre cuando han pasado 
algunas horas desde la última vez que comimos. Esa hambre produce 
incomodidad. Hay otra hambre, aquella que producen las crisis alimen-
tarias, esas no producen incomodidad, sino indignación ya que, como 
señala Amartya Sen, en el caso de las hambrunas se trata de una realidad 
evitable en la medida que se tiene un compromiso con la justicia social74. 
Ya Alberto Hurtado hablaba del sentido del escándalo ante estas injusti-
cias sociales75.

La realidad mundial y nacional nos interpela a debatir sobre la jus-
ticia. Hace algunos meses pudimos leer en las redes sociales que ocho 
hombres poseen la misma riqueza que la mitad más pobre de la pobla-
ción mundial76. En Chile padecemos un alto nivel de desigualdad, basta 

73	  Este texto es una adaptación de la clase inaugural que tuve la oportunidad de 
exponer el jueves 23 de marzo de 2017 en la Facultad de Teología, durante el acto 
solemne del inicio del año académico.

74	  Cfr. Amartya Sen, La idea de justicia, 2.a ed. (Buenos Aires: Taurus, 2014), 16.
75	  Cfr. Samuel Fernández, Escritos de san Alberto Hurtado (Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2012), 378.
76	  Se trata del reporte de la organización no gubernamental Oxfam que se dio a co-

nocer en el marco del Foro Económico Mundial, en Davos, Suiza. Véase Oxfam, 
«¡Solo 8 hombres poseen la misma riqueza que la mitad del mundo! ¿Te parece jus-
to?», publicado en Twitter el 16 de enero de 2017, https://twitter.com/oxfam_es/
status/821008524226531329.



62 Cristián Hodge 

dar un vistazo a algunos breves estudios actuales, como el de la Revista 
Capital del 11 de marzo del 2016. El coeficiente Gini de Chile según la 
OCDE bajó a 0,47, sin embargo sigue siendo alto. Por otra parte, en la 
Encuesta Nacional Bicentenario UC-GfK Adimark de 2016 se constata 
que los encuestados dan mayor énfasis al tema de la igualdad y distribu-
ción más equitativa que al del crecimiento.

El debate sobre la justicia social está instalado tanto en el espacio pú-
blico como en el académico. En este contexto queremos preguntarnos, 
¿qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia? ¿Qué posibili-
dades tiene la teología de aportar y participar en este debate?

En las siguientes páginas nos enfocaremos en estas preguntas, invi-
tando al lector a descubrir con nosotros los elementos que la teología 
puede aportar.

1.	 Teología y justicia, ¿una relación evidente?

Si nos preguntamos por las posibilidades de la teología para debatir 
sobre la justicia pareciera fácil y lógico responder que sí las tiene.

En la revelación cristiana hay claros testimonios de una preocupa-
ción por la justicia en las relaciones sociales77: Se nos dice en el libro de 
Daniel: “Rompe tus pecados con obras de justicia y tus iniquidades con 
misericordia para con los pobres, para que tu ventura sea larga” (Dn 4, 
24b). En la Sagrada Escritura nos encontramos con la figura del profeta 
que defiende los derechos del pobre78, y con las palabras y gestos del 
Señor Jesús que nos invitan al amor y a la justicia con el prójimo79. Si 
avanzamos en nuestras fuentes nos encontramos en la historia de la Igle-
sia con que la preocupación por la justicia en las relaciones sociales ha 
estado siempre presente, acentuándose esa solicitud durante los dos úl-
timos siglos con el desarrollo de la doctrina social de la Iglesia. Tenemos 

77	  Cfr. Aurelio Fernández, Moral social, económica y política en Teología Moral, Vol. 
3, 2.a ed. (Burgos: Aldecoa, 1996), 410; Giannino Piana, In novità di vita, Vol. 3, 
Morale socioeconómica y politica (Assisi: Cittadella, 2013) 45-46.

78	  Cfr. Marciano Vidal, Moral de actitudes, Tomo 3, Moral Social, 8.a ed. (Madrid: PS 
Editorial, 1995), 25-26.

79	  Cfr. Giannino Piana, In novità di vita, 46-52.



63¿Qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia?

así que desde León XIII hasta Francisco la búsqueda de una sociedad 
más justa se ha ido constituyendo en disciplina teológica.

En América Latina la cercanía del aniversario 50 de la Conferencia 
de Medellín nos recuerda que la preocupación por la justicia social sí 
ha estado presente en la comunidad de los creyentes80. Para la teología 
moral social –también llamada ética social cristiana– la justicia social es 
un tema central en su discurso teórico y en su praxis81. Por tanto, a la 
pregunta que hemos planteado es necesario responder que sí hay una 
relación evidente entre teología y justicia.

Por otra parte, esta relación también es reconocida desde el espacio 
público, ya que como afirma Jürgen Habermas, los creyentes y las co-
munidades religiosas en cuanto ciudadanos e instituciones sociales tie-
nen el derecho de participar en el debate por una sociedad justa82. El 
requisito fundamental es que dicha discusión se realice con argumentos 
basados en la razón práctica.

Quisiera proponer una ulterior problematización de nuestro itinera-
rio: ¿cómo y con qué argumentos la teología podría participar de este 
debate en una sociedad plural83? Quisiera restringir esta pregunta al ám-
bito de la filosofía política, ya que es en este contexto donde la pregunta 
por la justicia en la sociedad contemporánea ha vuelto a lanzarse, en 
especial después de la publicación de la Teoría de la Justicia por parte de 
John Rawls en 197184. Distintos autores han tomado diversas posturas 

80	  Cfr. «Documento de Medellín», Promoción humana. 1. Justicia. En Las cinco 
Conferencias Generales del Episcopado Latinoamericano, Consejo Episcopal Latino-
americano (CELAM) (Bogotá: San Pablo, 2014), 87-97; Escriben los obispos lati-
noamericanos en el «Documento de Aparecida», (2007) en el número 385 que “se 
requiere que las obras de misericordia estén acompañadas por la búsqueda de una 
verdadera justicia social”, cfr. «Documento de Aparecida». En Las cinco Conferen-
cias Generales, 385.

81	  Cfr. Eugenio Alburquerque, Moral social cristiana (Madrid: San Pablo, 2006), 164-
188; José Ignacio Calleja, Misericordia, caridad y justicia social. Perspectivas y acentos 
(España: Sal Terrae, 2016), 21-24.

82	  Cfr. Jürgen Habermas y Joseph Ratzinger, Entre razón y religión. Dialéctica de la 
secularización (México: Fondo de Cultura Económica, 2008), 32-33.

83	  Cfr. Matthew T. Eggemeier, «A post-secular modernity? Jurgen Habermas, Joseph 
Ratzinger, and Johann Baptist Metz on religion, reason, and politics», The Heyth-
rop Journal 53, n.° 3 (2012): 453-466.

84	  Cfr. John Rawls, A theory of Justice (Cambridge: Harvard University Press, 1971).



64 Cristián Hodge 

sobre la teoría de la justicia propuesta por este autor85. Para hacer esta 
reflexión quisiera basarme en dos autores: Amartya Sen y Nancy Fraser. 
Un hombre y una mujer que reflejan una paridad participativa86.

2.	 El debate sobre la justicia social

2.1. Amartya Sen y su noción de injusticias remediables

Amartya Sen87 nació en la India y ha sido profesor en la Universidad 
de Harvard, recibió el Nobel de Economía en 1998 por sus contribu-
ciones a la economía del bienestar y sus aportes teóricos para entender 
los mecanismos económicos que provocan las hambrunas. Durante estos 
últimos años sus publicaciones han mostrado un creciente interés sobre 
la relación entre ética y economía88. Por otra parte, Amartya Sen junto 
a Martha Nussbaum han elaborado una propuesta teórica en orden a la 
medición de la calidad de vida y la construcción de políticas públicas, 
nos referimos al enfoque de las capacidades humanas que está a la base del 
Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD).

Amartya Sen publicó “Idea de la justicia” en 2009. En su Prefacio este 
autor constata que muchos buscan eliminar las injusticias notorias en la 
medida de sus capacidades. Para esto hay que identificar la injusticia re-
parable y se necesita un trabajo teórico que implique preguntarse qué se 
entiende por justicia. El filósofo bengalí se pregunta: “¿Cuál es el papel 
de la racionalidad y la razonabilidad en la comprensión de la justicia?”89. 

85	  Cfr. Roberto Gargarella, Las Teorías de la Justicia después de Rawls. Un breve manual 
de filosofía política (Paidós, Barcelona 1999); José Luis Soto Soto, «El debate actual 
sobre la justicia», Proyección: Teología y mundo actual 260 (enero-marzo 2016): 
83-98.

86	  Cfr. Nancy Fraser y Axel Honneth, Redistribution Or Recognition?: A Political-phil-
osophical Exchange (London: Verso, 2003), 36.

87	  Lo que se expone a continuación es parte del proyecto de investigación para Fon-
decyt de iniciación 2016 titulado “La idea de justicia en Amartya Sen: convergen-
cias con la ética social cristiana”. Proyecto presentado, pero no adjudicado.

88	  Entre sus trabajos destacan: Amartya Sen, Desarrollo y libertad (Buenos Aires: Pla-
neta, 2000); íd., Sobre ética y economía, 2.a ed. (Madrid: Alianza, 1989, reimpre-
sión 2003); íd., El valor de la democracia (Barcelona: El viejo topo, 2006); e íd., 
Primero la gente (Barcelona: Deusto, 2008).

89	  Sen, La idea de Justicia, 12.



65¿Qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia?

Aquí encontramos un primer punto que quisiera destacar, el de su con-
fianza en la razón como instrumento en la búsqueda de la justicia en las 
sociedades contemporáneas. Sen confía en que es a través de un escru-
tinio razonable que se hace posible avanzar hacia sociedades más justas. 
En ese sentido se inscribe en la senda de los últimos escritos de J. Rawls 
que hablan de una razón pública90 y de J. Habermas que afirma la posi-
bilidad de dialogar con argumentos de la razón en el espacio público91.

Amartya Sen sostiene que:

“El diálogo y la comunicación no solo son parte del tema de la teoría 
de la justicia […] También sucede que la naturaleza, la fortaleza y el 
alcance de las teorías propuestas dependen de los aportes de la discu-
sión y del discurso”92.

Es aquí, en esta confianza en la razón y en el escrutinio razonable 
donde se abre una puerta para que la teología, así como cualquier disci-
plina humana, participe del debate sobre justicia social.

Un segundo aspecto que quisiera enfatizar del autor al cual nos abo-
camos es la compleja relación entre instituciones y personas a la hora de 
discutir sobre la justicia social. Sen se distancia de lo que denomina “ins-
titucionalismo trascendental” y polemiza con su amigo y colega J. Rawls 
en este punto. Sen critica que la teoría de la justicia de Rawls proponga 
unos principios de justicia que estarían en todas las sociedades como una 
estructura básica que asegura instituciones “perfectamente” justas (como 
la Constitución Política por ejemplo). El enfoque de Amartya Sen apun-
ta a ciertos principios de justicia en función de las vidas y las libertades 
de las personas más que en función de las instituciones, que sería la 
propuesta de John Rawls. De todos modos, Sen reconoce la importancia 
de las instituciones en la empresa de avanzar hacia sociedades más jus-
tas. Lo que las comunidades políticas buscan es una justicia realizable, 
más que instituciones justas en un esquema trascendental perfecto. Al 
respecto señala:

“Si tratamos de lidiar con las injusticias en el mundo en que vivimos, 
con una combinación de lagunas institucionales e inadecuaciones de 

90	  Luis Villavicencio Miranda, «Algunas críticas a la idea de razón pública rawlsiana», 
Revista de Derecho de la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso (Valparaíso) 
32, n.° 1 (2009): 533-557.

91	  Cfr. Habermas y Ratzinger, Entre razón y religión, 32-33.
92	  Sen, La idea de Justicia, 119.



66 Cristián Hodge 

los comportamientos, también tenemos que pensar acerca de cómo 
deben establecerse las instituciones aquí y ahora para promover la 
justicia a través del mejoramiento de las libertades y el bienestar de 
las personas que viven y que no estarán mañana”93.

Aquí también hay un espacio para la teología, y más específicamente 
para la teología moral social que reflexiona acerca de la importancia 
tanto de la transformación personal hacia la justicia como de la transfor-
mación estructural, es decir, el cambio institucional. En atención a las 
reflexiones que haremos más adelante, señalemos desde ya que en este 
aspecto es interesante la evolución del pensamiento de san Alberto Hur-
tado, quien partiendo desde un énfasis en la transformación personal, 
llegará a dar mucha importancia a la transformación de las instituciones 
y de las estructuras, sin descuidar la dimensión individual ya señalada. 
Tanto la reforma de las personas como la reforma de las instituciones 
son necesarias para la búsqueda de una sociedad más justa94.

2.2. Nancy Fraser y su propuesta de justicia social como paridad 
participativa

En otro ámbito, el de la tradición de la teoría social crítica, los autores 
Nancy Fraser y Axel Honneth han entrado al debate sobre cómo com-
prender la justicia social, preguntándose si es mejor entenderla como 
redistribución y/o como reconocimiento95. Nancy Fraser –prominen-
te intelectual feminista estadounidense, profesora en The New School 
University de Nueva York– postula que se debe integrar tanto la redis-
tribución como el reconocimiento en un solo enfoque de la justicia social, 
que abarque, por una parte, la redistribución de los bienes económicos, y 
por otra, el reconocimiento cultural para aquellas minorías que perciben 
como no valorada su identidad en la sociedad. Analizando ejemplos con-
temporáneos, esta autora habla de las luchas por el reconocimiento de 
las minorías raciales y sexuales96. Nancy Fraser postula una justicia social 
como paridad participativa y explica que la justicia exige unos acuerdos 
que permitan que todos los miembros de la sociedad interactúen en pie 

93	  Sen, La idea de Justicia, 111.
94	  Cfr. Samuel Fernández, «¿Reformar al individuo o reformar la sociedad? Un punto 

central en el desarrollo cronológico del pensamiento social de San Alberto Hurta-
do», Teología y Vida 49, n.° 3 (2008): 515-544.

95	  Cfr. Fraser y Honneth, Redistribution Or Recognition?
96	  Cfr. ibíd., 14-15.



67¿Qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia?

de igualdad. Por una parte, la filósofa afirma la necesidad de que exista 
una distribución de los recursos materiales que garantice la indepen-
dencia y la voz de todos los participantes, y por otra, se requieren unos 
patrones institucionalizados de valor cultural que expresen el mismo res-
peto por todos los participantes y garanticen igualdad de oportunidades 
en la estimación social. Por su parte, Axel Honneth defiende su tesis que 
la justicia social se comprende actualmente solo desde el reconocimiento. 
No ahondaremos más en este autor, dado que en nuestra argumentación 
nos centraremos en los argumentos de Fraser.

3. Esbozo de una respuesta: hacia una noción de justicia 
medioambiental-social

Acogiendo formalmente los postulados de Amartya Sen y Nancy Fra-
ser me parece encontrar cuatro espacios para que la teología participe del 
debate por la justicia social: el del escrutinio razonable, el de personas e 
instituciones, el de la redistribución y el del reconocimiento.

3.1. El escrutinio razonado

El papa Francisco, con la publicación de Laudato si’, ha mostrado 
cómo se puede participar en el debate por la justicia social desde con-
vicciones creyentes. En su caso la puerta de entrada es mostrarnos que la 
crisis socio-ambiental debe incluir un diálogo a todo nivel para encon-
trar caminos de solución. No es arbitrario pensar que estamos en pre-
sencia –metodológicamente hablando– del escrutinio razonable del que 
hablaba Amartya Sen. La justicia climática, la justicia medio-ambiental, 
la justicia intergeneracional están hoy al centro de la discusión y la teo-
logía quiere ser una interlocutora válida. Me parece que los encuentros 
al interior de nuestra Universidad, el último Congreso Social realizado 
el año recién pasado, y sobre todo nuestros Coloquios del Programa de 
“Teología, Ética y Economía” del 2016 muestran que se pueden dar 
estos espacios para el escrutinio razonado, donde la teología ha partici-
pado con los argumentos que, por ejemplo, propone el papa Francisco 
en Laudato si’.

3.2. Sobre personas e instituciones

También Latinoamérica ha contado con figuras de renombre en la 
reflexión sobre la justicia social. Antes que lo hicieran los teólogos de la 



68 Cristián Hodge 

liberación, ya Alberto Hurtado no solo había dedicado su vida a la pro-
moción de la justicia social, sino también reflexionó críticamente sobre 
diversos tópicos que le conciernen97. Más de una vez Hurtado afirmará 
que los tres principios de su moral social son la justicia, la caridad y el 
bien común.

Siguiendo a Isidro Gandía SJ, Alberto Hurtado definió la justicia so-
cial como “aquella virtud por la que la sociedad, por sí o por sus miem-
bros, satisface el derecho de todo hombre a lo que le es debido por su 
dignidad de persona humana”98.

Esta definición resulta muy esclarecedora para la teología moral so-
cial. Por una parte, comprende que la justicia social es responsabilidad 
de la sociedad entera –hoy se explicitaría que es obligación del Estado 
y de la sociedad civil– pero también de cada uno de los miembros de la 
sociedad, es decir de los ciudadanos y de las organizaciones sociales que 
buscan una sociedad más justa. Por otra parte, amplía el horizonte de los 
derechos humanos a lo que se le debe a todo ser humano por la dignidad 
de la persona. La justicia social se vincula de este modo con el concepto 
de persona humana, que ha tenido un notable desarrollo en el personalis-
mo filosófico99 y el personalismo teológico del siglo XX. Para la teología 
moral, el fundamento de la dignidad de la persona humana está en haber 
sido creada “a imagen de Dios”100. J. Habermas reconoce aquí un aporte 
del cristianismo al concepto de dignidad de la persona en Occidente101.

Mientras Amartya Sen apunta a realizaciones que avancen hacia una 
justicia social y no pone tanto su acento en la búsqueda de institucio-
nes perfectamente justas, Alberto Hurtado postulará que son tanto las 
personas como las instituciones las que se deben transformar para alcan-
zar nuevos niveles de justicia social. Alberto Hurtado le otorga mucha 
importancia al cambio de estructuras y se pueden encontrar numerosos 
textos donde el jesuita chileno vincula la noción justicia social con aque-
lla de reforma estructural: respecto de los derechos de los trabajadores 

97	  Juan Ochagavía, «El talante intelectual de Alberto Hurtado», Teología y Vida 57, 
n.° 3 (2016): 387-396.

98	  Alberto Hurtado, Moral Social (Santiago: Ediciones Universidad Católica, 2004), 
218.

99	  Emmanuel Mounier, Jacques Maritain, Karol Wojtyla, entre otros.
100	  Cfr. Gn 1, 26.
101	  Cfr. Habermas y Ratzinger, Entre razón y religión, 28.



69¿Qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia?

y la importancia de los sindicatos102, respecto de una nueva visión de 
la empresa y respecto de la relevancia de cambiar las leyes para que la 
sociedad sea más justa. 

Por tanto son las personas “y” las instituciones las que deben avanzar 
hacia la justicia social. La reflexión moral cristiana se encargará de hacer 
hincapié en la necesaria conjunción que los desafíos de justicia deman-
dan, son las personas y las instituciones las que hacen avanzar la justicia.

3.3 Justicia como redistribución

Nancy Fraser postula que, junto a las luchas por el reconocimiento 
cultural, la necesidad de una redistribución justa sigue ocupando un 
lugar importante en los movimientos sociales contemporáneos.

Ya en 1952 san Alberto Hurtado tiene claro que la participación por 
una redistribución justa pasa entre otras cosas por la búsqueda de un 
salario justo:

“Estas exigencias del bien común imponen una sabia política de los 
salarios que tenga en cuenta los elementos solidarios de la sociedad. 
No ha de olvidarse que el salario es uno de los mayores canales por 
los que se distribuye la riqueza: por tanto, en su determinación, de-
ben respetarse las normas de la justicia social, a fin de que todos los 
miembros de la sociedad participen de los bienes producidos”103.

Además de lo anterior, teniendo una experiencia directa de la preca-
riedad de la vida de los trabajadores, llega a afirmar que la justicia social 
reclama entre otras cosas que “la propiedad sea accesible a todos”104.

El padre Hurtado alude a la justicia social en la sección de su libro 
“Moral Social” que dedica a la propiedad al servicio del hombre105, cuyas 
ideas ya están presentes en su Conferencia de Cochabamba en Bolivia 
(año 1950). Sobre la distribución de los bienes escribe:

102	  “Sin justicia social no puede existir democracia integral. El sindicato está llamado 
a luchar por un orden de justicia social. Habrá justicia social cuando sea el bien 
común y no el interés particular el que regule la distribución de los bienes” (Alberto 
Hurtado, Moral Social, 279).

103	  Alberto Hurtado, Moral Social, 247.
104	  Ibíd., 218.
105	  Ibíd., 205-206.



70 Cristián Hodge 

“A la luz de la justicia social no puede, pues, consolidarse un orden 
jurídico que permita países de alto standard de vida, a costa del bajo 
standard de vida de otros menos afortunados: a éstos habrá que capa-
citarlos por la cultura e instrucción técnica para que puedan obtener 
al menos el minimum de bienes que requiere la dignidad de la per-
sona humana”106.

Respecto de la distribución de los bienes reconoce que siempre habrá 
desigualdades, sin embargo, se debe evitar aquel grado de acumulación 
que impide que todos alcancen una vida digna de la persona humana:

“En la posesión de los bienes habrá siempre desigualdades debidas 
a las diferencias de talento, de esfuerzo, etc. Un igualitarismo total 
resulta absurdo; pero, por otra parte, no puede aceptarse tal acumu-
lación de bienes que al concentrarse en pocas manos dejen imposi-
bilitados a los más para obtener con un justo esfuerzo la parte que 
necesitan”107.

Es interesante constatar en el jesuita chileno una posición que se aleja 
de un igualitarismo radical. La cita anterior muestra que su pensamiento 
se orienta más hacia una redistribución equitativa que a una igualitaria 
total.

Al concluir esta sección esperamos haber mostrado razonadamente 
que en el tema de la redistribución la teología está en grado de entrar al 
debate por la búsqueda de la justicia social, desde una justicia distribu-
tiva que supone el principio del destino universal de los bienes, parte de 
la doctrina social de la Iglesia.

3.4. La justicia social como lucha por el reconocimiento cultural

Respecto de la propuesta de Nancy Fraser sobre una justicia social 
como reconocimiento en el ámbito cultural, esta pretende ser neutra en 
las luchas de las minorías. Sobre esta neutralidad la crítica le viene desde 
el mismo debate con Axel Honneth, quien afirma que no se puede acep-
tar cualquier lucha por reconocimiento sin una valoración ética de estas 

106	  Ibíd., 206.
107	  Ibíd., 206. “Todo cuanto contribuya al bien común, a la realización de la justicia 

social mediante una más equitativa distribución de las rentas, un mejor standard de 
vida para el pueblo, la construcción de habitaciones populares, cajas de compensa-
ción para establecer salario familiar, etc., todo esto es la realización de la función 
social de la propiedad” (Alberto Hurtado, Moral Social, 325).



71¿Qué lugar para la teología en el debate sobre la justicia?

luchas, como por ejemplo los neonazis. En el caso de la teología moral 
esta valoración ética proviene de la antropología cristiana, una visión 
del ser humano desde la revelación cristiana en diálogo con la razón. La 
teología moral social no supone una ética de mínimos al estilo de Adela 
Cortina, sino de una antropología cristiana que supone una visión inte-
gral de la persona humana. Aquí habrá que encontrar espacios para un 
diálogo respetuoso con las distintas visiones de mundo y concepciones 
de vida buena que tienen los ciudadanos y sus distintas asociaciones.

A modo de conclusión

En el presente texto hemos problematizado las posibilidades para la 
teología de debatir sobre justicia social y hemos esbozado algunos espa-
cios donde puede hacerlo como son el escrutinio razonable, la importan-
cia tanto de personas como instituciones, y la justicia social entendida 
como redistribución y reconocimiento. 

La teología en la búsqueda de una justicia medioambiental y social 
participa mediante el diálogo, a todo nivel como afirma Laudato si’. En la 
universidad mediante la interdisciplina, en el espacio público mediante 
el escrutinio razonado. La teología en su ámbito de moral social participa 
del debate sobre la justicia en la sociedad, proponiendo una visión del 
ser humano, una antropología relacional de aquel que ha sido creado a 
imagen de Dios; y como ética social cristiana que busca contribuir a la 
transformación de las instituciones para hacerlas más justas. La teología 
moral social también contribuye en la reflexión y en la praxis para una 
distribución más justa de los bienes, de la propiedad y de los cargos y 
beneficios en una sociedad. Por último, la teología aporta en los debates 
por una sociedad justa, mediante el reconocimiento de aquellos que se ex-
perimentan vulnerados en sus derechos, y al mismo tiempo que dialoga 
en la perspectiva de una antropología cristiana que busca humanizar las 
relaciones sociales.





II. Interdisciplina en ejercicio





75

El papel de la religión en la esfera pública. Aportes de John Rawls

Gustavo Monzón

1.	 Introducción

Una de las principales problemáticas que se le presentan a la filosofía 
política contemporánea, es la pregunta respecto al papel que ocupa la 
religión en la esfera pública. En ese sentido, dicha preocupación adviene 
a partir de constatar el pluralismo religioso existente al interior de nues-
tras sociedades, lo cual conlleva una serie de desacuerdos respecto a lo 
que puede ser considerado como vida buena. 

Dado este panorama, en el cual no es posible una única noción nor-
mativa de lo que es la vida buena, se recurre a la noción de justicia como 
una base común que permita organizar la vida en común asegurando 
la distribución de derechos y obligaciones al interior de la comunidad 
moral. En esta distribución se intenta dejar de lado las visiones propias 
de las “doctrinas comprehensivas”, al decir de Rawls, para centrarse ex-
clusivamente en aquello que se debe tener como obligatorio fruto del 
acuerdo entre individuos racionales y libres que se mueven de acuerdo 
a su interés personal. Sin embargo, a medida que evoluciona este para-
digma de la filosofía política, la pregunta por la religión vuelve a tener 
vigencia, en la medida que se le presentan algunas aporías a las teorías 
de la justicia.

A continuación, presentaremos la lectura de John Rawls sobre la rela-
ción entre religión y sociedad a partir de su obra “Teoría de la Justicia”108 
y las revisiones que realiza en dos obras posteriores, “Liberalismo 

108	  John Rawls, Theory of Justice (Cambridge: President and Fellows of Harvard, 
1971).



76 Gustavo Monzón

Político”109 y “Una Revisión de la Idea de Razón Pública”110. En este 
itinerario intelectual, el filósofo de Harvard, va evolucionando desde un 
rechazo a la inclusión de elementos religiosos hasta llegar a considerar 
que la inclusión de los mismos es importante en el fortalecimiento de 
la cultura política pública. En esa línea, el reconocimiento por parte de 
nuestro autor de la “evolución doctrinal” de la Iglesia nos abre a nuevas 
posibilidades para el aporte de la ética social cristiana a los debates éticos 
de una sociedad plural.

2.	T eoría de la Justicia

En “Teoría de la Justicia”, Rawls se va a enfrentar al problema de 
cómo aplicar la justicia para poder legitimar los órdenes políticos. En ese 
sentido, parte de la idea que la justicia está encargada de distribuir los 
bienes sociales primarios considerando las dificultades prácticas para rea-
lizar dicha distribución. Esta asignación no es automática ni natural, 
sino que exige una serie de arreglos y acuerdos para ser efectiva. Más 
que lograr la salida de un estado previo, su preocupación consiste en 
encontrar un procedimiento para lograr la distribución más racional de 
los recursos. Para eso, toma como punto de partida la idea de justicia 
como imparcialidad111. Con este fin intenta construir una “concepción 
de la misma que considera que la existencia de diferencias profundas e 
irresolubles en materia de importancia fundamental son una condición 
permanente de la vida humana”112. En esa línea, el tratar de elaborar una 
concepción política de la justicia, coherentemente formulada y razona-
ble, implica que debe estar de acuerdo con nuestras convicciones más 
profundas acerca de la justicia.

La teoría de Rawls contiene una concepción de la justicia social enten-
dida como un conjunto coherente y articulado de normas y arreglos insti-
tucionales. Al construir dicha concepción, la teoría rawlsiana se inserta 
dentro del campo de la ética normativa en la medida que indica ¿cómo 

109	  John Rawls, Political liberalism (New York: Columbia University Press, 1993).
110	  John Rawls, El derecho de gentes y “una revisión de la idea de razón pública” (Madrid: 

Paidós, 2001).
111	  Rawls, Theory of Justice, 17.
112	  John Rawls, «Kantian Constructivism in Moral Theory», The Journal of Philosophy 

77 (1980): 561.



77El papel de la religión en la esfera pública. 

debe ser una sociedad justa? De esa manera, el carácter racional de su 
planteamiento consiste en la capacidad de establecer un acuerdo acerca 
de cómo queremos vivir en sociedad, mediante un determinado proce-
dimiento, para lo cual se efectúa una reinterpretación de la teoría del 
contrato social propia de los siglos XVII y XVIII. 

Como mencionábamos anteriormente, la intuición de base que ha 
incorporado el procedimiento es denominada justicia como equidad. 
Mediante dicho procedimiento los principios de la justicia razonables y 
bien fundados son aquellos que serán acordados por individuos racionales, 
libres e iguales, los cuales están destinados a proteger sus intereses, al 
mismo tiempo que serán colocados en una situación equitativa: la posi-
ción original. En la misma, se encuentran las partes en una situación en 
la cual deben optar entre principios alternativos de justicia atendiendo la 
forma en la cual pueden afectar a sus propios intereses ignorando cuáles son 
aquellos que poseen en la vida corriente más allá de la posición original. 
Así, Rawls plantea la fundamentación de los principios de la justicia social 
en términos de una elección racional mediante la utilización de este velo 
de la ignorancia, que pretende asegurar que los participantes adopten un 
punto de vista universal, siendo capaces de elegir principios que atiendan 
al interés universal.

Mediante este acuerdo los principios correctos serán aquellos que las 
distintas partes acuerdan en dicho procedimiento. Por tanto, queda deli-
neado el objetivo de la Teoría de la Justicia, que representa un intento de 
construir las bases de un acuerdo entre los ciudadanos por intermedio del 
ejercicio público de la razón. A través de la fundamentación contractualis-
ta, los principios que emanan de dicho procedimiento son el resultado de 
los acuerdos de personas moralmente libres e iguales. Dichos principios se 
presentan como criterio para juzgar la forma en las cuales las institucio-
nes son capaces de realizar la correcta distribución de bienes entre sujetos 
determinados.

El centro de la discusión de Rawls es establecer los criterios para el 
desarrollo de una sociedad justa. En esa línea la idea regulativa del velo 
de la ignorancia quiere asegurar la imparcialidad y llegar a un consenso 
que, asegurados en los principios liberales, reconozca el pluralismo de 
la sociedad. Sin embargo, la neutralidad del velo de la ignorancia, no es 



78 Gustavo Monzón

un rechazo a lo religioso sino un aseguramiento de las condiciones de 
neutralidad113.

3.	L a razón pública como conditio sine-qua-non de la democracia 
constitucional

En el año 1993 Rawls presenta su obra Liberalismo Político que surge 
de la reformulación tras los debates que se generan a partir de su Teoría 
de la Justicia. Este texto, representa un “giro hermenéutico en la medida 
que pasa de una racionalidad universal y ahistórica al reconocimiento de 
que la racionalidad está siempre embebida en comprensiones y contex-
tos culturales contingentes”114.

Luego de dialogar con sus críticos, que van desde el marxismo analí-
tico hasta los libertarios, pasando por los republicanos, comunitaristas y 
feministas, nuestro autor sigue con su intuición de presentar la justicia 
como primera virtud de las instituciones sociales. Ante las diferentes po-
siciones críticas, Rawls define como problema central del modelo liberal 
y por tanto de esta obra, la pregunta: “¿cómo es posible que exista una 
sociedad justa y estable de ciudadanos libres e iguales, divididos en dife-
rentes doctrinas religiosas, filosóficas y morales que son racionales?”115.

	 Para Rawls, lo central del liberalismo político es buscar “una concep-
ción política de la justicia basada en un consenso superpuesto (overlap-
ping consensus) que regula las diferentes doctrinas filosóficas, religio-
sas y morales”116. Este consenso supone un “régimen de democracia 
constitucional en el cual los individuos tienen capacidad de realizar 
acuerdos sobre las diferentes concepciones de justicia”117. En dicho 
ordenamiento la idea de razón pública es la piedra angular de la de-
mocracia constitucional, ya que “a través de ella se establecen los prin-

113	  Gonzalo Villagrán, «La relación religión-sociedad en John Rawls, ‘Una compa-
ración con la doctrina del Concilio Vaticano II’», Revista de Fomento Social 66 
(2011): 652.

114	  Julio Luis Martínez Martínez, «Debate con John Rawls: Sobre el contenido de la 
libertad religiosa», Iglesia Viva 213 (2003): 91.

115	  Rawls, Political liberalism, xxv.
116	  Ibíd., 39.
117	  Ibíd., xxv.



79El papel de la religión en la esfera pública. 

cipios de justicia que definen una sociedad bien ordenada”118. Con 
esta base, “los ciudadanos libres e iguales pueden establecer, a partir 
de la diversidad de doctrinas, una cultura pública”119. Sin embargo, 
en este planteo de Rawls todavía no hay espacio para las razones re-
ligiosas, ellas forman las “razones no públicas”120. Definirlas como 
“no públicas” no es equivalente a afirmar que son “razones privadas”, 
sino que consisten en los argumentos de las distintas organizaciones 
que forman la sociedad (universidades, clubes deportivos, sindicatos, 
gremios empresariales, iglesias, etc.) y que forman la cultura de base 
(background culture). Si bien no forman parte de la cultura política 
pública, son el punto de partida desde donde se dialoga para estable-
cer los principios de justicia de la sociedad bien ordenada121.

	 En Political Liberalism, Rawls sigue interrogándose acerca de cómo 
lograr la estabilidad social. Sin embargo, en esta obra se hace más 
evidente la idea de pluralismo, con su correspondiente diversidad 
de puntos de vista acerca de cómo lograr el objetivo señalado. Esto 
hace que las distintas nociones éticas de los grupos que conforman 
la sociedad tengan que someterse al ejercicio de la razón pública, 
aceptando que la idea de justicia es un mínimo aceptable desde el 
cual acordar la distribución de deberes y derechos al interior de la 
sociedad. La preocupación de Rawls sigue siendo la elaboración de 
un instrumental teórico que ayude a mantener la estabilidad social y 
asegurar la cooperación al interior de la sociedad mediante el estableci-
miento de los principios que la aseguren, por lo cual en la medida que 
dichos principios incorporen mayor pluralidad de puntos de vista, 
como por ejemplo los que emanan de la religión, tendrán una mayor 
adhesión por parte de los ciudadanos. Según nuestra lectura del plan-
teamiento rawlsiano, el objetivo de la democracia constitucional no 
está en marginar las posturas religiosas en el establecimiento de los 
principios de justicia, sino asegurar que las mismas se enmarquen en 
un ejercicio de la razón pública y confíen en que la idea de justicia es 
un valor fundamental para la estabilidad de la sociedad.

118	  Ibíd., 224-225.
119	  Ibíd., 214-217.
120	  Ibíd., 220.
121	  Ibíd., 216.



80 Gustavo Monzón

4.	 La razón pública revisitada

En su última obra, Rawls va a desarrollar la idea de que la razón 
pública es la noción de base para la estabilidad social. Como pudimos 
desarrollar en los apartados anteriores, para nuestro filósofo; la estabili-
dad social que garantiza la equidad, se da a partir del establecimiento de 
una estructura básica que siga los principios de justicia acordados por 
individuos razonables y racionales que tienen una pluralidad de puntos 
de vista sobre cómo organizar la sociedad. Esta estabilidad, genera una 
especie de solidaridad social afirmada en el consenso de los ciudadanos que, 
a partir de sus diferentes puntos de vista desean mantener una sociedad 
justa. En La idea de razón pública revisitada, partiendo de este supuesto, 
el autor desarrollará la forma en que estos diversos puntos de vista, por 
ejemplo el religioso, pueden ser incorporados en la razón pública.

En primer lugar, Rawls plantea que la idea de razón pública especifica 
lo propio del universo de valores del modelo liberal122. En ese sentido, 
considera que “la verdad absoluta en política es incompatible con la ciu-
dadanía democrática y la idea de ley legítima”123. En segundo lugar, no 
existe una identidad entre la razón secular y la razón pública, ya que “la 
razón secular tiene que ver con la argumentación formulada en términos 
de las doctrinas generales no religiosas (…) [mientras que] el contenido 
de la razón pública viene dado por los principios y valores de la fami-
lia de concepciones liberales de justicia”124. En tercer lugar, el compro-
miso con la razón pública no implica la renuncia a la postura religiosa 
propia, sino el “apelar a una de las concepciones políticas (liberal), a sus 
ideales y principios, criterios y valores cuando se debaten cuestiones políticas 
fundamentales”125. En cuarto lugar, Rawls se pregunta “¿cómo es posi-
ble que los creyentes apoyen un régimen constitucional incluso cuando 
sus doctrinas globales tal vez no prosperen e incluso declinen?”126. Ante 
este problema, nuestro autor sostiene que “la respuesta reside en que las 
doctrinas religiosas y no religiosas comprendan y acepten que la única 
manera justa de asegurar la libertad de sus partidarios en armonía con 
las libertades iguales de otros ciudadanos libres e iguales es apoyar una 

122	  Rawls, El derecho de gentes, 162.
123	  Ibíd., 162.
124	  Ibíd., 167-168.
125	  Ibíd., 168.
126	  Ibíd., 168.



81El papel de la religión en la esfera pública. 

democracia constitucional razonable”127. En esa línea, Rawls afirma que 
“al brindar dicho apoyo, una doctrina religiosa puede decir que esos son 
los límites que Dios fija a nuestra libertad; una doctrina no religiosa se 
expresará de otra manera (…) en cualquier caso estas doctrinas muestran 
en distinta forma cómo la libertad de conciencia y el principio de tole-
rancia pueden convivir con la justicia igual para todos los ciudadanos en 
una razonable sociedad democrática”128. 

De esta manera, en el debate político las doctrinas generales de 
comprensión de la sociedad, deben utilizar las razones políticas ade-
cuadas para la sustentación. En ese sentido, realizan la denominada 
“estipulación”129, es decir, dan razones políticas adecuadas desde las cua-
les sustentan su participación en la cultura política pública aportando al 
consenso superpuesto. 

Para Rawls la estipulación es fruto de la buena fe de los participantes 
en la cultura política pública. Es decir, “no existen reglas preestablecidas 
ni restricciones para la expresión de las doctrinas religiosas o seculares 
que sustentan los modos de vida”130. La expresión de las mismas al in-
terior de la cultura política pública, “fortalece los lazos de amistad cívica 
en cuanto a través de dichas doctrinas, la participación en la cultura 
política pública tiene fuerza y vigor”131. 

Fruto de su diálogo con diferentes autores católicos, especialmente el 
jesuita David Hollenbach del Boston College, quien lo introduce en el 
pensamiento de John Courtney Murray, Rawls se interioriza de la decla-
ración conciliar Dignitatis Humanae. Nuestro filósofo destaca lo propio 
del modelo americano en lo referente a la libertad religiosa, haciendo un 
análisis de la primera enmienda de la Constitución de Estados Unidos. 
Rawls plantea que la separación entre la Iglesia y el Estado es positiva 
pues “protege a la religión del Estado y al Estado de la religión, protege 
a los ciudadanos de sus Iglesias y a los ciudadanos unos de otros”132. Para 
nuestro autor, la actitud de la religión cristiana, previa a la evolución 

127	  Ibíd., 175.
128	  Ibíd., 175.
129	  Ibíd., 177.
130	  Ibíd., 178.
131	  Ibíd., 178.
132	  Ibíd., 191.



82 Gustavo Monzón

doctrinal de Dignitatis Humanae, ha sido de un “celo persecutorio”133 
que, mediante la persecución de la herejía, las cruzadas, la Inquisición 
y las guerras de religión, ha querido dominar el espacio público no res-
petando la libertad religiosa, ni de conciencia. Este mal ha sido similar 
tanto en los católicos como en los protestantes. 

Esta actitud que hemos descrito, plantea una serie de problemas al 
modelo liberal. Sin embargo, a partir de la declaración conciliar ante-
riormente señalada, se experimenta un cambio que es reconocido por 
Rawls. De este modo es posible un diálogo entre ambos paradigmas, 
pues a partir del giro conciliar:

“La Iglesia Católica se comprometió a respetar el principio de liber-
tad religiosa tal como se encuentra en una democracia constitucio-
nal. Declaró que la doctrina ética descansa en la dignidad de la per-
sona humana, estableció los límites del Estado en materia religiosa y 
fijó las bases teológicas de la libertad de Iglesia en sus relaciones con 
el mundo político y social. Todas las personas, cualquiera sea su fe, 
tienen igual derecho a la libertad religiosa”134.

5.	 A modo de conclusión. ¿Puede el modelo rawlsiano ser un instru-
mento filosófico-político para la ética social cristiana?

El principal desafío de la ética social cristiana consiste en ser capaz de 
proponer valores (justicia, solidaridad, libertad, igualdad) y discursos 
que fomenten la solidaridad ciudadana. Desde el cristianismo con su 
ethos de vida buena, la ética elabora criterios de juicio y discernimiento 
que ayuden a legitimar las instituciones políticas, teniendo como crite-
rio último el respeto y promoción de la dignidad humana. En ese senti-
do, es función de la Iglesia el robustecer las convicciones fundamentales, 
de manera de recordar siempre en el ejercicio del poder la naturaleza de 
la comunidad política y el recto ejercicio de los poderes públicos135. 

De esta forma, partiendo del hecho que vivimos en sociedades plu-
rales, el papel de la religión es generar ideas, y darles una fuerza moti-
vadora, que ayuden a constituir un horizonte común de valores cívicos 

133	  Ibíd., 191.
134	  Ibíd., 191.
135	  Cfr. Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano II: documentos completos (Santa Fe de 

Bogotá: San Pablo, 2000), 76.



83El papel de la religión en la esfera pública. 

compartidos por todos los ciudadanos136. Por otra parte, el pluralismo 
le presenta un problema a la ética social cristiana a la hora presentar sus 
contenidos al interior de la discusión pública, ya que sufre al interior 
de su disciplina como una especie de contradicción entre método y conte-
nido. Por una parte, con posterioridad al Concilio Vaticano II, la ética 
social cristiana ha asumido como contenido propio ciertos postulados 
centrales del modelo liberal como son la dignidad de la conciencia moral 
en el individuo137, el modelo de la democracia liberal en lo político y 
la economía de mercado como un sistema eficiente de distribución de 
los recursos138. Por otra parte, al formular sus juicios morales desde un 
lenguaje de principios que son expresión de la verdad de la Revelación 
para la vida en común (bien común, destino universal de los bienes, sub-
sidiaridad, participación, solidaridad), la ética social cristiana los plantea 
con una idea de sociedad que puede ser moldeada por la voluntad de un 
legislador mayor y no por acuerdo de los ciudadanos. De esta manera, 
la ética social cristiana no termina de asumir la kénosis de someterse al 
tribunal de la razón pública como una doctrina comprensiva entre otras 
que necesita otro modo de expresarse. A partir de esta problemática, 
la dificultad de expresar sus juicios y aplicarlos en la formulación de 
políticas públicas no reside, a nuestro juicio, en la inviabilidad de los 
principios sino en una desactualización de su modelo filosófico. 

En esta parte final de nuestro trabajo, reconociendo que la enseñanza 
de la Iglesia se “enriquece con la evolución del mundo moderno”139 pre-
sentaremos un ejercicio de estipulación de algunos principios del magiste-
rio social con categorías de la filosofía política de Rawls.

Como formulamos al inicio de este último apartado, existen algunos 
puntos de convergencia que permitirían considerar la viabilidad del modelo 
rawlsiano como un modelo apropiado para formular en el debate público los 
principios de la ética social cristiana. A continuación, nos centraremos en 

136	  David Hollenbach, The common good and Christian Ethics (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2003), 110.
137	  Cfr. Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano II: documentos completos (Santa Fe de 

Bogotá: San Pablo, 2000), 16; Dignitatis Humanae, en Concilio Vaticano II: docu-

mentos completos, 1.
138	  Cfr. Papa Juan Pablo II, Centesimus Annus (Santiago: Ercilla 1991), 46.
139	  Gaudium et Spes, 44.



84 Gustavo Monzón

tres ideas de su teoría como estipuladoras de principios de la ética social 
cristiana: sociedad bien ordenada como bien común, individuo racional y 
razonable como expresión de la participación y la justicia como equidad 
como sinónimo de solidaridad.

Con respecto a la primera idea, la intención que traspasa toda la 
obra de Rawls es lograr la estabilidad de la sociedad mediante el diseño 
de instituciones justas. Este objetivo es presentado como sociedad bien 
ordenada la cual está regulada por una determinada concepción pública 
acerca de la justicia. Bajo dicho objetivo, se aseguran los principios de 
justicia a partir de los cuales se diseña todo el armado institucional, al 
que podemos identificar con el bien común. Para la ética social cristiana, 
este principio es el “conjunto de condiciones de la vida social que hacen 
posible a las asociaciones y a cada uno de los miembros el logro más 
pleno y más fácil de su propia perfección”140. Como podemos ver, este 
principio tiene el mismo cometido que la idea de sociedad bien ordena-
da en la medida que asegura que se den las condiciones necesarias para 
el desarrollo de sus miembros.

En segundo lugar, el sujeto rawlsiano es un sujeto racional, en cuanto 
busca su propio interés, y razonable, en cuanto entiende que este interés 
se da a través de la cooperación social. Este hecho permite que se ejercite 
la reciprocidad y la sociedad se mantenga estable con la combinación 
de la libertad y la igualdad asegurando la participación que “se expresa, 
[...] en una serie de actividades mediante las cuales el ciudadano, como 
individuo o asociado a otros, directamente o por medio de los propios 
representantes, contribuye a la vida cultural, económica, política y social 
de la comunidad civil a la que pertenece”141. De esta manera, se asume 
que la sociedad implica un involucramiento por parte de los individuos, ya 
que de ellos depende la estabilidad de la estructura de la sociedad y de 
los acuerdos que fomenten y fortalezcan la participación.

Por último, el liberalismo rawlsiano es un representante de la corrien-
te igualitaria de esta teoría. A diferencia de otras visiones de esta familia 
ideológica, el filósofo de Baltimore reconoce que la libertad de todos 
depende de una equitativa igualdad de oportunidades y la solidaridad con 

140	  Consejo Pontificio Justicia y Paz, Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia 

(Santiago: Conferencia Espiscopal de Chile, 2005) 164.
141	  Ibíd., 189.



85El papel de la religión en la esfera pública. 

los miembros menos aventajados, generando estructuras de reciprocidad 
que son la base de la cooperación social. Este concepto, a nuestro juicio 
clave de bóveda de la ética social cristiana manifiesta “la exigencia de 
reconocer en el conjunto de los vínculos que unen a los hombres y a los 
grupos sociales entre sí, el espacio ofrecido a la libertad humana para 
ocuparse del crecimiento común, compartido por todos”142. 

Para finalizar, podemos plantear como interrogante si el ejercicio de 
estipulación de los principios de la ética social cristiana, que proponemos 
a partir de leer la misma bajo el prisma del enfoque de Rawls, no equiva-
le a una renuncia o deflación del contenido de los mismos principios. A 
nuestro juicio, para superar la poca influencia que tiene nuestra tradición 
de moral social en la elaboración de las políticas públicas que definen a 
una mejor sociedad, es necesario un esfuerzo interdisciplinario como el 
que realizamos en este Coloquio. La labor de la filosofía política, disci-
plina desde la cual realizamos este trabajo, es el revisar las mediaciones 
bajo las cuales se expresan los mismos de manera de recoger los valores que 
se viven en la cultura política liberal y desde allí expresar nuestras creencias 
sobre cómo queremos vivir, de manera que puedan ser eficientes en el diseño 
de una sociedad justa y equitativa.

142	  Ibíd., 194.





87

Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia

Gonzalo Edwards143

1.	 Introducción

Amartya Sen, Premio Nobel de Economía en 1998, se preocupa en 
“La Idea de Justicia” de la justicia social. El libro está dedicado a la me-
moria de John Rawls, a quien considera “el principal filósofo de nuestro 
tiempo”144, pero se aparta de él en varias cuestiones fundamentales.

La preocupación de Sen por la justicia no es la búsqueda de una ver-
dad teórica, como lo es para Rawls, sino que su preocupación es ética. 
Su problema de justicia no pasa por ubicar un principio de justicia so-
cialmente aceptado por todos ni un ideal de justicia que todos debemos 
seguir. Su preocupación nace simplemente de la indignación suscitada 
por la miseria de tantos seres humanos y de la necesidad de remediarla. 

A pesar de las grandes diferencias con Rawls, las cuales se desarrollan 
en este libro, ambos comparten la convicción de que al Estado le corre-
ponde un rol activo en el logro de justicia social. En todo caso, quizás 
lo que más los acerca es el hecho que ambos están seguros de que resulta 
posible usar la razón como medio para elaborar sus teorías de la justicia.

Quizás lo más importante de “La Idea de Justicia” sea el carácter 
práctico de Sen, quien trata de ver la forma de solucionar los problemas 
de justicia que prácticamente todos consideramos como tales, como, por 
ejemplo, la esclavitud.

143	  Agradezco la eficiente ayuda de Miguel de Iruarrizaga en la preparación de este 
artículo. Asimismo, agradezco los comentarios de Diego García, Cristián Hodge y 
Felipe Zurita. Los errores que subsisten son exclusivamente de mi responsabilidad.

144	  Amartya Sen, La Idea de Justicia (Buenos Aires: Taurus, 2011), 81.



88 Gonzalo Edwards

En lo que sigue, trataré ciertos elementos de “La Idea de Justicia”, 
sin pretender ser exhaustivo, sino solo reflejar algunas de las ideas que 
considero principales o novedosas para el diálogo entre economía, ética 
y doctrina social de la Iglesia.

2.	 El problema de la racionalidad económica

En general, los economistas consideran que los motivos más relevan-
tes detrás de las acciones de las personas son los intereses personales145. 
Sen se aparta en alguna medida de esta visión, agregando que también 
existe una orientación a actuar según el bienestar de la sociedad146.

Al respecto, en todo caso, Sen distingue entre Simpatía (Sympathy) y 
Compromiso (Commitment)147. La simpatía se refiere a la preocupación 
por los demás cuando afecta directamente al propio bienestar. Si el co-
nocimiento de la tortura de los demás te hace mal y actúas, es un caso de 
simpatía. Las acciones de este tipo podrían, en consecuencia, calificarse 
como motivadas por el “interés propio”. El compromiso (commitment), 
por su parte, se refiere a la preocupación por los demás aun cuando no 
afecte directamente el propio bienestar. La tortura de otro no afecta 
directamente, pero el individuo considera que es mala y actúa en conse-
cuencia. Las acciones de este tipo podrían calificarse como “no motiva-
das por el interés propio”.

A modo de ejemplo, para distinguir entre ambos conceptos, se podría 
usar el cuidado de los animales. Simpatía sería cuidarlos, por ejemplo, 
porque son propios y los cuido como cualquiera cuida su propiedad (en 
ese sentido serían objeto de derecho) y me conviene cuidarlos. Compro-
miso sería, en cambio, cuidarlos porque son sujetos de derecho y hay que 
hacerlo aunque “muerdan”; es decir, hay que hacerlo porque reconozco 
que es lo correcto aunque no me beneficie, o incluso, me perjudique.

145	  Esta sería una posición basada en consideraciones de carácter positivo más que 
normativo.

146	  Para un análisis de este punto, ver Aránzazu Albertos San José, La crítica de Amar-
tya Sen a la Economía utilitarista, Cuadernos de Anuario Filosófico n.° 86 (Pamplo-
na: Universidad de Navarra, 1999).

147	  Sen, La Idea de Justicia, 326.



89Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia

En este punto, se hace notar que buscar el interés propio no es lo 
mismo que egoísmo, toda vez que por egoísmo se entiende la búsqueda 
ilegítima del interés propio. El no torturar a un animal por simpatía, no 
significa que el individuo sea egoísta cuando no tortura al animal.

Sen argumenta que entre maximizar el interés propio y el utilitaris-
mo, que optimiza el beneficio total para todas las partes, existen una va-
riedad de puntos intermedios, donde aparecen conceptos como la ética 
en los negocios, la responsabilidad familiar y la conciencia de clase. 

3.	 Institucionalismo trascendental vs comparatismo

Sen considera que una teoría de la justicia debe incluir maneras de 
juzgar como se reduce la injusticia y se avanza hacia la justicia. No se 
debe orientar tan solo a la caracterización de sociedades perfectamente 
justas. 

En términos económicos, considera que nos debemos preocupar de 
los mejoramientos paretianos más que de cuál es el óptimo. En términos 
figurativos, no debería importar tanto saber dónde está o cómo es la cima 
del Everest, sino por dónde subir. En ese sentido, Sen es marginalista.

En definitiva, Sen rechaza lo que él llama el “institucionalismo tras-
cendental” de Rawls y opta en cambio por un enfoque “comparatista”. 

El institucionalismo trascendental se preocupa por “identificar los es-
quemas institucionales justos para la sociedad” y “concentra su atención 
en lo que identifica como justicia perfecta”148.

Por otra parte, el comparatismo intenta realizar comparaciones par-
ciales entre sociedades que ya existen o que podrían existir.

Rawls no propone estrategias explícitas de transición desde una socie-
dad no idealmente justa a una que sí sea idealmente justa. Por otra parte, 
pueden considerarse excepcionales las menciones sobre cómo actuar en 
una sociedad injusta, dedicando en todo caso algunas páginas a la des-
obediencia civil y a la objeción de conciencia149.

148	  Ibíd., 37.
149	  Cfr. John Rawls, Teoría de la justicia (México: Fondo de Cultura Económica, 

1979), Cap. VI.



90 Gonzalo Edwards

Sen considera que el ejercicio de identificar lo que sería una situación 
de justicia perfecta no es ni suficiente ni necesario para poder evaluar y 
discriminar entre situaciones particulares.

No es suficiente, porque “la caracterización de justicia impecable, 
incluso si tal caracterización pudiere surgir con claridad, no entrañaría 
descripción alguna de cómo se compararían y graduarían diversos cam-
bios de rumbo respecto de la impecabilidad”150.

Para ilustrar esta diferencia, Sen presenta el siguiente ejemplo: Su-
póngase un acuerdo total en que la Mona Lisa es la pintura más bella 
del mundo. Llegar a dicho acuerdo, sin embargo, no nos sirve de nada 
si queremos comparar entre un retrato de Van Gogh y uno de Picasso. 
Es decir, de nada sirve tener claras las instituciones ideales para lograr la 
justicia perfecta si no están entre nuestras opciones alcanzables. 

Ahora bien, el juicio de Sen es discutible. Tal como señala Miglio-
re151, puede tal vez no ser necesario a fin de comparar entre un Picasso y 
un Van Gogh, acordar que la Mona Lisa es la pintura perfecta del mun-
do, pero sin duda puede ser útil tener claras las razones de por qué es la 
pintura perfecta ya que nos podrían servir para optar entre uno u otro. 

En todo caso, hay que tener presente que no necesariamente lo más 
cercano al ideal será lo mejor. Si por ejemplo alguien prefiere el vino 
blanco al tinto, es probable que prefiera el tinto a una mezcla de los dos, 
aunque esta última sea más parecida al ideal. 

También es importante aclarar que la crítica de Sen vuelve a hacer 
sentido si las razones por las cuales se elige la Mona Lisa no sirven de 
criterio para comparar las otras pinturas. Por ejemplo, que sea un retra-
to femenino la razón de su perfección no ayudaría a elegir entre ambas 
pinturas posibles.

4.	P luralidad irreductible 

La segunda crítica de Sen a Rawls tiene que ver con la posibilidad 
de llegar a acuerdo sobre ciertos principios de justicia. Se debe aceptar 

150	  Sen, La Idea de Justicia, 129.
151	  Ibíd., 16.



91Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia

que muchas cuestiones de justicia comparada tienen consideraciones en 
conflicto que no están completamente resueltas.

Argumentos razonables en direcciones opuestas pueden surgir de 
personas con diversas experiencias y tradiciones, pero también pueden 
emanar dentro de una sociedad determinada o incluso dentro de una 
misma persona. Esto significa, en el contexto de la crítica a Rawls, acep-
tar que aun detrás del velo de la ignorancia, en la posición original, vamos 
a discrepar en ciertas cosas o llegar a conclusiones distintas en cuanto a 
ciertos principios152.

A diferencia de Rawls, Sen considera poco probable que pueda al-
canzarse un acuerdo unánime sobre cuáles debieran ser los principios 
de justicia. Utilitaristas, igualitaristas económicos y libertarios suelen te-
ner criterios diferentes sobre cómo resolver estas cuestiones de modo tal 
que podría “no existir […] ningún esquema social perfectamente justo e 
identificable del cual pudiera surgir un acuerdo imparcial”153.

Para ejemplificar esto, Sen nos pone en la siguiente situación: Ima-
ginemos que hay tres niños, Alberto, Bernardo y Carolina, y una flauta. 

Alberto dice que la flauta debiese ser para él porque es el único que 
sabe tocarla. Los otros dos no niegan esto. Pareciera razonable dársela a 
Alberto en este caso.

Bernardo argumenta que la flauta debiese ser suya porque es el más 
pobre de los tres (de nuevo los otros no lo niegan) y no tiene otros ju-
guetes. Pareciera lógico dársela a Bernardo.

Por último, Carolina arguye que la flauta es suya porque ella la hizo 
(los otros no lo niegan) y que como ella la fabricó, le pertenece. De nue-
vo pareciera ser razonable dársela a ella.

Así pues, dependiendo si hablamos con igualitaristas económicos, 
utilitaristas o libertarios, cada uno le va a dar la flauta a un niño distinto. 
Un utilitarista se la entregaría a Alberto, pues es el que mayor provecho 
le saca, un igualitarista se la entregaría a Bernardo y por último, alguien 
que defienda la libertad y el derecho a la propiedad privada por sobre los 
otros principios se la entregará a Carolina. 

152	  Sobre las nociones de “velo de la ignorancia” y la “posición original”, ver Rawls, 
Teoría de la justicia, Cap. I, secc. 3 y 4.

153	  Sen, La Idea de Justicia, 47.



92 Gonzalo Edwards

Sin embargo, estas diferencias no impiden que personas que adhieren 
a principios diferentes puedan coincidir en la necesidad de combatir in-
justicias flagrantes. Por ejemplo, la esclavitud es percibida como una in-
justicia intolerable. Abolirla no exige la búsqueda de un consenso sobre 
cómo debería ser una sociedad perfectamente justa. Así, Sen argumenta 
que si desde varios puntos de vista, a través de argumentos y opiniones 
diferentes se llega a un mismo diagnóstico o conclusión, esa injusticia 
debe ser tratada sin necesidad de analizar cuál de los argumentos era 
correcto o cuál es el orden de importancia. Cita a Lord Mansfield (ma-
gistrado británico), quien aconsejaba: “considere lo que usted crea que 
la justicia demanda y actúe en consecuencia. Pero nunca dé sus razones, 
pues su decisión será probablemente correcta, pero sus razones serán 
completamente erróneas”154.

5.	T ransgresiones vs instituciones

La tercera crítica de Sen a Rawls es que la presencia de injusticia 
remediable bien puede tener relación con transgresiones del comporta-
miento y no con insuficiencias institucionales.

Aquí nuevamente encontramos, en el libro de Sen, un ejemplo bas-
tante simple. En el cuento Grandes Esperanzas de Charles Dickens155, 
Pip recuerda la coacción violenta y caprichosa que sufrió cuando era 
niño a manos de su propia hermana. Dicha agresividad corresponde 
al orden de una transgresión del comportamiento y no constituye una 
recusación de la familia como institución. Nuevamente, las personas 
pueden cometer injusticias por un actuar contra el orden establecido, sin 
que esto sea culpa de las instituciones que guardan dicho orden.

Profundizando en este tema, Sen aborda una distinción clásica en la 
filosofía del derecho en la India, que son el Niti y el Nyaya156 

154	  El comentario fue de William Murray, primer conde de Mansfield. Citado en: 
John Campbell, The Lifes of the Chief Justices in England: From the Norman Con-
quest to the Death of Lord Mansfield, vol. II (London: John Murray, 1949-1957), 
Cap. 40, 572; citado a su vez en Sen, La Idea de Justicia, 4.

155	  Charles Dickens, Grandes Esperanzas (Barcelona: Círculo de Lectores, 2005); cita-
do en: Sen, La Idea de Justicia.

156	  Sen, La Idea de Justicia, 51.



93Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia

•	 Niti: idoneidad de las instituciones y corrección del comportamiento.

•	 Nyaya: entraña un concepto comprehensivo de la justicia realizada.

Así, las instituciones, las reglas y la organización deben ser evaluadas 
en una visión más amplia de la justicia, el nyaya, ligado al mundo real 
más allá de sus instituciones. La realización de la justicia como nyaya 
va más allá de juzgar a las instituciones (el enfoque de Rawls) sino que 
juzga a las sociedades mismas. Aun si una institución es perfecta (niti), 
se puede infringir la justicia como nyaya.

Otra forma de ver ambos conceptos se manifiesta en la frase: Fiat jus-
titia et pereat mundus157, que se haga justicia aunque perezca el mundo. 
Esta máxima corresponde al concepto de Niti, pero no se entendería 
en el concepto del Nyaya. No hace sentido en esta perspectiva compre-
hensiva de la justicia una justicia que no deja a nadie para que viva esa 
justicia. Sería una victoria pírrica. 

Como ejemplo, no propuesto por Sen, se puede decir que Abra-
ham Lincoln logró aprobar la abolición de la esclavitud, recurriendo a 
la compra de senadores, ofreciéndoles trabajos cuando se acabasen sus 
períodos. El problema enfrentado por Lincoln era, desde su punto de 
vista, elegir entre “comprar” tres votos o tener nuevos ejércitos y más 
muertes158. Aquí se ve como un intento de lograr instituciones más jus-
tas se hace considerando un sentido más amplio y comprehensivo de la 
justicia. ¿Se aplica la teoría del mal menor? ¿Es un fin que justifica los 
medios? Se deja la pregunta abierta.

6.	A pertura a otras voces (imparcialidad “abierta”)

Interesado por las relaciones de justicia en el ámbito internacional, 
Sen rechaza el “institucionalismo trascendental” debido a que conside-
ra que este enfoque, el postular que los principios de justicia son una 
creación del pacto que origina la comunidad política, vería limitada su 
vigencia al interior del Estado, impidiendo llevar adelante un diálogo 
entre diferentes pueblos al respecto. Por ello, en lugar de la visión con-

157	  Emperador Fernando I del Imperio Romano-Germánico, siglo XVI.
158	  Cfr. Charles Dana, Recollections of the Civil War (New York: D. Appleton and 

Company, 1898), 176. Dana fue Ministro de Guerra adjunto (Assistant Secretary 
of War) durante la administración de Lincoln (1863-1865).



94 Gonzalo Edwards

tractualista del “institucionalismo trascendental”, Sen acude a la idea 
de “espectador imparcial” esbozada por Adam Smith159. La idea básica 
de Smith, aclara Amartya Sen, “se expresa como el requerimiento de 
examinar la propia conducta ‘como uno imagina que la examinaría un 
espectador imparcial’”160. Smith insiste en la necesidad:

“de invocar una amplia variedad de opiniones y puntos de vista ba-
sados en diversas experiencias de cerca y de lejos, en lugar de con-
tentarse con encuentros (…) con otros que viven en el mismo medio 
cultural y social, y con la misma clase de experiencias, prejuicios y 
convicciones acerca de lo que es razonable y lo que no lo es”161.

Una vez más vemos aquí la influencia de la cultura india en Sen, de 
la cual se siente muy orgulloso. Es desde su experiencia de vivir entre 
culturas diferentes, que argumenta que para llegar a una idea de justicia 
no se pueden tomar solo opiniones de un lugar, o de una cultura. Nue-
vamente tomando la esclavitud como ejemplo, si le hubiésemos pregun-
tado antes de la guerra de secesión americana, solo a habitantes del sur 
de Estados Unidos (inclusive a la gente de color), probablemente la gran 
mayoría no se hubiese cuestionado, o no hubiese encontrado errónea o 
injusta, la esclavitud. Esto ya que viven todos en un contexto donde está 
dada esa situación. Por eso es relevante el diálogo intercultural a la hora 
de proponer principios de justicia. Se necesita un espectador externo y 
no solo gente que esté adentro de una realidad para juzgarla.

7.	C ríticas a los principios de justicia concluidos por Rawls

A continuación, se presentan las críticas de Amartya Sen a los princi-
pios de justicia que John Rawls plantea.

7.1. Principio de Igual Libertad

La Teoría de la Justicia de Rawls garantiza a cada individuo, en pri-
mer lugar, el goce de la libertad civil, por la que se reconoce a cada indi-
viduo, en un sentido kantiano, una esfera de autonomía lo más amplia 
posible compatible con la libertad de los otros. 

159	  Sen, La Idea de Justicia, 74.
160	  Ibíd., 151.
161	  Ibíd., 74.



95Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia

En segundo lugar, Rawls acepta también la libertad de participación 
que da fundamento a la democracia. 

Rawls considera que resulta posible conciliarlas, al punto que podría-
mos considerar que la democracia constituye la mejor garantía de las 
libertades individuales. Aquí hay una diferencia con Sen quien conside-
ra la democracia como un bien en sí mismo y no solo como un medio. 

En consonancia con los principios del liberalismo clásico, Rawls sos-
tiene que de presentarse un conflicto, prima la libertad civil por sobre la 
libertad de participación.

Sen considera que la libertad de participación no se debe considerar 
como algo bueno porque mejore los niveles de vida o ingresos (aunque 
lo haga), sino como algo bueno en sí mismo. 

7.2. Principio de la diferencia

Rawls establece que las desigualdades económicas son aceptables si, 
y solo si, redundan en beneficio de los individuos de la sociedad peor 
posicionados, de modo tal que pueda llegarse a “una justa igualdad de 
oportunidades (no solo una igualdad formal)”162. 

Un ejemplo, no propuesto por Sen, en que la desigualdad podría 
mejorar a los peor posicionados podría ser cuando el gobierno tiene 
que darle el presupuesto de deportes ya sea a los deportistas destacados 
o a la multitud de aficionados que practican deportes. Es posible que el 
gobierno haga bien en asignar la mayor proporción del presupuesto a 
los deportistas destacados si gracias a eso el país gana medallas olímpicas 
que aumentan el bienestar de todos los chilenos. Todos nos sentimos 
mejor cuando un compatriota triunfa, aun cuando nosotros no tenga-
mos nada que ver. 

Por otra parte, en una situación donde se debe repartir una rique-
za dada, por ejemplo una torta entre varios comensales, la distribución 
igualitaria es la que deja mejor al peor posicionado. Rawls, en este caso, 
dividiría la torta en partes iguales.

Sin embargo, la riqueza muchas veces depende de lo que la gente 
haga, y ello depende a su vez de los incentivos. En este caso, la desigual-
dad sí puede dejar mejor al peor posicionado, gracias a los incentivos 
que permiten mejorar a uno creando valor para toda la economía. 

162	  Cfr. Rawls, Teoría de la Justicia, Cap. V, secc. 43.



96 Gonzalo Edwards

Al preocuparse solo de los peor posicionados, Rawls nos lleva a los 
órdenes lexicográficos, donde es un absoluto no empeorar al que está 
peor. Esto llevaría, entre otras cosas, y reconociendo que se trata de un 
ejemplo extremo, a preferir una acción en que se le da mucho a los más 
ricos, en perjuicio grave de los de ingreso medio, si en el proceso se les 
da una migaja a los peor posicionados. 

En un sentido relacionado, Rawls no da ninguna importancia a las 
probabilidades o a la aversión al riesgo de los individuos. Detrás del velo 
de la ignorancia, es posible que mil individuos prefieran una situación 
en que 1 de ellos recibe 1 y los otros 999 reciben 100 cada uno, a una 
situación donde todos (los mil individuos) ganan 2 con certeza. En este 
caso, detrás del velo de la ignorancia, es muy posible que no elegirían la 
situación que es mejor para el peor posicionado. 

Aunque Rawls no desprecia los mercados, sí señala al mismo tiempo 
sus limitaciones, de modo tal que es el gobierno el que debe asegurar a 
todos los miembros del contrato un mínimo social. Al respecto, cabe 
preguntarse qué ocurre con los derechos de quienes claramente no “fir-
man” el contrato social; por ejemplo, los delincuentes. 

En relación con el rol de los mercados, otra vez podemos ver un 
contraste entre Rawls y Sen, ya que el primero considera a los mercados 
como un medio, mientras que Sen los valora también porque dan liber-
tad de elegir, lo cual es un fin en sí mismo. 

8.	P rioridad lexicográfica

Preguntándose, por último, sobre la vinculación entre los principios 
de justicia, Rawls insiste en que así como la igual libertad civil prima 
sobre la libertad de participación, el principio de la igual libertad tiene 
una prioridad lexicográfica163 sobre el principio de la diferencia164. 

163	  Prioridad lexicográfica se refiere a la forma de ordenar las preferencias, siguiendo 
la lógica del orden alfabético. Por ejemplo, si los derechos humanos están por en-
cima de la libertad de participación como prioridad, entonces cualquier mejora en 
el tratamiento de los derechos humanos sería preferida, aun si para lograr dicha 
mejora fuere necesario sacrificar la libertad de participación. Solo se consideraría la 
libertad de participación, si los derechos humanos están igualmente garantizados. 

164	  Se debe hacer notar, sin embargo, que Rawls admite (cfr. Rawls, Teoría de la Justi-
cia, secc. 8.2) que la prioridad lexicográfica se entiende “al menos una vez que se ha 
alcanzado un cierto nivel de riqueza”.



97Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia

De este modo, aclara, “la prioridad de la libertad significa que la liber-
tad puede ser solamente restringida a favor de la libertad en sí misma”165.

Sen invierte el orden de Teoría de la justicia, en el cual Rawls les da el 
siguiente orden lexicográfico: 

	 1) La libertad civil.

	 2) La libertad de participación.

	 3) La distribución.

Rawls considera las libertades más importantes que la desigualdad, 
es decir, no se puede llegar a la igualdad a través de la supresión de 
libertades.

En cambio Sen los ordena de la siguiente manera: 

	 1) La distribución.

	 2) La democracia o libertad de participación. 

	 3) Los derechos humanos.

Sobre el lugar de la distribución en sus prioridades, Sen argumenta 
que defender que tenemos obligaciones hacia los más necesitados supo-
ne sostener, como dijéramos al comienzo, que “nuestro entendimiento 
de lo justo y lo injusto en la sociedad tiene que ir más allá de lo que 
Smith llama los dictados del amor propio”166. En este sentido, afirma, 
“no hay nada extraordinario o irracional en hacer elecciones y tomar 
decisiones que excedan los estrechos límites de la búsqueda exclusiva del 
interés propio”167.

Para enfatizar aún más esta crítica a la presunción de egoísmo abso-
luto que parece dominar la teoría económica prevaleciente (proveniente 
de Adam Smith), Sen cuenta la siguiente historia:

“Mi difunto colega, el temible John Sparrow, antiguo responsable 
del All Souls College en Oxford –ejemplifica Amartya Sen, aludien-
do a la parábola del buen samaritano– disfrutaba diciendo que no 
debemos nada a los otros si no les hemos hecho daño y gustaba pre-
guntar si el sacerdote y el levita, al seguir su camino sin ayudar al 

165	  Rawls, Teoría de la Justicia, Cap. IV, secc. 39.
166	  Sen, La Idea de Justicia, 228.
167	  Ibíd., 225.



98 Gonzalo Edwards

hombre herido, ‘habían actuado de manera errónea’, como se supone 
habitualmente.

La enfática respuesta de John Sparrow era: ‘Sí, por supuesto’. El dis-
frutaba mucho al decir a una audiencia muy sorprendida (de eso se 
trataba) que el levita y el sacerdote habían actuado incorrectamente 
no porque deberían haber ayudado sino porque habían cruzado la 
calle con un evidente sentimiento de culpa en lugar de encarar al 
herido. Deberían haber tenido el coraje moral de pasar junto al heri-
do por el mismo lado de la vía, caminando en línea recta, sin sentir 
vergüenza”168.

Sen considera, por el contrario, que nuestros deberes hacia los demás 
van más allá de la obligación de no dañar o de los compromisos contraí-
dos mediante un contrato, debido a que los contratos establecen míni-
mos, no máximos. Hay que ir más allá de los mínimos. En todo caso, 
no se trata de subir los mínimos. Si todo lo que debe hacerse se regulara 
(es decir, incluirlo en el contrato social), posiblemente nos volveríamos 
todos unos hipócritas.

Una persona puede tener razones para sentirse obligada hacia otros 
por el mero hecho de tener el poder suficiente para remediar una injus-
ticia. “A diferencia del argumento contractualista, el tema del deber u 
obligación del poder efectivo para hacer la diferencia no surge, en esa 
línea de razonamiento, de la mutualidad de beneficios conjuntos a través 
de la cooperación o del compromiso hecho en algún contrato social. Se 
basa más bien en el argumento según el cual si alguien tiene el poder de 
hacer la diferencia para reducir la injusticia en el mundo, entonces hay 
un fuerte y razonado argumento para hacer justamente eso”169.

De la misma forma que previamente Sen criticaba el concepto de 
hombre que solo persigue el interés personal mediante los conceptos 
de simpatía y compromiso, a través de si las acciones las hacemos según 
me traen beneficios; ahora lo hace respecto a si el deber de ejecutar 
una acción para enmendar una injusticia proviene de si soy responsable 
de las causas de una injusticia o (como afirma Sen) de si soy capaz de 
remediarla. 

168	  Véase John Sparrow, Too Much of a Good Thing (Chicago: University of Chicago 
Press, 1977); citado en Sen, La Idea de Justicia, 202.

169	  Sen, La Idea de Justicia, 301.



99Algunas reflexiones sobre Rawls y Sen y su relación con la justicia

Ahora, es importante la relación entre justicia y caridad. San Alberto 
Hurtado decía que la caridad comienza donde termina la justicia. Si el 
otro tiene derecho a algo que le corresponde, entonces es justo dárselo. 
Si alguien da más que aquello que en justicia corresponde al otro, enton-
ces recién se hablaría de caridad. Mientras la justicia se refiere a dar lo 
que es del otro, la caridad es dar lo que es propio. San Alberto Hurtado 
se refería así en el contexto de las relaciones laborales170. 

Sin embargo, el problema surge cuando una sociedad reconoce que 
alguien tiene derecho a algo, como educación y salud, pero no está claro 
de quién es el deber de proveerlo. Es por eso que la preocupación por al-
canzar situaciones de justicia involucra también, típicamente, la acción 
de los gobiernos y otros actores sociales.

Para terminar esta sección, sería interesante saber qué opinaría San 
Alberto de una donación donde el que recibe tiene el derecho a ella, pero 
donde el donante no es el principal responsable de proveerla. A modo 
de ejemplo, cuándo una persona, ante una enfermedad de otra persona, 
que no está cubierta por los planes de salud, provee los fondos para su 
tratamiento, ¿se trata de justicia o de caridad? Posiblemente, San Alberto 
nos diría que se trata de una buena obra, donde se hizo justicia a través 
de la caridad.

9.	C onclusión

La preocupación por el problema de la redistribución lleva a Sen a 
poner en cuestión la prioridad tajante que Rawls establecía del primer 
principio de justicia. Se pregunta: “¿Por qué cualquier violación de la 
libertad, por significativa que sea, tiene que ser invariablemente conside-
rada como más grave para una persona o una sociedad que el sufrimien-
to del hambre, las epidemias y otras calamidades? […]”.

Tenemos que distinguir entre dar cierta prioridad a la libertad y la 
exigencia “extremista” de conceder una prioridad lexicográfica a la liber-
tad, de suerte que consideremos que la menor ganancia de libertad –no 

170	  Cfr. Alberto Hurtado, Humanismo Social, ed. por Samuel Fernández (Santiago: 
Ediciones Universidad Católica, 2013), Cap. V.



100 Gonzalo Edwards

importa cuán pequeña– es razón suficiente para hacer sacrificios enor-
mes en otros bienes de una buena vida”171.

Asimismo, se critica la prioridad lexicográfica que Rawls da, dentro 
de la distribución, a mejorar la situación del peor posicionado.

Finalmente, Sen critica a Rawls en su manera de concebir la justi-
cia. Sen intenta responder, seria y objetivamente, a lo siguiente: ¿Qué 
podemos hacer para que las sociedades sean más justas?, en lugar de 
preguntarse ¿cómo es una sociedad perfectamente justa? Se pregunta, 
¿cómo podemos arribar a consensos que hagan que la justicia se torne 
real y visible, y no ideal o superflua? La teoría ayuda, pero ayuda más la 
práctica, sentenciaría Sen172.

Esta es, a modo de conclusión, la crítica principal y central de Amar-
tya Sen a John Rawls y su Teoría de la Justicia. 

171	  Sen, La Idea de Justicia, 330.
172	  Ver Heber Joel Joel Campos, «La justicia posible: comentario sobre The Idea 

of Justice de Amartya Sen», Revista de economía institucional 13, n.° 24 (2011): 
459-464.



101

“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”.
Un diálogo entre la Teoría de las Capacidades y la Constitución 

Gaudium et Spes

Claudia Leal

1 Introducción

En estas páginas nos interesa poner de manifiesto los particulares 
matices que la idea de justicia social posee en dos fuentes, una filosófica 
y una teológica, ambas con una presencia significativa en el debate con-
temporáneo. En efecto, en el caso del enfoque de las capacidades, basta 
observar el desarrollo de la discusión académica de los últimos años para 
constatar que la cantidad de publicaciones, congresos, tesis y artículos 
que de ella se ocupan, aumenta cada día173. La Gaudium et Spes (GS), 
por su parte, a cincuenta años de su promulgación, continúa siendo 
una constitución discutida, capaz de suscitar ricas polémicas en torno 
a variados temas, tanto al interior de la comunidad creyente como en 
el diálogo con otros credos y disciplinas científicas. No es aventurado 
pensar que la Constitución Pastoral de Concilio es por antonomasia 
la puerta de entrada al diálogo entre magisterio y las ciencias sociales. 
Indiscutiblemente, mucho de esto se debe a que estamos de frente a una 
teoría y a un documento del magisterio ‘complejos’; es decir, ninguno de 
ellos puede ser simplemente clasificado o caracterizado, porque compar-
ten la comprensión de la vida humana como una realidad inabarcable 

173	  Dos publicaciones recientes que pueden ser especialmente interesantes aquí son: 
Cody R. DeHaan, Tadashi Hirai y Richard M. Ryan, «Nussbaum’s Capabilities 
and Self-Determination Theory’s Basic Psychological Needs: Relating Some Fun-
damentals of Human Wellness», Journal of Happiness Studies 17,  n.° 5 (2015): 
2037-2049. Tamayo León, Fernando Dorian y Miller González, «Breve aproxima-
ción a la Pobreza Multidimensional a partir del enfoque de capacidades de Amartya 
Sen», Munich Personal RePEc Archive (MPRA), n.° 76987, (2017), https://mpra.
ub.uni-muenchen.de/76987/1/MPRA_paper_76987.pdf.



102 Claudia Leal

y variada, llena de aspectos que no pueden ignorarse cuando se piensa 
en el bien de las personas. En definitiva se trata, en ambos casos, de una 
reflexión consciente de la hondura y complejidad de la experiencia ética. 
Ambas, la teoría de las capacidades y la GS, suscitan incluso visiones e 
interpretaciones encontradas174. 

Deseamos reflexionar sobre ciertas áreas de la ética social que, tanto 
para la GS como para la teoría de las capacidades (TC), constituyen pre-
ocupaciones ‘no negociables’, es decir, no pueden estar ausentes de un 
discurso serio acerca de la justicia pública, porque ellas están a la base de 
una vida auténticamente humana. La selección de los temas, así como la 
exclusión de otros, puede resultar arbitraria al lector y, en cierto sentido 
ciertamente lo es, dado que las alternativas posibles son vastas. Las razo-
nes que sustentan dicha selección tienen que ver, en primer lugar, con 
que los temas que estudiaremos son lo suficientemente amplios como 
para hacer posible un razonamiento con aspiraciones de universalidad; 
por otra parte, considero que se trata de materias acerca de las cuales la 
teología moral tiene, y tendrá siempre, el deber de hacerse parte en la 
reflexión175. En cada caso, esbozaré propuestas de ética pública que na-
cen del encuentro de las fuentes estudiadas, así como también desafíos y 
tareas que cada una impone a la otra.

¿Cuál es la relevancia del intento de llevar a cabo un ejercicio de esta 
naturaleza? Baste por ahora señalar brevemente dos aspectos; el primero 
de carácter metodológico, dice relación con la necesidad de ejercitarnos 
seria y diligentemente en las metodologías del diálogo interdisciplinar. 
El segundo aspecto se relaciona, en cambio, con la riqueza de las 

174	 Cfr. Fredy Parra Carrasco y Patricio Miranda Rebeco, Pensamiento Social de la 
Iglesia y Ciencias Sociales: horizontes teológicos para un diálogo, Anales de la Facultad 
de Teología 56 (Santiago: Pontificia Universidad Católica de Chile, 2006). En este 
volumen los autores procuran resolver los problemas epistemológicos del diálogo 
entre la Doctrina Social de la Iglesia y las Ciencias Sociales, con especial referencia 
a las actuales teorías sociológicas de carácter ‘sistémico’, es decir, aquellas que subes-
timan la relevancia de la elección moral en las dinámicas sociales, las que tenderían 
a funcionar por sí mismas, independientemente de las decisiones de los individuos 
singulares.

175	 Siguiendo estos criterios, no discutiremos en esta sede temas de grande relevan-
cia actual, que pueden y deben ser estudiados por la teología moral social, como 
por ejemplo: el problema ecológico, la ética del diálogo inter-religioso, los agudos 
problemas bioéticos y las preguntas morales relativas a nuestra relación con los 
animales no humanos, entre otros.



103“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

fuentes en estudio; cada una de ellas está impulsada por una búsqueda, 
auténtica y gratuita, de hacer de este un mundo más justo y más digno. 
Ambos aspectos forman parte del camino que, como comunidad moral, 
debemos realizar para responder la pregunta que no podemos soslayar: 
¿Cómo debemos vivir?176.

2. El desafío antropológico 

Nuestro objetivo central es realizar un discurso interdisciplinar sobre 
la justicia social, en base a la teoría de las capacidades y a la Constitución 
Gaudium et Spes; ¿cómo se relaciona dicho objetivo con la preocupación 
antropológica? Aparentemente no se trata de una cuestión decisiva, ni es 
un tema predominante en el debate público, sin embargo, en las fuen-
tes que hemos estudiado es una interrogante que se repite persistente 
y constantemente. Las implicancias que puede tener el hacernos esta 
pregunta son múltiples; una especialmente importante es que al dar-
nos cuenta, como comunidad eclesial, de que no somos impermeables 
a la evolución de las ideas filosóficas y que, por el contrario, ellas están 
presentes en nuestro pensamiento y en nuestra praxis, comprenderemos 
mejor una de las grandes intuiciones de la GS sobre la ética social, es 
decir, que transformando la iglesia transformamos el mundo.

2.1. Un nuevo pacto social

La propuesta de la TC, en la versión de Martha Nussbaum, no es 
desechar lisa y llanamente el contractualismo y, por el contrario, su valo-
ración de Rawls es enfáticamente positiva, sino la de corregir sus errores 
e inexactitudes177. De este modo, para delinear una idea de contrato 
social que sea coherente con la TC, ella nos propone, fundamentalmen-
te, reelaborar la clásica noción de las partes del contrato como seres libres, 

176	  Estos temas han sido abordados también en: Claudia Leal, «La noción de justicia 
en Martha Nussbaum», Moralia 35 (2012): 407- 434; Claudia Leal, «La noción de 
Justicia Social en la Gaudium et Spes», Teología y Vida 54 (2013): 181-204.

177	  Cfr. Martha Nussbaum, Le nuove frontiere della giustizia (Bologna: Il Mulino, 
2007), 26: “…il mio approccio converge in larga misura con un tipo diverso di 
contrattualismo, basato interamente sulle concezioni etiche kantiane senza l’idea 
di vantaggio reciproco”.



104 Claudia Leal

iguales e independientes, y reconocer las limitaciones que de dicha definición 
se derivan incluso en sus versiones mejoradas.

En efecto, de la misma manera que en las teorías tradicionales del 
contrato social las mujeres y las personas minusválidas no forman parte 
del contrato, o solo pueden hacerlo como integrantes ‘pasivos’ del mis-
mo, las modernas teorías contractualistas se ven en dificultad a la hora 
de integrar, como plenamente iguales, ciertos sectores de la ciudadanía 
(inmigrantes, minusválidos, mujeres, minorías sexuales)178. Evidente-
mente, el desafío es de carácter eminentemente antropológico, y dice 
relación con la manera en que hemos comprendido, y en que queremos 
comprender, la libertad, la igualdad y la independencia que están a la 
base de nuestras instituciones estatales. El enfoque de las capacidades y 
la GS poseen, cada una con matices propios, una idea bastante más rea-
lista de las características originarias que el contrato social atribuye a los 
seres humanos. Se diría que estas fuentes son capaces de mirar auténti-
camente la experiencia de los hombres y mujeres, para luego explicar en 
qué sentido y medida puede decirse coherentemente que somos ‘libres, 
iguales e independientes’. En los siguientes parágrafos, sin abordar pre-
cisamente estos conceptos, podremos encontrar las ideas sugeridas por 
nuestras fuentes.

Puede ser de gran ayuda constatar que los procesos de construcción y 
definición de identidad son más públicos de lo que normalmente supo-
nemos, y nuestros documentos son contestes al afirmarlo.

La teología moral ha incorporado fuertemente durante las últimas 
décadas los aportes de las filosofías de la alteridad179, pero las proyeccio-
nes de dichas intuiciones al campo social son difíciles y problemáticas 
y, en general, tienden a fijarse en el contexto de las relaciones yo-tú, sin 
tocar realmente el espacio donde los terceros anónimos son una voz ética 
que reclama la conciencia del individuo y, más importante aún, donde 

178	 Cfr. ibíd., 79-80: “Como bien concluye Hume, nosotros no tenemos necesidad de 
hacer partícipes del contrato a seres más débiles, a los cuales podemos dominar. 
En este caso el deber moral acaba en el hecho de tratarlos gentilmente. Si este es 
el punto de partida, con dificultad Rawls podría pensar los problemas de justicia 
que tienen que ver con las personas minusválidas, las relaciones entre naciones, o 
con los animales no humanos”, Véase también su análisis de la distinción kantiana 
entre ciudadanos “activos” y “pasivos”, en ibíd., 70.

179	 Emmanuel Mounier, Emmanuel Levinas, Martin Buber, entre otros.



105“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

estamos llamados a sentirnos integrantes responsables de una comuni-
dad que tiene un papel fundamental en la definición de nuestra propia 
identidad. Algunas propuestas que, quizás, podrían ayudarnos a conti-
nuar esta búsqueda vienen de autoras como Arendt y Weil180, que llevan 
la investigación ético-filosófica al terreno de los regímenes políticos, las 
clases sociales, las dinámicas de opresión y liberación. Y, desde luego, 
muchas sugerencias pueden nacer desde la teoría de las capacidades181.

3. Un método que nos permita hacer ética social “a la luz del evange-
lio y de la experiencia humana” (GS, 46)

La credibilidad del pensar moral está indisolublemente unida a la 
experiencia de individuos y sociedades inmersos en historias y culturas 
concretas182. Lógicamente, en el ámbito teológico católico la radicalidad 
de esta demanda de coherencia se ve aumentada; es seguramente en la 
cosmovisión judeocristiana donde encontramos los argumentos más ar-
ticulados sobre la historia como espacio de Revelación, y en la tradición 
cristiana con más fuerza que en cualquier otro credo, Dios salva en la 
historia; la teología moral es testimonio de ello183.

Al mismo tiempo, tenemos que hacernos cargo de que el nacimiento 
de la teología moral no está señalado por una clara y pacífica delimita-
ción de las restantes disciplinas teológicas184, y que el desarrollo de un 

180	 Cfr. entre otros, Hannah Arendt, The Human Condition (Chicago: University of 
Chicago Press, 1958). Simone Weil, Réflexions sur les causes de la liberté et de l’op-
pression sociale (Paris: Gallimard, 1955).

181	  Cfr. el artículo de Rodrigo López en este mismo volumen.
182	 Cfr. ibíd., 135-136: “El saber moral se convalida únicamente en las situaciones 

reales, allí donde tiene aplicación completa e inmediata, siguiendo la ‘mediación 
hermenéutica de la prudencia’ (Capone). En la moral no se trata nunca de un saber 
en general, es siempre algo concreto y circunstancial y supone esencialmente la 
eficacia histórica”.

183	  Cfr. ibíd., 123: “[…] ha habido diversas maneras de concebir la teología moral, 
pero todas, de una manera más o menos sincera, han consistido en abrazar la causa 
del tiempo histórico por razón de los valores. La teología moral es esencialmente 
autointerpelación del hombre desde el seno de su historia. Desarrolla dentro de ella 
la función de Sócrates en la polis griega: una función crítica por la que, al mismo 
tiempo, adhiere a la sociedad histórica y la niega”.

184	 Cfr. Giuseppe Angelini, «Il sensus fidelium in materia morale», Teologia 32 (2007): 
56-70, aquí 58: “Il profilo teorico della nuova disciplina, in primissima batuta 



106 Claudia Leal

método propio ha sido un camino largo y duro, muchas veces acelerado 
por los acontecimientos y contingencias del momento, y del cual resta 
un importante trecho que recorrer.

El Concilio Vaticano II, tanto en el documento que aquí estudiamos, 
como en las demás consideraciones que lleva a cabo en torno a materias 
éticas, es consciente de que “la manera de entender la ‘practicidad’ del 
saber moral decide de la verdad del compromiso social de la moral y del 
grado del mismo compromiso”185, y por eso realiza una opción de carác-
ter metodológico que la GS resume afirmando una mirada de las reali-
dades del mundo “a la luz del Evangelio y de la experiencia humana”186. 

Podemos aseverar que la exigencia de una conexión entre los conte-
nidos de la fe y la realidad social fue llevada a cabo muchas veces con 
apuro, o en contextos no del todo favorables a una reflexión académica, 
lo que le ha impedido a menudo estar al paso de las profundas trans-
formaciones sociales e ideológicas, de las que el siglo XX fue testigo187. 

En este contexto, tenemos que el Concilio Vaticano II en general, y la 
GS en particular, contribuyen en manera extraordinaria a la teología 
proporcionándole una clave fundamental de su método, pero al mis-
mo tiempo suscitan aporías sobre el cómo ponerlo en práctica, sobre el 
cómo formular un método donde la experiencia de los seres humanos 
‘comunes’ constituye una nota relevante en la formulación de las verda-
des morales188. Tenemos necesidad de una antropología más adecuada y 

nominata como cursus casuum conscientiae e in fretta ribattezzata come theologia 
moralis, appare in ogni caso decisamente basso”. Es ilustrativo el análisis que en 
este artículo realiza el autor sobre el nacimiento de la teología moral al interior de 
las demás disciplinas teológicas.

185	  Julio de la Torre, «La moral social en la enseñanza de la Academia Alfonsiana», 
Studia Moralia 20 (1982), 124.

186	 Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano II: documentos completos (Santa Fe de Bogotá: 
San Pablo, 2000), 46.

187	  Cfr. Giuseppe Angelini, «Il sensus fidelium...», 58: “La decisa marginalità della 
theologia moralis rispetto alle questioni proposte dalle nuove forme del pensiero 
filosofico in tema di morale, rispettivamente proposte a livello più profondo dalle 
nuove forme della convivenza civile, dispone lo sfondo per il carattere alquanto 
convulso e approssimativo, che assumerà l’“aggiornamento” della teologia morale 
nel periodo successivo al Vaticano II”. 

188	  Cfr. William McDonough, «‘New terrain’ and a ‘stumbling stone’ in redemptorist 
contributions to Gaudium et Spes: on relating and juxtaposing truth’s formula-
tion and its experience», Studia Moralia 35 (1997), 11: “I claim here that the 
Redemptorist influence on Gaudium et Spes also contributed, in that document’s 



107“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

coherente a la base de la ética pública, porque la ‘experiencia humana’ 
de la cual queremos hacer un dato metodológico de la moral social es, 
precisamente, la de las personas que aquella reflexión describe.	

4.	 Ética y política

¿Dónde podemos ubicar el vínculo entre la iglesia y la comunidad 
política? Según nuestro documento: “La comunidad política y la Iglesia 
son independientes y autónomas, cada una en su propio terreno. Ambas, 
sin embargo, aunque por diverso título, están al servicio de la vocación 
personal y social del hombre”189. Es en razón de ese fin que la moral so-
cial toma parte en los debates políticos, en la medida que ellos influyen 
y moldean la vocación personal y social de los seres humanos; revisemos 
entonces algunas nociones de origen político importantes en el campo 
de la teología moral social.

4.1. Política y teología moral

Cuando nos adentramos en el campo de la moral social es ineludible 
entrar también en el campo de lo político que, aun pudiendo ser com-
prendido de muchas maneras, es un factor de suma relevancia en la vida 
de los seres humanos; en efecto, de las decisiones políticas de los estados 
nacionales depende, en buena medida, que las personas puedan adquirir 
y poner en funcionamiento las capacidades humanas, y tanto los autores 
de la teoría como el magisterio social de la iglesia son bien conscientes 
de ello190.

post-history, to a methodological difficulty in Catholic moral theology. While the 
Redemptorist pastoral approach insisted on the importance of the experience of 
truth by ordinary human beings, it was less successful in showing how this lived 
experience of truth affects truth’s formulation. In a word, that methodological ap-
proach juxtaposed more than related its ‘pastoral’ and its ‘moral’ concerns. It in-
sisted that the experience of human beings is significant for Catholic accounts of 
moral truth without showing how this is so”.

189	 Gaudium et Spes, 76.
190	  Todas las encíclicas sociales incluyen una reflexión acerca del poder político, de 

los deberes de las autoridades gubernamentales e internacionales, y un llamado a 
la responsabilidad como principio del quehacer público. De esta tradición emerge 
una doctrina clara y unánime, que enfatiza el hecho que las decisiones políticas no 



108 Claudia Leal

Una vez hecha esta constatación vale la pena preguntarnos por las 
claves que emergen desde las fuentes estudiadas acerca de la relación 
entre ética y política, siempre con el horizonte de un desarrollo en la 
teología moral.

Si la política es tan relevante en la vida de las personas, ella se cons-
tituye como uno de los ámbitos en los que la teología tiene una palabra 
que decir, punto sobre el cual la doctrina social de la iglesia y la teología 
moral son unánimes: 

“la secularización ha, definitivamente, establecido la distinción entre 
ambas (las esferas política y religiosa), pero al mismo tiempo estable-
ce la necesidad de la colaboración entre ambas, en razón de intereses 
diferenciados, que pueden ser mejor perseguidos o tutelados en la 
forma de un acuerdo común”191. 

La iglesia, entonces, reclama su derecho a ‘enseñar su doctrina social’, 
‘incluso sobre materias referentes al orden político, cuando lo exigen los 
derechos fundamentales de la persona o la salvación de las almas’192.

La historia nos muestra que lo político no siempre tuvo igual rele-
vancia en el pensamiento ético religioso193 y nos ofrece diversas acentua-
ciones y modelos de interacción entre las ciencias teológica y política, 
variantes más o menos adecuadas según el contexto donde ellas nacieron 
y ofrecieron una alternativa a los protagonistas de la relación. La doctri-
na moral de la iglesia católica no se caracterizó en el pasado por una gran 
apertura a los emblemas políticos de la modernidad; a las declaraciones 
de derechos, a la democracia, y su historia se empapa también de luces y 
sombras que requieren análisis e interpretación194.

son neutrales desde el punto de vista ético y representan opciones más o menos 
deliberadas que estimulan o reprimen determinadas conductas morales.

191	  Giannino Pianna, «Cristianesimo come ‘religione civile’», Aggiornamenti Sociali 3 
(2006), 226.

192	 Cfr. Gaudium et Spes, 76.
193	  Cfr. De la Torre, «La moral social…», 129: “…en la episteme tomista… lo po-

lítico tiene una importancia irrelevante. Sobre todo, si se compara con el papel 
fundamental que para la Etica a Nicómaco y para la Política de Aristóteles, tenía el 
cuadro político… la moral dejó de subordinarse a la política, para subordinarse a la 
metafísica”. 

194	  Cfr. la crítica e interesante reflexión sobre la democracia llevada a cabo en Gre-
gory Baum, «La iglesia: a favor y en contra de la democracia», Concilium 322 
(2007), 559: “La neutralidad como valor fundamental para la teoría liberal de la 



109“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

4.2. La necesidad de una justicia global

Habiendo contextualizado el interés de la teología moral en la esfera 
política, dirijamos nuestra mirada a un argumento cuyo relieve es des-
tacado por la TC y por la GS en la esfera política de la justicia social: la 
necesidad de una justicia global.

Al interior de la teoría de las capacidades la misión de la política 
es bien precisa, ella consiste en: “tratar a cada uno como un fin, como 
fuente de participación activa y digno por sí mismo, con sus propios pla-
nes para realizar y su propia vida para vivir, mereciendo por tanto todo 
el apoyo necesario para su igualdad de oportunidades para constituirse 
en agente de ese modo”195. La GS, de parte suya, dedica un entero capí-
tulo a la dimensión política de la vida humana, parágrafos donde la nota 
fundamental es el bien común como objetivo último de ella196.

Entre los aspectos políticos que la ética pública necesita profundizar 
en nuestros días es de notar, por su resonancia y continua presencia en 
la discusión, la necesidad de una justicia global. Al parecer, la teoría de 
los derechos del hombre no puede descansar sobre la base de los estados 
nacionales197 (y definitivamente tampoco la teoría de las capacidades). 
Si esto es así, necesitamos de una nueva base que nos permita impulsar 
y proteger la vida humana; algunos ven como una posibilidad la idea de 
‘humanidad’, sin darnos una noción clara de lo que ella significa. 

democracia explica por qué la condenaron los papas en el pasado. En ella la ética 
depende de la decisión de la mayoría. Sin embargo, ¿qué ocurre cuando la mayoría 
decide marginar u oprimir a una minoría menospreciada, a un pueblo aborigen o 
colonizado? No hubo razón utilitarista alguna que convenciera a los americanos a 
extender los derechos humanos a la población negra después de la revolución. En 
el siglo XIX, Francia y Gran Bretaña, las grandes democracias europeas, eran las 
máximas potencias coloniales que humillaban a las poblaciones conquistadas”.

195	 Martha Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano (Barcelona: Herder, 2002), 
96-97.

196	 Cfr. Gaudium et Spes, 73.
197	 Cfr. Agustín González Gallego, «El olvido de los derechos del hombre», Convivium 

21 (2008), 83-98, 83-84. El autor nos muestra como teóricamente “[n]ingún otro 
título debe ser necesario, más que la posesión de la vida, el nacimiento, para con-
vertirse en sujeto de derechos, que son proclamados como ‘derechos del hombre’”, 
presupuesto que a todas luces no funciona prácticamente ni siquiera en sus niveles 
más mínimos.



110 Claudia Leal

“Cuando a lo largo y ancho del planeta la gente se agita para exigir 
más justicia global, y subrayo el término comparativo ‘más’, no está re-
clamando algún tipo de ‘humanitarismo mínimo’. Ni se moviliza en 
favor de una sociedad mundial ‘perfectamente justa’, sino tan solo por la 
supresión de algunos arreglos escandalosamente injustos y por el avance 
de la justicia global”198.

La constitución GS señaló, justamente, la necesidad de una “autori-
dad pública universal reconocida por todos, con poder eficaz para ga-
rantizar la seguridad, el cumplimiento de la justicia y el respeto de los 
derechos”199, y el consenso de la comunidad internacional en relación a 
esta idea crece cada día, lamentablemente no solo desde una convicción 
moral de justicia, sino desde la constatación de la incapacidad de la co-
munidad de estados nacionales para garantizar la solución pacífica de los 
conflictos nacidos al interior de ella, y mucho menos la paz mundial200.

198	 Amartya Sen, La idea de justicia (Buenos Aires: Taurus, 2014), 56-58.
199	 Gaudium et Spes, 82. Se trata de un argumento que retoma: Papa Benedicto XVI, 

Caritas in veritate (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2009), n.° 67, citando la 
encíciclica Pacem in terris, n.° 293 del papa Juan XXIII.

200	 A propósito de estas consideraciones, y a modo de paréntesis en nuestra reflexión, 
merece atención el debate que se ha venido desarrollando en los últimos años a 
partir de la tesis de Samuel Huntington sobre el ‘confronto de civilizaciones’, Cfr. 
Samuel Huntington, El choque de civilizaciones (Barcelona: Paidós, 1997). Las azar-
dadas afirmaciones de Huntington han dado lugar a una interesante argumenta-
ción que tiene como objetivo fundamentar la idea de una sola comunidad huma-
na que, aunadamente, debe dar una respuesta a los grandes problemas éticos de 
nuestro tiempo. En este sentido, es de notar la argumentación que nuestra autora 
expone en el último de sus trabajos editado en lengua inglesa, dedicado a la India: 
“I argue that the real clash is not a civilizational one between ‘Islam’ and ‘the West’, 
but instead a clash within virtually all modern nations – between people who are 
prepared to live with others who are different, on terms of equal respect, and those 
who seek the protection of homogeneity, achieved through the domination of a 
single religious and ethnic tradition”, en: Martha Nussbaum, The clash within; de-
mocracy, religious violence, and India’s future (New Delhi: Permanent Black, 2007), 
IX. En esta dirección está también la reflexión de Peter Singer en torno a las ur-
gencias que enfrentamos como especie humana. Una de ellas, la de instituir un 
tribunal internacional de justicia capaz de garantizar eficientemente los derechos 
de las personas; cfr. Peter Singer, One World: L’etica della globalizzazione (Torino: 
Einaudi, 2003), capítulos IV y V.



111“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

La propuesta del enfoque de las capacidades no consiste en reempla-
zar los derechos con aquellas201, sino de complementar ambos lenguajes 
con el objetivo de asegurar eficientemente las bases sociales del bien que 
se desea proteger202.

Es necesario que las ciencias políticas revisen los presupuestos con-
tractualistas que en los últimos siglos han estado a la base de los princi-
pios constitucionales de los estados203, de manera que también al interno 
de las relaciones entre ellos se ponga en discusión el presupuesto ilusorio 
de autonomía y competencia, y no sea la ventaja recíproca el criterio de 
mayor peso en las decisiones que inciden en las vidas de millones de se-
res humanos; el aporte del enfoque de las capacidades puede ser decisivo 
para esta reflexión204.

Ante todo, se impone la urgencia de sumar al unánime consenso en 
torno a las declaraciones de derechos un esfuerzo más serio de compro-
miso con las obligaciones que de ellos se derivan, para lo cual la lista de 
las capacidades fundamentales puede ofrecer ventajas funcionales: 

201	 Es de notar la apasionada réplica de Sen a las acusaciones de etnocentrismo hechas 
a la Declaración de Derechos Humanos, en: Amartya Sen, Globalizzazione e libertà 
(Milano: Arnoldo Mondadori, 2002), 77-78.

202	  Cfr. Nussbaum, Le nuove frontiere della giustizia, 11: “Secondo il mio punto di vista, 
l’approccio delle capacità è un tipo di approccio dei diritti umani; tuttavia le teorie 
dei diritti variano grandemente fra loro. Alcune si concentrano sull’idea della libertà 
negativa, che io respingo sia perché insufficiente, sia perché incoerente (tutte le capa-
cità necessitano di interventi governativi attivi per essere realizzati). Inoltre incorag-
gio il rifiuto della netta separazione fra ‘diritti di prima generazione’ (diritti politici e 
civili) e ‘diritti di seconda generazione’ (diritti economici e sociali)”.

203	  Cfr. Nussbaum, Le nuove frontiere della giustizia, 12: “…uno dei punti deboli delle teorie 
del contratto sociale, che concepiscono la nazione come unità di base della giustizia, e 
considerano gli accordi internazionali come negoziazioni di secondo livello fra nazioni”.

204	  Cfr. ibíd., 106: “L’approccio nega che i principi di giustizia debbano assicurare un 
vantaggio reciproco… La giustizia riguarda la giustizia, e la giustizia è un valore 
che gli esseri umani amano e perseguono. È sempre molto gratificante mostrare 
che la giustizia è compatibile con il vantaggio reciproco, ma l’argomento sui prin-
cipi politici non dovrebbe basarsi su questa speranza”; ver también ibíd.., 21: “Las 
teorías de la justicia social deberían ser abstractas o tener, como se dice, un poder 
de carácter general y teórico que las ponga en grado de extenderse más allá de los 
conflictos políticos de su tiempo, si bien tienen su origen en dichos conflictos[...] 
Por otro lado, las teorías de la justicia social deben también ser sensibles al mundo 
y a sus problemas más urgentes, más aun, deben mostrarse abiertas al cambio en sus 
formulaciones y estructuras para responder a problemas nuevos o a aquellos viejos 
que fueron negligentemente ignorados”.



112 Claudia Leal

“si comenzamos por considerar las capacidades humanas como ob-
jetivos, y más aun, como derechos humanos fundamentales, que en 
cualquier caso deben ser realizados en un orden mundial decente, 
tendremos un claro punto de referencia en relación a la discusión 
sobre como distribuir las obligaciones correspondientes”205.

Muchos de los aportes propuestos en este volumen, junto con poner 
de relieve la necesidad de una visión multidimensional de los problemas 
de justicia, contienen de manera más o menos explícita la considera-
ción de la necesidad de órganos de justicia supranacionales, que no solo 
juzguen sino que también aborden la tarea de construir la comunidad 
política más allá de las fronteras nacionales.

4.3. La necesidad de una visión normativa

Si bien en algunos contextos se oyen alarmas y advertencias sobre el 
relativismo imperante, es de notar que las teorías de la justicia más rele-
vantes en occidente están lejos de haberse convertido siquiera en simpa-
tizantes de las posturas relativistas. Es cierto que el diálogo intercultural 
y la globalización nos obligan a adoptar muchas veces perspectivas situa-
das y atentas al contexto, pero la necesidad de una visión normativa con 
pretensiones de universalidad no ha perdido ni un ápice de su vigencia. 
El bien que mediante este razonamiento se intenta proteger es uno de 
los más amados por parte de la tradición liberal: 

“nos desagrada el paternalismo […] porque hay otra cosa que nos 
agrada, a saber, la libertad de cada persona para elegir por sí mis-
ma en cuestiones fundamentales. Es totalmente coherente rechazar 
ciertas formas de paternalismo mientras se apoya otras que subrayan 
estos valores centrales sobre una base igualitaria”206.

La contraparte de un auténtico respeto por la pluralidad cultural, 
religiosa, y de cualquier otra especie, es la necesidad de una concepción 
normativa que nos diga que hacer con lo que encontramos mediante un 
estudio comparativo207. 

205	 Ibíd., 13.
206	 Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 90.
207	 Cfr. ibíd.., 33: “según mi propia perspectiva, la visión de las capacidades centrales 

brinda una necesaria concentración para la planificación política, no ofreciendo 
una descripción completa del bien o del florecimiento humano sino una visión 
política, especificando ciertas capacidades, libertades y oportunidades que tienen 
valor en cualquier plan de vida que puedan elegir alternativamente los ciudadanos”. 



113“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

5.	 La familia como institución pública

¿Por qué hablar aquí de un argumento tan específico? Espero que la 
argumentación sucesiva podrá mostrar que dicho carácter es efectivamente 
aparente, porque hablar de la familia nos permitirá tocar otros temas, como 
las relaciones de género, la identidad laical y el principio de cada persona 
como fin, cada uno de ellos fundamental en la noción de justicia social 
de nuestros documentos. De este modo, además, acentuaremos explícita 
e implícitamente la necesidad de revisar, y ampliar, la noción de familia al 
interior de la teología moral.

Es estimulante, por otra parte, contar con recursos filosóficos y teo-
lógicos armónicos, en base a los cuales hacer ciertas propuestas de ética 
pública sobre la familia como institución, un tema que habitualmente 
constituye un punto de desencuentro entre la ética religiosa y la ética civil.

5.1. Familia y “naturaleza”

El punto de conflicto más evidente entre la visión de familia sobre 
la cual se desarrolla la teoría de las capacidades y aquella que emerge de 
los textos magisteriales, es que en la primera la idea de naturaleza no 
es importante, no tiene mucho que decir ni que aportar, y es casi un 
obstáculo en la medida que históricamente ha servido para perpetuar 
esquemas de opresión, más que nada culturales, bajo ciertos presupues-
tos metafísicos208. En este sentido, Nussbaum representa una posición 
aparentemente contrastante con la de GS209.

208	 De acuerdo a la exposición de Nussbaum, los defectos de los enfoques políticos de 
la familia, tanto liberales como no liberales, han sido los siguientes: que existe por 
naturaleza, que es una institución privada, y que el rol de la mujer en ella es dictado 
por la naturaleza. Cfr. Martha Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 332. 
Véase también el análisis de las cuatro comprensiones, a su juicio, más comunes de 
“naturaleza”, y su aplicación a la familia, en ibíd., 334 y ss. Para nuestra autora, son 
evidentes las ventajas de renunciar a una idea naturalística de la familia: “Se proce-
diamo in questo modo, e riconosciamo che nessun gruppo esiste ‘per Natura’ […] 
allora la questione si trasforma in quella di decidere quali forme di intervento statale, 
e quali forme di privilegio accordate a certi gruppi, meglio proteggeranno le liberta e 
le opportunità di donne e bambini entro le limiti stabiliti dalla esigenza di protegge-
re la liberta di associazione degli adulti e le altre liberta fondamentali”, en: Martha 
Nussbaum, Giustizia Sociale e Dignità Umana (Bologna: Mulino, 2002), 128-129.

209	 Uso la expresión ‘aparentemente’ porque si bien no podemos afirmar que la GS 
cancele la doctrina magisterial que la precede, en ella encontramos buenas bases 
para un diálogo sobre este argumento, basándonos en su aproximación fenomeno-
lógica: “Es notable el acento puesto una vez más en la dignidad de la persona hu-
mana y en su naturaleza social, dos puntos que se apoyan claramente en lo que ya 



114 Claudia Leal

Sin embargo, al mismo tiempo, encontramos un punto de acuerdo 
importantísimo entre ambas perspectivas; se trata del énfasis que ellas 
hacen afirmando la familia como una institución que pertenece al ámbito 
público de la ética. Si bien haciendo uso de argumentaciones con matices 
contrastantes, tanto en la GS como en la TC, la familia no es un asunto 
privado relacionado solamente con las esferas afectiva y emocional, algo 
que cada individuo puede vivir y administrar como mejor le parezca, 
muy por el contrario, precisamente por el carácter decisivo que la fami-
lia tiene en la historia de los seres humanos, porque de ella depende en 
buena parte la adquisición y el uso de las capacidades de las que nuestra 
autora habla210, se trata de una institución acerca de la cual el estado, 
los organismos públicos y las instituciones religiosas no pueden dejar de 
sentirse responsables211.

Como principio rector es posible sostener que “el Estado no debería 
intervenir en la conducta de los miembros de la familia sin un interés 
urgente, pero tal interés urgente proviene siempre de la protección de 
capacidades centrales, incluyendo, por supuesto, las capacidades indivi-
duales de elegir relaciones de amor y cuidado”212.

A partir de la comprensión de familia tanto de la TC como de la GS 
podemos aseverar, además, que cualquier intento de reflexión, por parte 

ha sido dicho en la primera parte. La frase sub luce Evangelii et humanae experientia 
fue discutida largamente. Mientras admito que la palabra ‘experiencia’, así como 
es usada en este artículo (46), necesita de una clarificación posterior, podemos 
notar sin dificultad un punto importante. El artículo no habla de la lex naturalis. 
Sostengo que se trata de un hecho absolutamente deliberado. GS conserva su co-
herencia tanto en su intento de hablar de la persona humana en términos dinámi-
cos e históricos, como en aquel de ver este lenguaje interpretado por la lumina a 
Christo manantia”, Raphael Gallagher, Una morale sociale “alla luce del Vangelo e 	
dell’esperienza umana” (GS 46), Dispensa per l’uso degli studenti del corso M440-
06B, Secondo Semestre, Academia Alfonsiana (2006/2007), 347.

210	 Para un análisis del “vastísimo” alcance del influjo de la familia sobre las capacida-
des, ver Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 325.

211	 Cfr. Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 345: “La familia, sin embargo, 
es producto del Estado en un sentido mucho más directo de aquel en que lo son 
esas otras organizaciones voluntarias. Porque, en realidad, no existe entidad alguna 
que sea ‘la familia’ y en la cual el Estado intervenga o deje de intervenir. La gente 
se asocia de muy diversas formas, vive en común, se ama, tiene hijos. A cuál de esas 
formas se ha de denominar familia es un asunto legal y político, nunca un asunto 
en que decidan simplemente las partes por sí mismas”. 

212	 Ibíd., 360.



115“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

de la teología moral, sobre la situación de la mujer, será más efectivo si 
es hecho en el contexto temático más amplio de la familia213. Parece esta 
una afirmación razonable, dado que históricamente la familia representa 
para las mujeres el ámbito donde han puesto el centro de su realización 
como seres humanos y, por otra parte, ha sido el lugar donde más abusos 
han sufrido. Esta realidad, la familia como fuente de sentido y de injus-
ticia, asumió matices diversos en el siglo XX, pero sigue siendo válida en 
la experiencia de la mayor parte de las mujeres del mundo.

5.2. Cada persona como un fin en sí mismo

Indudablemente, la iglesia católica puede promover el tipo de familia 
que ella considera más adecuado y coherente con los principios que ella 
proclama; sin embargo, es deseable también que ella abra los horizontes 
de su reflexión científica y pastoral de frente a los modelos de asociación 
jurídica que hoy existen para satisfacer las necesidades afiliativas de las 
minorías sexuales, así como a los modelos culturalmente diversos de fa-
milia. Es necesario, en definitiva, que sea capaz de albergar al interno de 
ella las búsquedas de sentido emprendidas por personas que no calzan en 
el esquema de lo que ella entiende como ‘familia’. La GS es profunda al 
reconocer, en primer lugar, que la familia debe estar al servicio de la ple-
nitud de cada uno de sus miembros y no al revés214, en coherencia con la 
influencia de la filosofía personalista y con la propuesta de Nussbaum: 
“El principio de las capacidades de cada persona tiene otra llamativa 
implicación. Se trata de que la familia en cuanto tal no tiene un deter-
minado rango moral en el núcleo de la concepción política. Consiste 
en personas que tienen un determinado rango moral”215. La tradición 

213	 Cfr. ibíd., 322: “...en muchos casos, el daño que las mujeres sufren en la familia 
asume una forma particular: la mujer es tratada no como un fin en sí mismo, sino 
como un agregado o un instrumento de las necesidades de los otros, como una 
mera reproductora, cocinera, fregadora, lugar de descarga sexual, cuidadora, más 
que como una fuente de capacidad para elegir y perseguir metas y como una fuente 
de dignidad en sí misma”. La GS, por su parte, reflexiona sobre los desequilibrios 
que la familia ha experimentado luego de la emancipación femenina, reconoce la 
legitimidad de las búsquedas que las mujeres han emprendido, y hace un llamado 
a todos los miembros de la familia a cooperar para el mutuo bien, cfr. Gaudium et 
Spes, 52.

214	 Cfr. Gaudium et Spes, 48. Ver también: Papa Francisco, Amoris Laetitia, Exhorta-
cion apostólica Postsinodal sobre el amor en la familia (Vaticano: Librería Editrice 
Vaticana, 2016), especialmente los números 76-79.

215	 Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 331.



116 Claudia Leal

liberal sugiere, entonces, que la familia no debiera ser considerada como 
un fin en sí mismo –ni moral ni políticamente– sino como el medio en 
el que por excelencia se despliegan las capacidades de los seres humanos.

La falta de una antropología adecuada adquiere en este caso carac-
terísticas particulares, y se une a aporías filosóficas que reclaman solu-
ción216. Como punto de partida acojamos la reflexión de Nussbaum, 
en el sentido que “pensar las necesidades afiliativas de cada persona, así 
como también las necesidades de cada persona de una gama completa de 
capacidades humanas, es la mejor manera de preguntar de qué modo la 
política pública podría modelar la familia y que otras afiliaciones tendría 
razones de apoyar”217.

5.3. Laicidad y pluralidad interna de la iglesia

Queriendo continuar nuestra reflexión sobre la justicia social, y de-
sarrollando el diálogo entre la teoría de las capacidades y la Gaudium et 
Spes, debemos hacer algunas consideraciones sobre un argumento que 
dada su importancia requiere de una cierta sistematicidad acotada al 
contexto eclesial; se trata de la identidad plural de las personas. Lo hace-
mos en el apartado que dedicamos a la institución de la familia, porque 
del mismo modo que sostenemos que la reflexión moral acerca de las 
mujeres es más útil y coherente cuando es hecha en dicha sede, afirma-
mos que es más justo y acorde a la realidad considerar a cada persona en 
el contexto de su grupo de pertenencia más cercano, que normalmente 
estará dado por su grupo familiar.

Hagamos presente entonces que uno de los fenómenos más intere-
santes de las últimas décadas es el hecho que, gracias a fenómenos como 
la globalización y el desarrollo de las comunicaciones, los individuos 
han podido multiplicar sus relaciones y vínculos de pertenencia, con el 

216	 Cfr. Giuseppe Angelini, «La legge naturale e il ripensamento della antropologia». En 
La legge naturale. I principi dell’umano e la molteplicità delle culture, ed. por Giu-
seppe Angelini, (Glossa: Milano 2007), 194: “La comprensione della legge natu-
rale che ricorre al modello naturalistico trova, prevedibilmente, le sue applicazione 
privilegiate in capitoli quali la morale sessuale e la cosiddetta morale della vita 
fisica. Nonostante la programmatica svolta in senso personalista, autorevolmente 
sanzionata dal Vaticano II, il modello di argomentazione al quale viene fatto ricor-
so quando si tratti di morale sessuale rimane profondamente segnato dal modello 
naturalistico quando si tratti di valutare la liceità o meno di singoli comportamenti 
materialmente definiti”.

217	 Nussbaum, Las mujeres y el desarrollo humano, 324.



117“A la luz del Evangelio y de la experiencia humana”

resultado de que las identidades singulares son cada día más complejas y 
plurales218. Este dato no es menor a la hora de pensar y proyectar la jus-
ticia social que deseamos, porque en la medida que sepamos para quien 
pensamos la justicia podremos identificar con mayor fidelidad las reales 
necesidades que esas personas tienen y, además, elegir correctamente 
los valores que queremos estimular, proteger e inhibir. Por último, más 
allá de estos argumentos, se trata de una cuestión de respeto, porque no 
podemos decidir a nombre de las personas cuáles de sus identidades son 
realmente significativas y cuáles no.

En el caso de la religión, esta realidad desemboca en la tarea de acom-
pañar la integración de la identidad (cristiana, en nuestro caso) con las 
demás identidades que coexisten en una misma persona y en una misma 
sociedad. Pero, con la misma intensidad, se trata paralelamente de una 
tarea ad intra, es decir, relativa a la identidad plural que la propia reli-
gión posee.

Esta necesidad toca el centro de la GS; que reconoce a los laicos una 
misión específica en el mundo, afirmación que requiere una explora-
ción por parte de la teología, dado que sus contenidos son todavía por 
aprehender. 

6.	C onclusión

Hemos profundizado cuatro temas fundamentales que emergieron a 
partir de la noción de justicia social en la TC y en la GS: en primer lugar, 
hicimos una revisión crítica de la antropología contractualista, poniendo 
en discusión los clásicos atributos de libertad, igualdad e independen-
cia que dichos enfoques atribuyen a los seres humanos, y concluyendo 

218	 Es habitual encontrar en los textos de Nussbaum y Sen ejemplos como el siguiente: 
“La misma persona puede ser de origen malese, de ascendencia india, ciudadana fran-
cesa, residente en los Estados Unidos, cristiana, socialista, mujer, poeta, vegetariana, 
diabética, antropóloga, profesora universitaria, antiabortista, bird watcher, astrológa 
y también una convencida de que creaturas alienígenas visitan regularmente la Tierra 
en vehículos colorados cantando alegres canciones”, en Sen, Globalizzazione e libertà, 
53. Más allá de cuanto podamos decir acerca de esta ecléctica dama, lo que queremos 
destacar es que “cada una de estas colectividades –y la persona en cuestión pertenece 
a todas– la provee de una particular identidad, de diversa importancia según el con-
texto”, y ninguna de estas identidades puede ser simplemente cancelada. 



118 Claudia Leal

a partir del análisis que dicha comprensión es del todo insuficiente y 
precaria.

En segundo lugar, abordamos la necesidad de pensar un método para 
la moral social, que ponga en marcha el desafío que el Concilio puso 
a las ciencias teológicas, es decir, incorporar la experiencia humana, la 
de los hombres y mujeres comunes, como un dato significativo para la 
reflexión. En dicho contexto, y procurando acotar el diagnóstico en un 
ejemplo discutido en nuestros días, reflexionamos sobre el lugar que 
pueden ocupar las emociones en la vida pública.

Continuamos en el tercer apartado temático, considerando algunas 
relaciones entre ética y política; destacando el rol que la teología moral 
tiene en dicho escenario y dos argumentos puntuales de la reflexión con-
temporánea que reclaman un discurso coherente por parte de las éticas 
civil y religiosa. 

Finalmente, y en razón de la importancia que nuestras fuentes atri-
buyen al particular, dedicamos una sección a la familia como institución 
pública. En cada caso, destacamos los notables aportes de las fuentes 
estudiadas, evidenciamos algunas de las aporías que, respectivamente, 
requieren un desarrollo ulterior y señalamos algunas propuestas de ética 
pública.

Podemos afirmar –a modo de conclusión– que la moral social cristia-
na debiera ser más exigente y propositiva; debiera ser más consciente de 
la antropología que subyace a su reflexión, y estimular y apoyar la crea-
ción de una espiritualidad laical que sea diversa de una mera adaptación 
del modelo contemplativo. 

La moral social cristiana debiera aportar elementos argumentativos 
sólidos que, a modo de ejemplo, permitan a los cristianos de la India 
resistirse a perpetuar la tradición de la dote, y a los de Latinoamérica 
exigir de sus políticos más transparencia y menos desigualdad.

En el Vaticano II, y en particular en la GS, hay elementos que favo-
recen una puesta en marcha de la reflexión. Las intuiciones del Concilio 
no siempre son claras, tal vez ni siquiera conscientes, poseen un aire que 
a veces dice más de profecía que de magisterio, pero tal vez precisamente 
por esta razón resultan el punto de partida correcto.



119

Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate219

Juan Carlos Scannone

El Papa Francisco, casi desde el inicio de su Pontificado, ha afirmado que 
desea una “Iglesia pobre para los pobres” (entre otros textos, Cfr. EG 198). 
Podemos suponer que está pensando, no en último lugar, en los pobres de 
América Latina, la cual, aunque no es el continente más pobre, es el más 
inequitativo. Y, según él mismo, “la inequidad es raíz de los males sociales” 
(EG 202).

Pues bien, estimo que la contribución de la encíclica Caritas in Veritate 
(CV), de Benedicto XVI, a la reforma radical de la actual economía globali-
zada, es uno de los aportes importantes que la Iglesia ha hecho recientemente 
a la causa de los pobres. Y que el presente Papa está continuando con sus ges-
tos y palabras. La Iglesia desea contribuir así a que la lógica del don permee 
y transforme las lógicas económicas del Estado y del mercado, articulándose 
con ellas, a fa fin de “humanizar la economía”, haciéndola más justa. Y, de 
ese modo, fomentar el desarrollo humano integral de los pueblos, en espe-
cial, de los pobres y excluidos, y una globalización alternativa.

Para quienes no han reflexionado sobre los profundos cambios que 
se están dando en el paradigma socio-cultural actual, el enfoque global 
de CV parece ingenuo o como un bólido caído del cielo, pues habla del 
“principio de gratuidad”, de la “lógica del don” y de “comunión”, refi-
riéndose no solo al campo religioso o al ético privado, sino, en especial, 
a la economía y, en general, a las que Paul Ricoeur denomina “relaciones 
largas”, públicas, mediadas por estructuras e instituciones (económicas, 
políticas, sociales, jurídicas, culturales)220.

219	  Retomo parcialmente y completo mi artículo: Juan Carlos Scannone, «¿Lógica de 
la gratuidad en la economía de mercado? La encíclica Caritas in Veritate y el cambio 
de época», La Cuestión Social 19 (2011): 85-95.

220	  Paul Ricoeur distingue las “relaciones cortas” cara a cara, de las “relaciones largas”: 
Paul Ricoeur, «Le socius et le prochain», en Histoire et vérité, 3.a ed. (París: Seuil, 



120 Juan Carlos Scannone

En esta exposición mostraré, primero, que tal enfoque responde al 
cambio de época, es decir, a la actual crisis no solo económica sino cultu-
ral, y a los signos de “otro” futuro realmente posible (1). En un segundo 
paso comentaré el nuevo enfoque de la lógica económica que plantea la 
encíclica, proponiendo articular las lógicas del mercado, del Estado y 
del don (2). En tercer lugar trataré de las consecuencias de los puntos 
anteriores sobre la comprensión y la gestión humanas y humanizadoras 
de la globalización –hacia una globalización alternativa–, aludiendo tam-
bién a su fundamentación antropológica, metafísica y teológica relacio-
nal (3). Por último haré una breve síntesis de la articulación de las tres 
lógicas según CV, y yendo más allá que esta, enfocaré cómo, debido a la 
absolutización del mercado según la ideología neoliberal, se llega a con-
secuencias no deseadas de lógicas de suyo positivas (propiedad privada, 
competitividad, información) –que se derivan de la del mercado– ya que 
estas se pervierten. Se trata de consecuencias que la doctrina social de la 
Iglesia claramente rechaza y contra las cuales hoy levanta en concreto su 
voz profética el Papa Francisco.

De ese modo, el “según CV” que aparece en el título de mi exposi-
ción, puede interpretarse a la vez como “de acuerdo a” lo que enseña 
explícitamente la encíclica, pero también como “en la línea del camino” 
que esta ha iniciado implícitamente.

1.	 La encíclica CV ubicada en su marco histórico-cultural

Según el filósofo italiano Marco Maria Olivetti, la “forma reflexiva 
unificante de los distintos ámbitos culturales” en la modernidad fue la 
del sujeto –en su autonomía racional–, como antes lo había sido la sus-
tancia221. Precisamente el giro copernicano de Kant dio entonces nombre 
a ese cambio de paradigma no solo filosófico sino cultural, de la sustan-
cia al sujeto autocentrado en sí mismo. Pues bien, hoy, para muchos, 
esa modernidad –al menos en su versión iluminista– está en crisis; la 
“inflexión” (Kehre) de Heidegger, superadora de la filosofía del sujeto, 

1955), 99-111; CV 2 las denomina, respectivamente, “micro-” y “macro-relaciones”. 
221	  Cfr. Marco M. Olivetti, «El problema de la comunidad ética». En Sabiduría po-

pular, símbolo y filosofía. Diálogo internacional en torno de una interpretación lati-
noamericana, ed. por Juan Carlos Scannone, (Buenos Aires: Guadalupe, 1984), 
209-222.



121Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate

por su apertura al don gratuito del ser, podría denominar y preanunciar 
otro cambio de paradigma global. 

Pues aparece patente hoy en filosofía la superación de la subjetividad 
moderna centrada en el “yo”, con propuestas como la heideggeriana, o 
las de la racionalidad y ética comunicativas (escuela de Frankfurt: Jürgen 
Habermas, Karl-Otto Apel), del giro pragmático-lingüístico y hermenéu-
tico (respectivamente: el segundo Ludwig Wittgenstein, y Hans-Georg 
Gadamer y Paul Ricoeur) o hacia la alteridad de los otros (Emmanuel 
Lévinas) y la fenomenología de la donación (Jean-Luc Marion). Algo 
semejante se puede encontrar también tanto en las ciencias duras (física 
cuántica) y en no pocas de las ciencias humanas, incluidas las económicas 
(la racionalidad económica recomprendida desde la comunicativa –en 
Peter Ulrich–, la economía civil de Stefano Zamagni o de comunión, 
en Luigino Bruni, ambas citadas por la encíclica, y en distintas nuevas 
prácticas sociales, que he explicitado en otros trabajos222. 

Probablemente se trata de reacciones superadoras y búsquedas de lo 
más humano ante el individualismo competitivo postmoderno, la globa-
lización neoliberal autorregulada por el mercado, la absolutización de 
la razón instrumental y la exclusión social, características de la actual 
tardo-modernidad.

La encíclica, considerada en su relación con esa constelación de nue-
vos fenómenos históricos emergentes –tanto teóricos como prácticos–, 
no solo no aparece como desubicada, sino como una respuesta muy 
válida a la crisis de civilización, y como promotora del cambio socio-

222	  En el orden teórico me refiero a la antropología del don y contra-don, la sociología 
del don o del amor, la economía de solidaridad, el “entre” en psicoanálisis, la com-
prensión comunicativa del poder político, etc.); y, en el orden práctico, a nuevas 
prácticas sociales, como son la emergencia de la sociedad civil en cuanto distinta del 
mercado y del Estado, el surgimiento de agentes públicos no estatales que luchan 
por intereses universalizables (Adela Cortina), el neo-comunitarismo en las distin-
tas dimensiones culturales –desde la religiosa a la económica–, los nuevos movi-
mientos sociales, como los de etnias indígenas, los “sin tierra”, los desocupados, el 
feminista, el ecológico, así como el “nuevo mestizaje cultural” en los suburbios de 
las grandes ciudades latinoamericanas, la opción preferencial por los pobres de la 
Iglesia y de numerosas otras instancias sociales, etc. Ver mi trabajo: «Interpretación 
reflexiva de la actual realidad histórica: semillas de futuro». En El surgimiento de un 
nuevo paradigma. Una mirada interdisciplinar desde América Latina, ed. por Grupo 
Farrell (Buenos Aires: CICCUS, 2015), 23-46.



122 Juan Carlos Scannone

cultural y económico en germen, el cual nos desafía a ponerlo en prác-
tica con una voluntad política inteligente, iluminada por enfoques cien-
tíficos renovados. Según mi opinión, puede así contribuir a responder 
tanto a la actual crisis ecológica que, según Francisco, en Laudato Si’, es 
consecuencia del paradigma tecnocrático (LS 106-114) –que ha abso-
lutizado la razón instrumental–, como también a dolorosas realidades 
de personas denunciadas por él mismo como “sobrantes”, “desechos”, 
discriminados sociales dentro de una “cultura del ‘descarte’” (EG 53), u 
obligados a emigrar en condiciones inhumanas, aun con peligro de su 
vida.

2.	 Experiencia del don y economía de mercado

2.1. Gratuidad y mercado

Después de lo expuesto más arriba, no ha de maravillar que el Papa 
Benedicto, antes de tratar –en el capítulo tercero de su encíclica– del 
desarrollo económico y la sociedad civil, comience hablando de la gra-
tuidad: “La caridad en la verdad –dice– pone al hombre ante la sor-
prendente experiencia del don” (CV 34). En cambio “a veces el hombre 
moderno tiene la errónea convicción de ser el único autor de sí mismo, 
de su vida y de la sociedad” (ibíd.), es decir, la presunción de no deber-
le nada a nadie, sino todo a sí mismo. Así reproduce el “pecado de los 
orígenes”, al “creerse autosuficiente y capaz de eliminar por sí mismo el 
mal de la historia” (ibíd.). Aún más: “la exigencia de la economía de ser 
autónoma, de no estar sujeta a ‘injerencias’ de carácter moral, ha llevado 
al hombre a abusar de los instrumentos económicos incluso de manera 
destructiva” (ibíd.). Es decir que, sin alguna presencia de la gratuidad, la 
economía se autodestruye a sí misma y acaba en crisis como la que estalló 
en el 2007. Claro está que “la lógica del don no excluye la justicia”, sino 
que la corona y presupone; y, por otro lado, “el desarrollo económico, 
social y político necesita, si quiere ser auténticamente humano, dar es-
pacio al principio de gratuidad como expresión de fraternidad” (ibíd.)223. 
Notemos de paso que está tomando esta última categoría no solamente 

223	  Sobre la gratuidad en economía, aun en la economía de mercado, reflexionaba, 
ya hace más de 10 años, el Equipo Jesuita Latinoamericano de Reflexión Filosó-
fica: Cfr.: Juan Carlos Scannone y Gerardo Remolina, comps., Ética y economía. 



123Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate

en su contenido teológico y ético, sino también político, como comenzó 
a recomprendérsela en los últimos tiempos, especialmente en Francia e 
Italia, a partir del bicentenario de la Revolución Francesa (1989)224.

Benedicto XVI no se queda en esas consideraciones generales sobre 
la gratuidad, sino que se refiere explícitamente a la “confianza recíproca 
y generalizada” (CV 35) como una de las bases de la economía de mer-
cado, la cual supone un mínimo de gratuidad, aun en el mero ejercicio 
de la justicia conmutativa. Sin embargo, sola esta no basta, sin la justicia 
distributiva y social, para la feliz puesta en práctica del mercado, no solo 
porque “está dentro de un contexto social y político más amplio, sino 
también por la trama de relaciones en que se desenvuelve”. Pues, “si el 
mercado se rige únicamente por el principio de equivalencia […], no 
llega a producir la cohesión social que necesita para su buen funciona-
miento. Sin formas internas de solidaridad y confianza recíproca, el mer-
cado no puede cumplir plenamente su propia función económica” (ibíd.). 
Precisamente se abusó de esa confianza, lo que provocó la crisis finan-
ciera y económica que todavía se está sobrellevando en muchas partes 
del planeta.

2.2. Las tres lógicas económicas

En su obra Economía popular de solidaridad y mercado democrático, 
Luis Razeto expone tres lógicas económicas: la del mercado de inter-
cambios, la del Estado en sus empresas públicas y la de la solidaridad y 
donación, centrada en el factor comunidad, comprendido no solo como 
factor ético y cultural, sino también como factor económico. Para ese 
autor el verdadero mercado democrático está conformado por la inte-
racción y recíproca influencia de dichas tres lógicas225. Desconozco si 
hubo una influencia directa o, al menos indirecta, de ese enfoque en la 

Economía de mercado, Neoliberalismo y Ética de la gratuidad (Buenos Aires: Bo-
num, 1998; 2.ª ed. facsimilar, Buenos Aires: Docencia, 2011).

224	  Ver: Antonio Maria Baggio, Il principio dimenticato. La fraternità nella riflessio-
ne politologica contemporànea (Roma: Città Nuova, 2007); ver también: Enrique 
del Percio, Ineludible fraternidad. Conflicto, poder y deseo (Buenos Aires: CICCUS, 
2014).

225	  Cfr. Luis Razeto Migliaro, Economía popular de solidaridad y mercado democrático, 
3 vol. (Santiago de Chile: Ediciones PET, 1984-85-88); el cuarto tomo se deno-
mina: Desarrollo, transformación y perfeccionamiento de la economía en el tiempo 
(Santiago de Chile: Universidad Bolivariana, 2001).



124 Juan Carlos Scannone

encíclica, pero el paralelismo es notable. Quizás puede deberse a fuentes 
comunes o a influjos sucesivos.

En CV 35 Benedicto XVI recuerda que Populorum Progressio recono-
ce que la práctica generalizada de la justicia tiene ventajas, aun desde el 
punto de vista económico. Así es como comenta que “al mercado le inte-
resa promover la emancipación [de los pobres], pero no puede lograrl[a] 
por sí mismo […] Ha de sacar fuerzas morales de otras instancias que 
sean capaces de generarlas”, es decir, de lógicas no meramente mercan-
tiles, a saber, tanto la del Estado como la del don. Sobre la primera de 
estas dos recuerda que “la actividad económica […] debe estar ordenada 
a la consecución del bien común, que es responsabilidad sobre todo de la 
comunidad política” (CV 36). De ahí que traiga graves desequilibrios 
la separación –dice– de “la gestión económica, a la que correspondería 
únicamente producir riqueza, de la acción política, que tendría el papel 
de conseguir la justicia mediante la redistribución”. Pues la primera tie-
ne un valor instrumental con respecto a los fines ético-políticos y, por lo 
mismo, ha de estar informada por ellos. De modo que el mercado como 
tal no es “antisocial”, sino que, cuando se orienta en sentido negativo, 
como sucede hoy con tanta frecuencia, no es “por su propia naturaleza, 
sino por una cierta ideología que lo guía en ese sentido” (ibíd.), que de 
medio lo hace fin. Tal ideología es la que afirma al mercado como au-
torregulado y regulador de la vida social, proclama la hegemonía de los 
intereses propios –aun egoístas–, sobre el bien común y hace depender la 
justicia de una “mano invisible”. Esa distinción entre el mercado como 
instrumento económico eficaz y la ideología (neoliberal) de la “‘idola-
tría’ del mercado” (según ya la llamaba Juan Pablo II en CA 40) permite 
sostener “que se pueden vivir relaciones auténticamente humanas, de 
amistad y de sociabilidad, de solidaridad y de reciprocidad, también 
dentro de la actividad económica y no solamente fuera o ‘después’ de 
ella” (CV 36). Tales consideraciones son revolucionarias con respecto 
al mercado como de hecho se vive hoy en la actual globalización, pero 
respetan la idiosincrasia del mismo. Y coinciden con las apreciaciones 
del Papa Francisco cuando rechaza en los hechos una “economía (que) 
mata” (EG 53), el “fetichismo del dinero” (EG 55) y un “sistema social 
y económico […] injusto en su raíz” (EG 59). De ninguna manera se 



125Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate

opone al mercado libre, al sistema de libre empresa, ni al dinero226, sino 
a su idolización y fetichización.

Por eso ya Benedicto señalaba que el gran desafío –planteado por el 
desarrollo en la época de la globalización, y agravado hoy por la crisis 
económico-financiera–:

“es mostrar […] que en las relaciones mercantiles el principio de gra-
tuidad y la lógica del don, como expresiones de fraternidad, pueden 
y deben tener espacio en la actividad económica ordinaria. Esto es una 
exigencia […] de la razón económica misma” (CV 37). 

Lo imprescindible de esa tercera lógica para que el mercado sea hu-
mano y democrático, y así más eficaz, “hace necesario que en [este] se 
dé cabida a actividades económicas de sujetos que optan libremente por 
ejercer su gestión movidos por principios distintos al del mero benefi-
cio, sin renunciar por ello a producir valor económico” (ibíd.). Luego, 
el actual Papa emérito, aludiendo a la articulación de las tres lógicas 
arriba mencionadas, se expresa así: “Indudablemente, la vida económica 
tiene necesidad del contrato para regular las relaciones de intercambio 
entre valores equivalentes” (primera lógica). “Pero necesita igualmente 
leyes justas y formas de redistribución guiadas por la política” (segunda 
lógica), además de obras caracterizadas por el espíritu del don” (tercera). 
Y agrega: “la economía globalizada parece privilegiar la primera lógica, 
la del intercambio contractual”: por ello vivimos hoy una globalización 
inequitativa e injusta; “pero directa o indirectamente demuestra que ne-
cesita de las otras dos” (ibíd.). Por mi parte pienso que la crisis es una 
forma contrafáctica de evidenciarlo.

2.3. Lógica de la gratuidad y emergencia de la sociedad civil

La encíclica atribuye a la CA 35 –de Juan Pablo II– la distinción en-
tre tres instancias: “el mercado, el Estado y la sociedad civil” como distinta 

226	  Cfr. Michael Novak, «A proposito di etica e capitalismo. Evangelii Gaudium se-
condo me», I Martedì 38, n.º 329 (septiembre-octubre 2014): 30-35; ver también: 
Diego Alonso-Lasheras, «Evangelizzazione ed economia: denuncia e proposta». En 
Evangelii Gaudium. Il testo ci interroga. Chiavi di lettura, testimonianze e prospettive, 
ed. por Humberto Miguel Yáñez (Roma: Gregorian & Biblical Press, 2015); Raúl 
González Fabre, «Significado económico en Evangelii Gaudium». En Francisco: la 
alegría que brota del pueblo. Una reflexión compartida de Evangelii Gaudium, ed. por 
Jorge Benedetti (Buenos Aires: Santa María, 2016), 287-332.



126 Juan Carlos Scannone

de ambos227, considerando que la última es “el ámbito más apropiado 
para una economía de la gratuidad y de la fraternidad, sin negarla en los 
otros dos” (CV 38). Dada la globalización, para asegurar la justicia no 
basta el Estado, “hoy es necesario decir que sin la gratuidad no se alcan-
za ni siquiera la justicia”, aunque deba tenderse a una instancia política 
global que regule éticamente la economía globalizada (Cfr. CV 67, con 
cita de Juan XXIII: Pacem in terris). 

No es casualidad que se haya dado la emergencia de la sociedad civil 
en la época de la globalización y la exclusión. Pues es una reacción hu-
mana y humanizadora, no meramente reactiva sino superadora, tanto 
del individualismo competitivo como de la crisis del Estado de bienestar 
y sus procedimientos burocráticos, reacción basada –aun sin saberlo–, 
respectivamente, en la solidaridad y la subsidiaridad. Dicho surgimiento 
de la sociedad civil hace que, en lo económico –afirma CV–:

“caridad en la verdad signifi[que] la necesidad de dar forma y orga-
nización a las iniciativas económicas que, sin renunciar al beneficio, 
quieren ir más allá de la lógica del intercambio de cosas equivalentes 
y del lucro como fin en sí mismo” (ibíd.). 

La lógica de la fraternidad ha de asumir las otras dos lógicas, a fin de 
potenciarlas, transformarlas por dentro y hacerlas más efectivas median-
te la articulación de las tres. Ella se basa en el principio de reciprocidad, 
que –según Zamagni– ya en el siglo XVIII defendía Antonio Genovesi 
en su economía civil.

Tanto Rerum Novarum –en el orden nacional– como Populorum Pro-
gressio –en el internacional–, reivindicaban la “intervención redistribu-
tiva del Estado”, a fin de lograr la justicia social. Hoy, por causa de 
la globalización, aunque tal afirmación sigue bien vigente, “se muestra 
incompleta para satisfacer las exigencias de una economía plenamente 
humana” (CV 39). De modo que “cuando la lógica del mercado y la 
lógica del Estado se ponen de acuerdo para mantener el monopolio de 
sus respectivos ámbitos de influencia, se debilita a la larga la solidaridad 
en las relaciones de los ciudadanos, la participación y el sentido de per-

227	  Sobre el nuevo concepto de “sociedad civil”, asumido por los Papas, cfr. Jean Co-
hen y Andrew Arato, Civil Society and Political Theory (Cambridge: MIT, 1992); 
Charles Taylor, «Der Begriff der ‘bürgerlichen Gesellschaft’ im politischen Denken 
des Westens». En Gemeinschaft und Gerechtigkeit, ed. por Michael Brumlik y Hau-
ke Brankhorst, (Frankfurt a. M.: Fischer, 1993), 117-147.



127Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate

tenencia”. De ahí la necesidad de “la apertura progresiva en el contex-
to mundial a formas de actividad económica caracterizada por ciertos 
márgenes de gratuidad y comunión”. Pues, añade el Papa Ratzinger: “el 
binomio exclusivo mercado-Estado corroe la sociabilidad, mientras que 
las formas de economía solidaria, que encuentran su mejor terreno en 
la sociedad civil aunque no se reducen a ella, crean sociabilidad” (ibíd.).

2.4. Tres instancias, tres lógicas, tres tipos de empresa

La necesidad de enormes capitales para determinados emprendimien-
tos, su deslocalización y transnacionalización, el anonimato de los fon-
dos, el crecimiento de la clase cosmopolita de los manager tienden a que, 
en la economía globalizada, se pierda la responsabilidad social empresaria, 
y se acentúe la lógica del máximo lucro, según la ideología neoliberal.

Pero, por otro lado, no en último lugar gracias a la aplicación de la 
racionalidad y ética comunicativas (Habermas, Apel) a la racionalidad 
económica228, 

“se va difundiendo cada vez más la convicción según la cual la ges-
tión de la empresa no puede tener en cuenta únicamente el interés de 
sus propietarios, sino también de los otros sujetos que contribuyen a 
la vida de la empresa: trabajadores, clientes, proveedores de los diver-
sos elementos de producción, la comunidad de referencia”229, 

así como el de todos los demás afectados, incluidos el medio ambiente y 
la sociedad más amplia que los abraza, según lo propugna la ética comu-
nicativa arriba mencionada.

Por ello, para responder fehacientemente al hecho de la globalización 
y superar la ideología que la distorsiona, conviene que, a dichas tres 
instancias sociales (mercado, Estado, sociedad civil) y sus respectivas ló-
gicas, correspondan también tres distintas modalidades de empresa que 
se influyan mutuamente, ya que “junto a la empresa privada, orientada 
al beneficio, y los diferentes tipos de empresa pública, deben poderse 
establecer y desenvolver aquellas organizaciones productivas que persi-
guen fines mutualistas y sociales” (CV 38). “De su recíproca interacción 

228	  Cfr. Peter Ulrich, Transformation der ökonomischen Vernunft. Fortschrittsperspek-
tiven der modernen Industriegesellschaft, 3.a ed. (Bern-Stuttgart: Haupt, 1993); ver 
mi comentario a esa importante obra: «Hacia la transformación comunicativa de la 
racionalidad económica». En Ética y economía, 147-184.

229	  Papa Benedicto XVI, Caritas in Veritate, Carta Encíclica sobre el desarrollo humano 
integral en la caridad y en la verdad (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2009), 40.



128 Juan Carlos Scannone

en el mercado se puede esperar una especie de combinación entre los 
comportamientos de empresa y, con ella, una atención más sensible a 
una civilización de la economía” (ibíd.). Pues no se trata de que la econo-
mía social y su lógica se reduzcan solo a un sector (el menos favorecido) 
de la población y sirva así de paliativo para los estragos –tan notables 
actualmente– de la lógica del máximo lucro; sino, por lo contrario, que 
la fraternidad (solidaridad, comunidad, comunión) permee, informe y 
transforme –a partir del espíritu y la realidad de las empresas sociales– 
los otros dos tipos de emprendimientos, dentro de los marcos no de una 
economía de la especulación financiera, sino de la producción. Como 
ya lo dije, ello correspondería, en la práctica, a la noción de “mercado 
democrático” de Razeto y, en teoría, a su nueva concepción de la ciencia 
económica, replanteada desde el factor C (comunidad) en todos sus mo-
mentos constitutivos. Lo que hace unos años parecía utópico, la crisis 
–si sabemos interpretarla y asumir los desafíos que plantea– lo muestra 
viable. Pero, mientras que Razeto pone la primera prioridad en la eco-
nomía solidaria, la segunda, en la estatal (empresas públicas) y la tercera 
en el mercado, Benedicto XVI afirma la necesidad y el mutuo influjo de 
las tres formas de empresa, sin establecer ni negar prioridades entre ellas.

3.	 Globalización, fraternidad interhumana e interrelacionalidad 
trinitaria

Contra el así denominado “pensamiento único”, Benedicto rechaza 
comprender la globalización como si “procediera de fuerzas anónimas 
e impersonales o de estructuras independientes de la voluntad huma-
na” (CV 42), sino que la entiende como un proceso socio-cultural, una 
de cuyas vertientes importantes es la económica. Pero, como realidad 
humana e histórica, puede y debe ser sometida a discernimiento ético 
y ético-político. Su “verdad […] como proceso y su criterio ético –aña-
de– vienen dados por la unidad de la familia humana y su crecimiento 
en el bien” (ibíd.). Por ello la globalización puede y debe ser asumida en 
forma personalista y comunitaria: su enfoque vivido depende de nuestra 
libertad.

Recuerdo que, hace unos años, la Comisión “Justicia y Paz” del Epis-
copado francés emitió un documento donde usaba la expresión “maîtri-
ser” –con referencia a dicho proceso de mundialización–, que algunos 



129Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate

tradujeron al castellano por “controlar” o “gobernar”230. El Pontífice usa 
en su encíclica expresiones más suaves pero no menos decisivas e inci-
sivas, a saber: “orientar” y “gestionar”, como cuando propugna: “vivir y 
orientar la globalización de la humanidad en términos de relacionalidad, 
comunión y participación” (CV 42). Lo dice en total congruencia con lo 
que había afirmado antes tanto sobre el don y el principio de gratuidad, 
como también acerca de la fraternidad humana en cuanto basa una reci-
procidad bien entendida, no reductible al mero intercambio, ni siquiera 
del don y el contra-don231.

Para concluir este punto, deseo señalar cómo el pensador especulativo 
que es el Papa Ratzinger, explicitó los últimos fundamentos antropoló-
gicos, metafísicos y teológicos de todo lo que acabo de comentar acerca 
de CV en los apartados anteriores, es decir, los fundamentos de “la sor-
prendente experiencia del don” como experiencia humana básica, de la 
doctrina social de la Iglesia como “la ‘caridad en la verdad’ in re sociali”, 
del “principio de gratuidad” –vigente aun en la misma economía–, y de 
la “fraternidad” de la “familia humana” como reorientadora del actual 
proceso de globalización. Pues así, por un lado, rescata “la profundi-
zación crítica y valorativa de la categoría de relación” (CV 53). Esta, 
aunque revalorizada cristianamente por Hegel contra Aristóteles –para 
quien era la menos importante de las categorías–, con todo se totaliza 
en Hegel dialécticamente, perdiendo así todo carácter de gratuidad y de 
verdadera alteridad; recae –por ello– en una lógica de la necesidad. Hoy, 
en cambio, las filosofías a las que aludí más arriba plantean la relación en 
gratuidad y sin relativización dialéctica: relación de alteridad sin mutua 
relativización232.

230	  Ver la traducción castellana del documento en: Corintios XIII. Revista de teología y 
pastoral de la caridad 95 (2000). 

231	  Tanto Jacques Derrida como Maurice Merleau-Ponty le niegan gratuidad a la prác-
tica del contra-don, expuesta por Marcel Mauss, pues se trataría de una forma de 
retribución. Sobre esa cuestión Cfr. Jean-Luc Marion, Étant donné. Essai d’une 
phénoménologie de la donation (Paris: Puf, 1997), cap. 7; y Paul Ricoeur, Parcours 
de la reconnaisance. Trois études (París: Gallimard, 2004), 350 ss., quien distingue 
allí entre mutualidad y reciprocidad (gratuita).

232	  Emmanuel Lévinas habla de una “relación sin relación”, que yo interpreto como 
“relación sin relativización”, distinguiendo lo relacional y lo relativo; ver mi obra: 
Religión y nuevo pensamiento. Hacia una filosofía de la religión para nuestro tiempo 
desde América Latina (Barcelona-México: Anthropos-UAM, Iztapalapa, 2005), en 
especial cap. 4.



130 Juan Carlos Scannone

Por otro lado, se trata asimismo del nuevo paradigma teológico según 
el cual hoy se repiensa la teología trinitaria y desde allí, toda la teología. 
Pues no se trata primariamente de la categoría de sustancia, ni de la del 
sujeto, sino del modelo de la comunión (Gisbert Greshake)233, en base a 
la circumincesión de relaciones. Tal paradigma trinitario tiene sus con-
secuencias en todos los ámbitos, de modo que –acota Benedicto– “la 
revelación cristiana […] presupone una interpretación metafísica del hu-
manum, en la que la relacionalidad es elemento esencial”. Pero tal concep-
ción antropológica y metafísica relacional tiene su primer fundamento 
en la misma comprensión cristiana de Dios. “Deus Caritas est”, y lo es 
precisamente porque es Unitrino, comunión y circumincesión de rela-
ciones de amor, como lo expuso, por ejemplo, Ricardo de San Víctor234. 

Según mi opinión, el mismo Papa emérito, en CV recomprendió el 
desarrollo integralmente humano de los pueblos, releyendo Populorum 
Progressio tanto a partir de la nueva veta abierta por su primera encíclica, 
Deus Caritas est, como del nuevo paradigma socio-cultural –inclusive 
económico– que hoy se ha hecho posible y desafía nuestra libertad. Se 
podría decir que en CV saca las consecuencias –aun en materia econó-
mica– para la doctrina social cristiana, que se derivan de la fe en Dios 
como amor, comunión, e interrelacionalidad trinitaria; y, por otro lado, 
desde allí responde a la nueva sensibilidad histórico-cultural emergente, 
a mi parecer, la de la comunidad, la comunicación y la relación.

4. Síntesis y consecuencias

4.1. Las lógicas del mercado, del Estado y del don

Como conclusión, en esta última y cuarta parte presentaré una breve 
síntesis de lo dicho acerca de cada una de esas tres lógicas y de su arti-

233	  Cfr. Gisbert Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie (Freiburg i. 
B.: Herder, 2001). Relaciono la teología triniaria con la fenomenología del don 
y la economía del don en mi artículo: «El don: de la fenomenología a la teología 
trinitaria». En Economía del don. Perspectivas para Latinoamérica, ed. por Octavio 
Groppa y Carlos Hoevel (Buenos Aires: Ciudad Nueva, 2014), 65-83.

234	  Para una exposición fenomenológica de la doctrina trinitaria de Ricardo, Cfr. Jean-
Luc Marion, «El tercero o el relevo del dual». En Comunión: ¿Un nuevo paradigma? 
Congreso Internacional de teología, filosofía y ciencias sociales (Buenos Aires: San Be-
nito, 2006), 105-121.



131Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate

culación, aunque –sobre todo al tratar del mercado– explicitaré y pun-
tualizaré aspectos no tratados por CV, que me permitirán avanzar en su 
seguimiento, a fin de explicar desviaciones que producen consecuencias 
perversas criticadas por la encíclica.

1ª) La lógica del mercado de suyo busca el legítimo interés de cada 
uno de los que operan el intercambio de bienes y servicios, para la uti-
lidad de todos ellos. La misma presupone la propiedad privada (aun de 
los medios de producción), la competitividad y la información sobre 
las circunstancias del mercado, las cuales poseen sus propias lógicas. De 
por sí, estas deberían redundar en beneficio de todas las partes, pero, 
cuando se absolutizan, se pervierten. Es así como la lógica de la pro-
piedad tiende a hacerse entonces fetichista del dinero y consumista; la 
de la competencia, a dejar su fair play para convertirse en despiadada, y 
la de la sana información, a transformarse en inducción de necesidades 
ficticias subrepticiamente impuestas mediante una propaganda agresiva.

2ª) La lógica del Estado de suyo procura el bien común y la justicia 
en la sociedad nacional e internacional, regulando para ello las otras ló-
gicas, en especial, la del mercado. Ha de preservar tanto el principio de 
subsidiaridad como el de solidaridad, permitiendo lo máximo posible 
de libertad de mercado, que sea compatible con la justicia para todos, 
incluidos los menos favorecidos. Hoy un problema clave consiste en que 
la globalización económica carece de una instancia política que la regule 
para el bien común internacional, teniendo en cuenta a los más débiles; 
y que, en el plano nacional, los Estados frecuentemente no tienen la ca-
pacidad necesaria para hacerlo. A lo que no pocas veces se agregan graves 
hechos de corrupción, que pervierten la búsqueda de la justicia social y 
el bien común.

3ª) La lógica del don prevalece en la sociedad civil; busca ante todo 
el reconocimiento recíproco235 y los así llamados bienes relacionales, sin 
renunciar por eso al lucro, necesario para el funcionamiento y progreso 
de las empresas, en orden al bien de todos los afectados, de la sociedad 

235	  Ricoeur distingue, un poco artificiosamente, entre “mutualidad” y “reciprocidad”; 
la primera cae en la lógica del intercambio de don y contra-don, según la plantea 
Marcel Mauss como antecedente del mercado, y es criticada por Jacques Derrida. 
La segunda expresión responde a un intercambio gratuito de dones que, para Ma-
rion, está garantizada por la donación de ambos a terceros; ver también: Ricoeur, 
Parcours de la reconnaissance.



132 Juan Carlos Scannone

global y aun de la “hermana madre tierra”. Esa lógica se da ante todo en 
los ámbitos familiar y religioso, así como en el nuevo cooperativismo en 
sus distintas modalidades, pero debe permear las otras lógicas. Una de 
sus posibles perversiones consistiría en que el don sustituyera al trabajo 
y la cultura del trabajo.

4.2. La absolutización del mercado

En su exhortación Evangelii Gaudium, el Papa Francisco nos alerta, al 
menos dos veces, contra “la autonomía absoluta de los mercados y (de) 
la especulación financiera” (EG 56, 202). Ahora bien, cuando se da esa 
absolutización, que prescinde de las otras dos lógicas más abarcadoras, 
entonces, el mercado, de mero instrumento eficaz, se transforma en fin. 
Se lo considera y practica como autorregulado y aun como regulador de 
toda la vida social y, en la teoría económica, se olvida que la abstracción 
del “homo oeconomicus” es una mera abstracción, confundiéndose ese 
“constructum” con la realidad, ideologizándola al servicio del poder, so-
bre todo, económico. Entonces, las tres lógicas subordinadas, que de él 
se derivan (a saber, las de la propiedad privada, la competencia y la pro-
paganda) se salen de madre, en contra del mutuo reconocimiento entre 
las personas que intervienen en el mercado o están afectadas por él, su 
bien común y su “casa común”: la tierra. Y, en consecuencia, se tiende a 
caer en lo que Bernard Lonergan denomina el absurdo social236, a saber, 
el desvío ideológico de toda una sociedad.

4.3. Ordenamiento y articulación

Las tres lógicas explicitadas por CV operan en la vida económica. 
A veces se oponen o yuxtaponen, pero, según una sana antropología, 
deben articularse de acuerdo con un ordenamiento de prioridades entre 
ellas, que corresponda a una comprensión integral del hombre. Tal arti-
culación usa la economía de mercado como instrumento al servicio del 
bien común gracias a la acción regulativa y política del Estado y de una 
deseable autoridad política internacional, aun global, convenientemente 
acompañadas por las respectivas sociedades.

236	  Sobre el “social surd”, que se ha traducido como “absurdo social”, Cfr. Bernard 
Joseph Francis Lonergan, Insight. A Study of Human Understanding (London-New 
York-Toronto: Longmans-Green, 1957), índice temático.



133Mercado, justicia y gratuidad según Caritas in Veritate

A su vez ambas lógicas de suyo deben enraizarse en la lógica del don, 
más propia de la sociedad civil, que proporciona la confianza y el reco-
nocimiento mutuos como la base del Estado y del mercado, más allá de 
toda violencia, aun encubierta; orientando en esa dirección, y no en la 
contraria, las lógicas conectadas con el mercado (las de la propiedad, la 
competencia y la propaganda)237. A su vez compete a la sociedad civil la 
tarea de controlar, mediante procedimientos democráticos adecuados, a 
las autoridades políticas, aun globales. Así sería posible lograr un “am-
biente de mercado” propicio al reconocimiento mutuo, la reciprocidad, 
la justicia y la gratuidad, aun en las relaciones largas, y propiciar una 
globalización alternativa más justa y más humana.

Estimo que varias de las consideraciones que anteceden dan bases 
filosóficas para pensar la articulación de las economías populares de soli-
daridad como hoy se están desarrollando en forma de redes, en América 
Latina (y como se las está reflexionando en el nivel de la ciencia econó-
mica), y su posible relación con la economía social de mercado. 

La primera se practica y teoriza en un nivel micro, pero, a mi enten-
der, sin un suficiente planteamiento en el nivel macro. Y, por otro lado, 
la economía social de mercado, como se dio en sus inicios en un nivel 
nacional en los países renanos, luego se hizo cada vez menos social, de-
bido –entre otras razones– a la competencia dentro de un mundo cada 
vez más globalizado. Un desafío posible es llevarla a un nivel global, 
recobrando fuertemente su sentido social238, pero enriquecido por las 
actuales teorías económicas relacionales, de comunión y de solidaridad, 
y por las prácticas sociales correspondientes, en especial las que se están 
experimentando y reflexionando en América Latina y sus movimientos 
populares. No por casualidad el Papa Francisco ve en estos una promesa 
para el futuro de la humanidad global, según lo afirmó en sus alocu-
ciones dirigidas a los mismos tanto en Roma como en Santa Cruz de la 
Sierra.

237	  Cerca de esa posibilidad real, en base al reconocimiento interpersonal recíproco en 
el mercado, ver: Raúl González Fabre, «La cuestión ética en el mercado». En Ética 
y economía, 31-76, en el libro citado en la nota 1; muchas consideraciones de la 
última parte del presente trabajo las tomo de este autor.

238	  El teólogo moral de la Universidad de Tubinga, Dietmar Mieth, en una reunión 
entre economistas y teólogos tenida allí hace ya tiempo –en la que participé–, 
afirmaba que la denominación “social” (en alemán: soziale) no debía ser un adjeti-
vo añadido al sustantivo “economía de mercado” (Marktwirtschaft), sino parte del 
sustantivo (en alemán: Sozialwirtschaft), es decir socio-economía de mercado.





135

El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

Rodrigo López

1.	 Introducción

El texto que ofrecemos a continuación espera poner en diálogo dos 
fuentes contemporáneas de reflexión acerca de la justicia. Por una parte, 
tenemos el Enfoque de Capacidades que durante las últimas décadas 
ha ganado terreno no solo en el espacio de la discusión filosófica sino 
también en el del debate político legislativo. Como contraparte, la encí-
clica Caritas in Veritate nos ofrece una voz que sirve como tamiz moral 
a cualquier discurso social, una voz que sin aspirar a ofrecer contenidos 
programáticos a la comunidad política espera, sin embargo, anunciar y 
dar contenido a principios fundantes de la convivencia humana. 

Esperamos mostrar, clara y persuasivamente, las potencialidades que 
un diálogo entre las fuentes propuestas puede tener para quienes desean 
indagar en modelos de justicia social que hagan sentido a los hombres y 
mujeres de nuestro tiempo.

2.	 El Enfoque de Capacidades

El Enfoque de Capacidades (EC) (Capability Approach) debe su ori-
gen al trabajo de Amartya Sen, Premio Nobel de Economía en 1998. 
Desde que fuese propuesto, este enfoque ha sido usado cada vez más en 
disciplinas tan diversas como la economía, la filosofía política y los estu-
dios del desarrollo, y pese a lo mucho que se ha escrito respecto del EC, 
una acabada caracterización del mismo no resulta fácil de hacer.

El EC es primariamente un modo de evaluar el bienestar de las perso-
nas, que considera el hecho que ellas sean “capaces de hacer ciertas cosas 



136 Rodrigo López

básicas”239 como el fin primario de una sociedad, valorable por sí mis-
mo, y que por tanto las políticas públicas deben orientarse a fomentar y 
proteger estas capacidades en las personas. En este sentido, se diferencia 
de otras corrientes que consideran a los recursos o la utilidad como la 
unidad de medición del bienestar o progreso de una sociedad.

El EC hace una clara distinción entre los funcionamientos y las capa-
cidades. Los primeros se refieren a los modos de ser y hacer que tiene una 
persona, mientras segundos apelan al conjunto de posibilidades que una 
persona puede transformar en funcionamientos240. Así, se distingue una 
persona que sabe leer, es decir tiene el funcionamiento de la alfabetiza-
ción, de un niño sin discapacidad y que cuenta con la oportunidad efec-
tiva de recibir educación, es decir tiene la capacidad de la alfabetización. 
Es importante destacar que capacidad no es sinónimo de oportunidad, 
porque existen oportunidades nominales que son imposibles de ser al-
canzadas en la práctica. Jonathan Wolff y Avner de-Shalit241 proponen 
el caso de una madre soltera que se encuentra desempleada, viviendo en 
un lugar sin guarderías infantiles; aunque teóricamente tiene la oportu-
nidad de buscar trabajo, si no cuenta con redes de apoyo cercanas, ella 
no puede aprovechar esta oportunidad y no podría decirse que tiene la 
capacidad de trabajar.

En la transformación de las capacidades en funcionamientos las per-
sonas cuentan con recursos y con factores de conversión personales, sociales 
y ambientales, que pueden ayudar o impedir dicha transformación242. 
Por ejemplo, la capacidad de trabajar puede verse facilitada por la pose-
sión de bienes materiales –recursos– como son las herramientas para un 
artesano; si la persona posee las destrezas requeridas para llevar a cabo 
las distintas tareas que sean necesarias en la artesanía, un factor personal, 
será más fácil para ella ejecutar el trabajo; la infraestructura –talleres, 
lugares de compra de insumos y venta de productos– constituyen los 

239	  Amartya Sen, «Equality of What?». En The Tanner Lecture on Human Values 1979, 
ed. por Sterling McMurrin (Cambridge: Cambridge University Press, 1980), 218 
(traducción del autor).

240	  Cfr. Amartya Sen, «Freedom of Choice», European Economic Review 32 (1988): 
269-294.

241	  Cfr. Jonathan Wolff y Avner de-Shalit, Disadvantage (Oxford-New York: Oxford 
University Press, 2007).

242	  Cfr. Ingrid Robeyns, «The Capability Approach: a theoretical survey», Journal of 
Human Development 6 (2005): 93-114 (traducción del autor).



137El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

factores ambientales; por último, la aceptación social que reciba la per-
sona que lleva a cabo dicho trabajo sería un factor social. Es necesario 
recordar que en ciertas culturas sigue existiendo una marcada discrimi-
nación laboral según el género. Más aún, se describe que algunos funcio-
namientos son factores de conversión personales en la transformación de 
algunas capacidades en funcionamientos. Por ejemplo, ser saludable –un 
funcionamiento– es un factor personal que ayuda a transformar la capa-
cidad de tener un trabajo en funcionamiento efectivo, es decir, trabajar. 
Esta intrincada interacción entre recursos, capacidades, funcionamien-
tos y factores personales, ambientales y sociales nos permite abarcar de 
mejor manera las complejidades del mundo real243.

En la literatura, los conceptos de capacidades y funcionamientos han 
sido utilizados para múltiples fines, desde establecer juicios normativos 
hasta la creación de índices que buscan evaluar el desarrollo de un país. 
Tenemos así que, bajo la premisa que el desarrollo económico debiese 
estar ligado al aumento de las capacidades de las personas244, el Progra-
ma para el Desarrollo de las Naciones Unidas (PNUD) estableció el Ín-
dice de Desarrollo Humano, que considera los recursos materiales, por 
medio del Producto Interno Bruto; más dos funcionamientos básicos, 
en este caso la salud –expectativa de vida– y la educación –alfabetización 
y escolarización–. Si bien no es un indicador perfecto, es un primer paso 
en considerar otras dimensiones de las personas.

Es necesario destacar, por último, que el EC es justamente un enfo-
que de evaluación y no una teoría económica ni política. Existen una 
serie de elementos que no fueron especificados en su versión original, y 
se ha argumentado que Amartya Sen dejó estos puntos abiertos justa-
mente para permitir que este enfoque fuese aplicable a distintos contex-
tos y escenarios245. No es de extrañar, entonces, que dicha apertura diera 
lugar a múltiples interpretaciones, como las de Martha Nussbaum246, 

243	  Cfr. ibíd., 93-114.
244	  Cfr. United Nations Development Programme, Human Development Report 1990 

(New York-Oxford: Oxford University Press, 1990).
245	  Cfr. Ingrid Robeyns, «Sen’s Capability Approach and Gender Inequality: Selecting 

Relevant Capabilities», Feminist Economy 9 (2003): 61-92.
246	  Cfr. Martha Nussbaum, Women and Human Development (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2000); Martha Nussbaum, «Capabilities as Fundamental Entitle-
ments: Sen and Social Justice», Feminist Economy 9 (2003): 33-59.



138 Rodrigo López

Jonathan Wolff y Avner de-Shalit247, David Crocker248, la ya comentada 
del PNUD (1990), entre otras.

Una de las más célebres es la de Martha Nussbaum, quien desarrolla 
su propuesta basándose en la ética aristotélica y la noción de dignidad 
de la persona humana249. Ella propone una lista de diez capacidades 
básicas, las que toda sociedad debería garantizar a todos sus miembros, 
al menos a un nivel mínimo, o de suficiencia. Entre estas capacidades 
se cuentan250: Vida; Salud física; Integridad física; Sentidos, imaginación 
y pensamiento; Emociones; Razón práctica; Afiliación; Relación con otras 
especies; Juego; Control sobre el ambiente.

Autores como Wolff y de-Shalit251 hicieron un proceso de validación 
empírica de esta lista, agregando cuatro capacidades nuevas (independen-
cia, hacer el bien a otros, vivir dentro de los márgenes de la ley y entender 
la ley y el sistema social), mientras que otros como Crocker252 se limitan 
a proponer métodos de consenso social como el mejor método de deter-
minar las capacidades básicas en una sociedad determinada.

3.	 Caritas in Veritate y el Enfoque de Capacidades

Al realizar una lectura de la encíclica Caritas in Veritate (CiV) a la luz 
del EC, llaman la atención las extraordinarias y evidentes concordancias 
que existen entre ambas aproximaciones a la justicia política; esto se 
verifica especialmente si ponemos nuestra atención en algunos concep-
tos como: desarrollo humano, libertad y responsabilidad, organización 
política, mercado y globalización. Nos detendremos a continuación en 
cada una de estas nociones, abordándolas desde las fuentes que hemos 
propuesto, evidenciando fricciones y coincidencias, y sugiriendo si es 
pertinente espacios de complementariedad.

247	  Cfr. Wolff y de-Shalit, Disadvantage.
248	  Cfr. David A. Crocker, Ethics of Global Development (New York, 2009).
249	  Cfr. Nussbaum, Women and Human Development.
250	  Cfr. Nussbaum, «Capabilities as Fundamental Entitlements…», 33-59.
251	  Cfr. Wolff y de-Shalit, Disadvantage.
252	  Cfr. David Crocker, Ethics of Global Development (Cambridge-New York: Cam-

bridge University Press, 2008).



139El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

3.1. Desarrollo humano

Tanto en el documento pontificio como en el EC se entiende que 
el desarrollo tiene un sentido transversal al hombre y a la sociedad. Es 
decir, afecta todas las dimensiones del hombre y a todos los hombres. 
Benedicto XVI afirma:

“[l]a verdad originaria del amor de Dios, que se nos ha dado gratuita-
mente, es lo que abre nuestra vida al don y hace posible esperar en un 
‘desarrollo de todo el hombre y de todos los hombres’, en el tránsito 
‘de condiciones menos humanas a condiciones más humanas’”253.

Explicitando la integralidad y universalidad que debe tener el desa-
rrollo, nos recuerda al mismo tiempo que se trata de una visión histórica 
y no utópica de la realidad. Se trata de hacer de este mundo –no de 
otro– un mundo más humano para todos.

En Desarrollo como Libertad, Amartya Sen nos presenta una visión 
de desarrollo que resulta compatible con la de CiV y que, como deja 
de manifiesto, se diferencia de otras corrientes de la filosofía política 
contemporánea: 

“El desarrollo puede ser visto, como es argumentado aquí, como el 
proceso de expansión real de las libertades que disfrutan las personas. 
[…]El crecimiento del PIB o del ingreso personal puede, por supues-
to, ser muy importante como medio para expandir las libertades de 
los miembros de la sociedad. Pero las libertades dependen también 
de otros determinantes, como los acuerdos sociales y económicos, así 
como de los derechos políticos y sociales”254.

El EC no niega la importancia que tienen los medios materiales en 
las condiciones de vida de la gente, pero les asigna un valor subordinado 
como de un medio respecto a un fin. Si bien esto parece ser una tímida 
demanda de integralidad al desarrollo, el entenderlo como la expansión 
real de las libertades establece claramente la centralidad de las personas; 
por otra parte, el término real pone de manifiesto que se trata de las con-
diciones concretas en que vive la población, y no de un enfrentamiento 
puramente teórico. 

253	  Papa Benedicto XVI, Caritas in Veritate, Carta Encíclica sobre el desarrollo hu-
mano integral en la caridad y en la verdad (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 
2009), 8.

254	  Amartya Sen, Development as Freedom (Oxford: Oxford University Press, 1999), 3.



140 Rodrigo López

Para identificar el alcance de la integralidad, Benedicto XVI recuerda 
las enseñanzas de uno de sus predecesores. 

“Pablo VI tenía una visión articulada del desarrollo. Con el térmi-
no ‘desarrollo’ quiso indicar ante todo el objetivo de que los pue-
blos salieran del hambre, la miseria, las enfermedades endémicas y 
el analfabetismo. Desde el punto de vista económico, eso significaba 
su participación activa y en condiciones de igualdad en el proceso 
económico internacional; desde el punto de vista social, su evolución 
hacia sociedades solidarias y con buen nivel de formación; desde el 
punto de vista político, la consolidación de regímenes democráticos 
capaces de asegurar libertad y paz”255.

Se destacan de este modo, las condiciones de pobreza material que 
afectan directamente la calidad de vida de las personas, pero se abre paso 
a otros aspectos, como los económicos, sociales y políticos. Es sorpren-
dente la similitud que existe con el EC: 

“Las libertades substantivas incluyen capacidades elementales, como 
ser capaz de evitar deprivaciones como la hambruna, la malnutri-
ción, la enfermedad y la muerte evitable, así como a las libertades 
que se asocian con la alfabetización, ejercer la participación política 
y la libertad de expresión, entre otras”256.

Ahora bien, estas listas no constituyen una determinación definitiva 
de los aspectos que deben ser enfrentados por las sociedades que buscan 
desarrollarse. Como nos recuerda CiV, si el desarrollo es efectivamen-
te humano, “es preciso saber quién es la persona humana, conocer su 
naturaleza”257. Aquí es donde existe la mayor divergencia entre la doctri-
na social de la Iglesia y el EC. Mientras en CiV podemos leer que “[e]ste 
desarrollo exige, además, una visión trascendente de la persona, necesita 
a Dios”258, el EC tiene una visión humanista en que “las conexiones aris-
totélicas son suficientemente claras”259, basándose en conceptos como el 
florecimiento y la eudaimonía. Si bien no es contrario a la visión cris-
tiana, sino en gran medida complementario, el EC propone una visión 
de hombre que no recurre a la trascendencia –necesariamente– como su 
principio y fundamento.

255	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 21, énfasis añadidos.
256	  Sen, Development as Freedom, 36.
257	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 61.
258	  Ibíd., 11.
259	  Sen, Development as Freedom, 24.



141El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

3.2. Libertad y responsabilidad

Como ya dijimos, el EC tiene como énfasis principal la libertad de las 
personas260. Esta preocupación, que también comparte la CiV, es origen 
de dos relevantes consecuencias, esto es, la responsabilidad individual y 
social.

Tenemos entonces que:

“Pablo VI no tiene duda de que hay obstáculos y condicionamientos 
que frenan el desarrollo, pero tiene también la certeza de que ‘cada 
uno permanece siempre, sean los que sean los influjos que sobre él se 
ejercen, el artífice principal de su éxito o de su fracaso’”261.

La libertad no puede ser entendida sin la responsabilidad. Es decir, 
como cada persona es libre para tomar las decisiones que estime per-
tinente, cada uno será responsable de su propia vida. El EC también 
entiende la libertad como fuente de la responsabilidad: “Los adultos res-
ponsables deben estar a cargo de su propio bienestar; ellos deben decidir 
en qué usar sus capacidades”262.

Sin embargo, no todo depende de cada persona porque existe un 
sinnúmero de factores sociales, económicos y políticos que intervienen 
en las condiciones de vida de los individuos: “Esta libertad se refiere al 
desarrollo que tenemos ante nosotros, pero al mismo tiempo, también 
a las situaciones de subdesarrollo, que no son fruto de la casualidad o 
de una necesidad histórica, sino que dependen de la responsabilidad 
humana”263. Así, la pobreza no puede ser entendida como fruto del azar, 
donde algunos tuvieron la buena fortuna de nacer en un contexto so-
cioeconómico favorable, mientras otros tuvieron la mala fortuna de na-
cer en un contexto con carencias materiales significativas; tampoco se 
puede justificar la carencia material como necesaria para el orden social. 
Las condiciones de vida de las personas son el resultado de las estructura 

260	  Cfr. Amartya Sen, The Idea of Justice (Cambridge, MA: Harvard University Press, 
2009), 18. “[a]l observar la naturaleza de las vidas humanas, tenemos razones no 
solo para estar interesados en las varias cosas que podemos hacer exitosamente, 
sino también en las libertades que tenemos para efectivamente elegir entre distintos 
tipos de vida”.

261	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 17.
262	  Sen, Development as Freedom, 288.
263	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 17.



142 Rodrigo López

sociales y económicas establecidas que generan situaciones de pobreza. 
En este mismo sentido, para el EC es claro que:

 “[…] las capacidades que las personas pueden realmente ejercer de-
penden de la naturaleza de acuerdos sociales. Y aquí el estado y la 
sociedad no pueden escapar de la responsabilidad”264. 

De este modo, que tanto el individuo como la sociedad tienen un rol 
que desempeñar en el mejoramiento de las condiciones de vida de los 
más desposeídos.

¿Cómo implementar –entonces– políticas de desarrollo que, 
haciéndose cargo de la responsabilidad social, al mismo tiempo den 
espacio a la responsabilidad individual? Según Amartya Sen, cuando se 
diseñan programas de desarrollo debe recordarse que:

 “[…] las personas tienen que ser vistas como sujetos activamente in-
volucrados –dada la oportunidad– en configurar sus propias vidas, y 
no como pasivos receptores de los frutos de programas de desarrollo 
fructíferos”265.

En este sentido es necesario explicitar que los beneficiarios de las ayu-
das sociales deben ser considerados como sujetos activos, siendo escu-
chados en todas las fases del programa, asignándoseles responsabilidades 
y estimulando el desarrollo de la participación e iniciativa. Hacer lo con-
trario podría implicar un mejoramiento efectivo de sus condiciones de 
vida, pero no un desarrollo de sus capacidades. Estas ideas encuentran 
eco en el principio de la subsidiariedad, presente también en CiV266.

El desarrollo, entonces, no solo debe ser para todo el hombre y para 
todos los hombres, sino que también tiene que ser alcanzado con el hom-
bre. Si la comunidad local no está en condiciones de cumplir alguna 
tarea determinada que sea juzgada por todos como clave en el marco de 
un plan de desarrollo, entonces proporcionar los recursos y/o solucio-

264	  Sen, Development as Freedom, 288.
265	  Ibíd., 53.
266	  Cfr. Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 57. “[…] el principio de subsidiaridad, ex-

presión de la inalienable libertad humana. Dicha ayuda se ofrece cuando la persona 
y los sujetos sociales no son capaces de valerse por sí mismos, implicando siempre 
una finalidad emancipadora. La subsidiaridad respeta la dignidad de la persona, en 
la que ve un sujeto siempre capaz de dar algo a los otros. La subsidiaridad, al reco-
nocer que la reciprocidad forma parte de la constitución íntima del ser humano, es 
el antídoto más eficaz contra cualquier forma de asistencialismo paternalista”.



143El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

nes podrá ser considerado legítimo, pero si existen las capacidades para 
gestionar el desarrollo por medios propios, entonces la ayuda deberá 
limitarse al apoyo y al fortalecimiento de estas capacidades y estructuras 
que serán las que finalmente producirán el desarrollo.

3.3 La organización política

Existe otra semejanza significativa, aunque sutil, entre la CiV y el 
EC. Ambas comparten una visión semejante de las instituciones socia-
les. Benedicto XVI sostiene que “la ‘ciudad del hombre’ no se promueve 
solo con relaciones de derechos y deberes sino, antes y más aún, con 
relaciones de gratuidad, de misericordia y de comunión”267. Con esta 
frase apunta a un tema sustantivo en la filosofía política, como es el 
fundamento y legitimidad de las organizaciones políticas. Mientras para 
algunos las instituciones serían la unidad básica de la vida política, para 
otros ellas son el modo en que la comunidad se organiza de un modo 
sistematizado, siendo más bien medios para la consecución de un fin. En 
CiV se desarrolla este argumento: 

“A lo largo de la historia, se ha creído con frecuencia que la creación 
de instituciones bastaba para garantizar a la humanidad el ejercicio 
del derecho al desarrollo […]. En realidad, las instituciones por sí 
solas no bastan, porque el desarrollo humano integral es ante todo 
vocación y, por tanto, comporta que se asuman libre y solidariamen-
te responsabilidades por parte de todos”268.

Así, el pretender construir una sociedad justa en base meramente a 
instituciones justas sería un idealismo utópico, porque la sociedad está 
constituida por seres. Un país fragmentado por divisiones culturales, ét-
nicas o económicas no podrá ser reconstruido en base a una constitución 
y leyes que decretan su unidad, sino que deberá ser unificado en base a 
experiencias de comunicación y diálogo; solo una vez producido dicho 
encuentro, la sociedad podrá plasmar la unidad en una constitución que 
la refleje269.

267	  Ibíd., 6.
268	  Ibíd., 11.
269	  En este sentido es interesante el caso de Sudáfrica, país que debió enfrentar el 

proceso de reconciliación racial una vez terminado el régimen del apartheid. La 
Comisión Verdad y Reconciliación jugó un rol clave en este proceso, teniendo una 
visión de justicia restaurativa más que retributiva.



144 Rodrigo López

Para fundamentar el punto de vista del EC sobre este asunto, Amar-
tya Sen recurre a la tradición del pensamiento hindú: 

“Un ejemplo de interés es la distinción significativa entre dos con-
ceptos diferentes de justicia en la jurisprudencia india primitiva entre 
niti y naya. El primero concepto, niti, se refiere tanto a las propieda-
des organizacionales como a la rectitud del comportamiento, mien-
tras que el último, naya, se preocupa de lo que acontece y el modo 
en que lo hace, en particular con la vida que las personas son capaces 
de llevar”270.

Al igual que en la CiV, no se trata aquí de minimizar la importancia 
de las instituciones en la vida política, sino de reconocer que conside-
rar únicamente la institucionalidad al momento de evaluar la situación 
política de una sociedad implicaría negar el naya, es decir, lo que efec-
tivamente acontece en la experiencia de los cuidadanos. Un país será 
democrático no solo porque todos los ciudadanos tengan el derecho a 
voto consagrado en la constitución, sino también será en la medida en 
que todas las personas tengan posibilidad de participación política y 
efectivamente lo ejerzan.

3.4. El mercado

Tanto la CiV como el EC han reflexionado sobre el mercado. Pri-
meramente, ambas reconocen el rol instrumental que este sistema eco-
nómico tiene, siendo una buena herramienta al servicio del desarrollo 
humano271. Sin embargo, se admite también que es el mismo mercado 
el que genera situaciones de pobreza, al generar la exclusión de algunos 
grupos sociales272.

Son justamente estas situaciones de marginación económica, que 
determinan la pobreza y la consecuente exclusión social, las que han 

270	  Sen, The Idea of Justice, xv.
271	  Cfr. Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 27: “El problema de la inseguridad alimen-

taria debe ser planteado en una perspectiva de largo plazo, eliminando las causas 
estructurales que lo provocan y promoviendo el desarrollo agrícola de los países 
más pobres”.

272	  Cfr. Sen, Development as Freedom, 7: “[…] debemos examinar, por otra parte, la 
persistencia en deprivaciones entre segmentos de la comunidad que permanecen 
excluidos de los beneficios de la sociedad orientada al mercado, y el juicio general, 
incluyendo críticas, que las personas pueden tener un estilo de vida y valores aso-
ciados con la cultura del mercado”.



145El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

generado críticas al libre mercado como modo de organizar la vida eco-
nómica de la sociedad. En este sentido, CiV denuncia que:

“[l]a actividad económica no puede resolver todos los problemas so-
ciales ampliando sin más la lógica mercantil. Debe estar ordenada a 
la consecución del bien común”273. 

Por tanto, el mercado tiene limitaciones y por sí mismo no es capaz 
de conducir al desarrollo, sino que debe estar iluminado por una correc-
ta actividad política. Sen reconoce las críticas fundadas al sistema econó-
mico imperante y concuerda en la necesidad de una profunda reflexión, 
pero al mismo tiempo defiende al mercado de las críticas injustificadas:

“Los prejuicios actuales (a favor de mecanismos puramente de mer-
cado) ciertamente tienen que ser cuidadosamente examinados y, yo 
diría, parcialmente rechazados. […] Tenemos que escrutar y decidir 
que parte tiene sentido en las distintas perspectivas”274.

El mercado es un mero sistema de organización económica y, como 
tal, carece de valor moral intrínseco.

Si el mercado tiene limitaciones y no es capaz de producir el desarro-
llo por sí mismo, las mismas limitaciones debiesen impedir que fuese el 
culpable de todos los desórdenes sociales de la actualidad. Sin embargo, 
el mercado sí tiene un rol preponderante en problemas como la pobreza 
y la exclusión social. Por un lado, CiV denuncia la conjunción entre una 
economía y una política deshumanizada: 

“[c]uando la lógica del mercado y la lógica del Estado se ponen de 
acuerdo para mantener el monopolio de sus respectivos ámbitos de 
influencia, se debilita a la larga la solidaridad en las relaciones entre 
los ciudadanos, la participación y el sentido de pertenencia”275. 

Por otro lado, el EC sostiene que cuando se intenta asignar al mer-
cado más funciones o áreas de las que efectivamente le competen, se 
pueden producir problemas276. Asuntos en los que el mercado necesita 

273	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 36.
274	  Sen, Development as Freedom, 112.
275	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 39, énfasis añadidos.
276	  Cfr. Sen, Development as Freedom, 124: “Incluso Adam Smith, mientras firmemen-

te abogaba el uso los mercados en las instancias en que podrían funcionar bien (y 
rechazando los méritos de cualquier oposición generalizada al comercio e intercam-
bio), no dudaba en investigar las circunstancias económicas en que restricciones 
particulares pueden ser propuestas sensatamente, o campos económicos en que 



146 Rodrigo López

de algún tipo de regulación o control serían el bien común, la salud 
pública, los asuntos ambientales, entre otros. Reconocer las ventajas y 
limitaciones del mercado constituye un deber ineludible al momento 
de organizar la vida económica, política y social de una comunidad, 
permitiendo el desarrollo del libre mercado cuando sea posible y cuando 
produzca bienestar en la población, pero estableciendo mecanismos re-
gulatorios que busquen el bien común cuando el mercado no sea capaz 
por sí mismo de controlar la actividad económica.

Una de las áreas en que el mercado debiese estar regulado es el traba-
jo. Si bien podría ser considerado un bien más que puede ser transado, 
por la estrecha relación entre el trabajo y el trabajador, el ser humano de-
trás de la labor desempeñada, es imposible considerarlo aisladamente277.

Para la CiV el trabajo humano no es solo el modo en que el hombre 
se gana el sustento, sino también un modo en que el hombre se realiza 
como persona y es fiel a la misión de ser transformadores del mundo que 
recibimos. Para el EC el trabajo no tiene un rol tan importante, sin em-
bargo, reconoce la gran relevancia que tiene en la realización personal de 
los individuos. Se reconoce así que el trabajo es mucho más que el modo 
de conseguir el sustento (ingreso), ya que tiene otras funciones para la 
persona (ocupación satisfactoria) 278.

3.5. Globalización y diálogo intercultural

Es indudable que los progresos tecnológicos, medios de transporte y 
comunicación, además de la caída de las políticas económicas proteccio-
nistas han transformado el mundo moderno. Es posible ahora adquirir 
productos manufacturados a miles de kilómetros de distancia, en tien-
das multinacionales, vendidos por inmigrantes. Sin embargo, como nos 
recuerda Benedicto XVI: 

“[…] es bueno recordar que la globalización ha de entenderse cier-
tamente como un proceso socioeconómico, pero no es esta su única 
dimensión. Tras este proceso más visible hay realmente una humani-

instituciones ajenas al mercado serían desesperadamente necesarias para suplemen-
tar lo que pueden hacer los mercados”.

277	  Cfr. Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 63.
278	  Es de destacar que en el EC, ligado a la ética aristotélica, la satisfacción no es la 

mera complacencia de gustos o preferencias personales, sino que está ligado a la 
eudaimonía o florecimiento de la persona en cuanto a persona.



147El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

dad cada vez más interrelacionada […]. La superación de las fronte-
ras no es solo un hecho material, sino también cultural, en sus causas 
y en sus efectos”279. 

Reducir la globalización a lo económico sería el equivalente a equipa-
rar una comunidad al mercado, dejando de lado las múltiples otras in-
teracciones que se establecen en cualquier grupo humano. Sen también 
destaca la transversalidad de la globalización: 

“[e]stamos cada vez más relacionados, no solo por relaciones econó-
micas, sociales y políticas… sino también por nuestra preocupación 
vagamente compartida, pero altamente relevante, sobre la injusticia 
e inhumanidad que desafía a nuestro mundo, y la violencia y el te-
rrorismo que lo amenazan […] Hoy quedan pocos no-vecinos en el 
mundo”280.

Bajo esta definición de globalización, que trasciende lo meramente 
económico y cultural para ser más bien relacional, es que la necesidad de 
recordar el diálogo como camino a la verdad se hace patente. “En efec-
to, la verdad es ‘logos’ que crea ‘diá-logos’ y, por tanto, comunicación 
y comunión”281. Por lo tanto, para construir un mundo globalizado en 
que la humanidad se comporte como una familia, es imprescindible el 
verdadero diálogo y encuentro, intentando descubrir la verdad que, para 
muchos, implica la apertura a la trascendencia.

Ahora bien, la CiV destaca que, para poder participar en un diálogo 
honesto y fecundo, además de la intención de buscar la verdad, es tam-
bién necesario reconocer la base desde la cual se comienza el diálogo, es 
decir, la identidad individual y colectiva282. 

El EC es también sensible a estas diferencias culturales e identidades 
particulares. Sin ir más lejos su creador –Sen– es el fiel reflejo del en-
cuentro de las culturas oriental –nacido en India– y occidental –educa-
do en el Reino Unido y Estados Unidos–. Pero más que ahondar en lo 
que separa estos mundos, se centra en las semejanzas. 

“Si no que más bien sostengo que ideas similares –o cercanamente 
relacionada– de justicia, equidad, responsabilidad, deber, bondad y 

279	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 42. 
280	  Sen, The Idea of Justice, 173.
281	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 4.
282	  Cfr. Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 26.



148 Rodrigo López

rectitud han sido buscadas en distintas partes del mundo, que pue-
den expandir las discusiones en la literatura occidental”283.

Si bien es cierto que hay diferencias, la verdad es que somos todos 
humanos, por lo que tenemos muchas cosas en común que harán del 
encuentro intercultural, que respeta y acoge las diferencias, un ejercicio 
fructífero que nos puede acercar a la verdad.

3.6. Caridad

La caridad, el amor fraterno a los que me rodean –aún más inclusivo 
en este mundo globalizado–, es lo que motiva a los hombres de buena 
voluntad a comprometerse en la búsqueda del bien común, no solo por-
que sea un deber de justicia, sino porque es el mejor modo de procurar 
el bienestar de la comunidad compuesta por personas a quienes se ama. 
Organizar la sociedad en base a instituciones sociales, políticas y econó-
micas que sean justas, pero sin considerar la caridad, sería algo bueno, 
pero lejos del ideal al que aspira la CiV.

En el EC la idea de caridad no está manifestada explícitamente. Si 
bien Amartya Sen recurre a la parábola del Buen Samaritano en La Idea 
de Justicia, ilustrando la diferencia entre las relaciones debidas en oposi-
ción a las relaciones empáticas284, lo cierto es que el análisis es más bien 
intelectual, sin acoger la dimensión afectiva que tiene la compasión. Sen 
reconoce que las personas pueden actuar no solo por amor a sí mismas, 
pero no llega a decir que el amor al prójimo pueda moverlas a compro-
meterse en la búsqueda del bien común. La preocupación de Sen de 
ofrecer un enfoque general, aplicable a muchos contextos distintos y en 
consecuencia, adolece de una especie de “asepsia emocional”. No deja de 
ser paradójico que un enfoque que intenta incluir las múltiples dimen-
siones de la persona en el análisis de la sociedad deje de lado uno de los 
aspectos más relevantes del ser humano, al menos a nivel de la justifica-
ción de sus planteamientos. Sin embargo, en Desarrollo como Libertad 
Sen expone una experiencia de su infancia, que finalmente lo habría 
motivado a hacerse economista y posteriormente a desarrollar el EC.

Es elocuente el protagonismo de los sentimientos morales en la voz 
del filósofo bengalí: 

283	  Sen, The Idea of Justice, xiv.
284	  Cfr. ibíd., 170-173.



149El Enfoque de Capacidades y la Caritas in Veritate

“Termino esta lista de ilustraciones con otra que viene directamente 
de uno de mis recuerdos de infancia. Una tarde estaba jugando –de-
bía tener alrededor de diez años– en el jardín de nuestra casa en la 
ciudad de Dhaka, hoy la capital de Bangladesh, cuando un hombre 
entró por la puerta quejándose dolorosamente y sangrando profusa-
mente; había sido acuchillado por la espalda. Esos eran los días de 
revueltas populares (con hindúes y musulmanes matándose los unos 
a los otros), que precedieron a la independencia y partición de India 
y Pakistán. El hombre acuchillado, llamado Kader Mia, era un traba-
jador musulmán que había venido a trabajar a una casa cercana –por 
una mínima recompensa– y había sido acuchillado por una turba en 
nuestra área mayoritariamente hindú. Mientras yo le daba agua y lla-
maba pidiendo ayuda de los adultos en la casa y, momentos más tar-
de era llevado por mi padre al hospital, Kader Mia nos contó cómo 
su esposa le había dicho que no fuera a un área hostil en esos tiempos 
revueltos. Pero Kader Mia tuvo que ir en busca de trabajo y un pe-
queño ingreso porque su familia no tenía nada que comer. El castigo 
por su dependencia económica fue la muerte, que ocurrió más tarde 
en el hospital. Para mí la experiencia fue devastadora. Me hizo re-
flexionar, más tarde, en la terrible carga de las identidades estrecha-
mente definidas, incluyendo las basadas en grupos y comunidades… 
pero también apunta al hecho notable que la dependencia económi-
ca, en la forma de extrema pobreza, puede hacer a una persona caer 
desesperadamente en la violación de otro tipo de libertades”285.

Aunque de un modo sutil, la compasión y la caridad son elementos 
que sí están presentes en el EC.

4.	 Conclusión

Al final de este análisis es necesario destacar, en primer lugar, la com-
patibilidad de las fuentes estudiadas en relación a los principios morales 
de justicia, respeto a la libertad y responsabilidad de las personas.

Resulta muy interesante hacer el análisis comparativo entre dos pers-
pectivas con orígenes diversos, pero que llegan a conclusiones similares. 
Quizá, dicha coherencia esté dada por los indiscutibles antecedentes 
aristotélicos que –no de manera exclusiva, pero sí muy fundamental– 

285	  Sen, Development as Freedom, 8.



150 Rodrigo López

están a la base de ambas posiciones. Es indudable el profundo carácter 
humanista tanto de la DSI como del EC.

De frente a posiciones radicalizadas sobre el mercado en uno u otro 
sentido, las voces que hemos analizado se muestran críticas en el me-
jor sentido de la palabra, esto es, reconociendo las luces y sombras de 
modelos que deben estar al servicio del ser humano, y nunca al revés. 
El mercado y la organización política no son fines en sí mismos, sino 
medios que deben orientarse a mejorar las condiciones de vida reales de 
las personas concretas.



151

La Economía Social de Mercado como un sistema económico 
compatible con el cristianismo. Reflexiones a la luz de la Doctrina 

Social de la Iglesia286

Eugenio Yáñez

Introducción

La perspectiva desde la cual voy a abordar el tema es la de un cristiano 
que se pregunta acerca de si todos los sistemas económicos, aparte de ser 
económicamente eficientes, son moralmente aceptables y/o compatibles 
con las enseñanzas del Magisterio Social de la Iglesia. En consecuencia, 
estas sencillas reflexiones se realizan a la luz de la Doctrina Social de la 
Iglesia (DSI). 

En estas páginas pretendemos (de)mostrar que si bien es cierto, for-
malmente la DSI no propone ningún sistema económico en particular, a 
partir de san Juan Pablo II, el magisterio social, ha ido formulando claras 
orientaciones en la línea de una economía social de mercado (ESM). 
Benedicto XVI ha seguido labrando el surco iniciado por su predecesor 
y Francisco ha ido, si se me permite la expresión, colocando la semilla 
de la ESM. Las directrices de estos Papas no son producto de un volun-
tarismo, sino que obedecen a una ya larga tradición, que no hace otra 
cosa que asumir el “dato” de la realidad, que indica, entre otras cosas, 
que entre la ESM y la DSI existen grandes afinidades, pero más aún, que 
este “sistema económico” no solo constituye un sistema aceptable para 
los cristianos, sino también una auténtica “opción por los pobres” tan 
necesaria en América Latina y en nuestro país. Para fundamentar esta 

286	  Parte de estas reflexiones se encuentran contenidas en mi libro: Eugenio Yáñez, 

Economía Social de Mercado en Chile: ¿Mito o Realidad? (Santiago: Ediciones Alta-

zor, 2013).



152 Eugenio Yáñez

tesis expondremos algunos de los principios comunes entre ambas en los 
ámbitos económico, político y social. 

I. ¿Propone la DSI algún modelo económico en particular?

Son muchas las ocasiones en que los Pontífices han afirmado que:

“La Iglesia no tiene modelos para proponer. Los modelos reales y 
verdaderamente eficaces pueden nacer solamente de las diversas si-
tuaciones históricas, gracias al esfuerzo de todos los responsables que 
afronten los problemas concretos en todos sus aspectos sociales, eco-
nómicos, políticos y culturales que se relacionan entre sí”287.

Ella “no propone sistemas o programas políticos, ni manifiesta prefe-
rencias por uno o por otros, con tal que la dignidad del hombre sea de-
bidamente respetada y promovida, y ella goce del espacio necesario para 
ejercer su ministerio en el mundo”288. La Iglesia solo ofrece como orien-
tación ideal e indispensable, “la propia doctrina social, la cual como 
queda dicho reconoce la positividad del mercado y de la empresa, pero 
al mismo tiempo indica que estos han de estar orientados hacia el bien 
común”289 (Centesimus Annus, n. 43). En consecuencia, “no hay un único 
modelo de organización política y económica de la libertad humana, ya 
que culturas diferentes y experiencias históricas diversas dan origen, en 
una sociedad libre y responsable, a diferentes formas institucionales”290. 
El hecho de que la DSI no proponga ningún modelo político, económi-

287	  Gaudium et Spes, en Concilio Vaticano II: documentos completos (Santa Fe de Bogo-
tá: San Pablo, 2000), 36. Véase también Pablo VI, Octogesima Adveniens, en Ocho 
grandes mensajes, ed. por Jesús Iribarren y José Luis Gutiérrez García (Madrid: 
Editorial Católica, 1971), 2-5.

288	  Papa Juan Pablo II, Sollicitudo rei socialis (Madrid: Paulinas 1988), 41. Además, 
“la Iglesia no propone una filosofía propia ni canoniza una filosofía en particular 
con menoscabo de otras. El motivo profundo de esta cautela está en el hecho de 
que la filosofía, incluso cuando se relaciona con la teología, debe proceder según 
sus métodos y sus reglas; de otro modo, no habría garantías de que permanezca 
orientada hacia la verdad, tendiendo a ella con un procedimiento racionalmente 
controlable”: Papa Juan Pablo II, Fides et ratio, Carta Encíclica sobre las relaciones 
entre fe y razón (Santiago, San Pablo: 1998), 49. 

289	  Juan Pablo II, Sollicitudo rei socialis, 43.
290	  Juan Pablo II, Discurso a la Asamblea General de la Organización de las Naciones 

Unidas (1995), 3.



153La Economía Social de Mercado como un sistema económico

co o social en particular, no significa neutralidad frente a los distintos 
modelos económicos o políticos291. Como “experta en humanidad”, se-
gún la expresión de Pablo VI, extiende:

“necesariamente su misión religiosa a los diversos campos en que 
los hombres y mujeres desarrollan sus actividades, en busca de la 
felicidad, aunque siempre relativa, que es posible en este mundo, de 
acuerdo con su dignidad de personas”292. 

La crítica al colectivismo y al capitalismo “salvaje”293 expresa al me-
nos, que ambos sistemas no son compatibles con el cristianismo. 

Pero la DSI no solo ha criticado y/o condenado permanentemente 
una economía centralmente planificada o altamente estatizada, y una 
economía liberal, basada en una visión egoísta del hombre, sino además 
desde Juan Pablo II ha dado un paso adelante, y ha aconsejado indirec-
tamente la aplicación de una ESM. Cito al respecto el ya famoso N° 19 
de Centesimus annus: 

“En algunos países y bajo ciertos aspectos, después de las destruc-
ciones de la guerra, se asiste a un esfuerzo positivo por reconstruir 
una sociedad democrática inspirada en la justicia social, que priva 
al comunismo de su potencial revolucionario, constituido por mu-
chedumbres explotadas y oprimidas. Estas iniciativas tratan, en ge-
neral, de mantener los mecanismos de libre mercado, asegurando, 
mediante la estabilidad monetaria y la seguridad de las relaciones 
sociales, las condiciones para un crecimiento económico estable y 
sano, dentro del cual los hombres, gracias a su trabajo, puedan cons-
truirse un futuro mejor para sí y para sus hijos. Al mismo tiempo, se 
trata de evitar que los mecanismos de mercado sean el único punto 
de referencia de la vida social y tienden a someterlos a un control 
público que haga valer el principio del destino común de los bienes 
de la tierra. Una cierta abundancia de ofertas de trabajo, un sólido 

291	  La Iglesia condenó el nazismo (Pío XI, mit brennender Sorge, 14 de marzo de 
1937), el fascismo (Pío XI, Non abbiamo bisogno, 29 de junio de 1931) y al régimen 
de la Unión Soviética (Pío XI, Divini redemptoris, 19 de marzo de 1937). Pode-
mos también mencionar un ejemplo chileno, a saber, la carta del cardenal Eugenio 
Pacelli (agosto de 1934) respecto de si algún partido político puede arrogase la 
representatividad de la Iglesia. La misiva expresa claramente que ningún partido 
político puede arrogarse la representatividad de la Iglesia, pero a renglón seguido 
aclara que ello no significa que el católico pueda adherir a cualquier partido. 

292	  Juan Pablo II, Sollicitudo rei socialis, 41.
293	  Esta expresión ha sido utilizada tanto por Juan Pablo II, Benedicto XVI y Francisco.



154 Eugenio Yáñez

sistema de seguridad social y de capacitación profesional, la libertad 
de asociación y la acción incisiva del sindicato, la previsión social en 
caso de desempleo, los instrumentos de participación democrática en 
la vida social, dentro de este contexto deberían preservar el trabajo de 
la condición de ‘mercancía’ y garantizar la posibilidad de realizarlo 
dignamente”. 

Aparte del mencionado número 19, Juan Pablo II294 en Centesimus 
Annus entrega una serie de directrices económicas que se ubican en la 
perspectiva de la economía social de mercado. En el número 15, aborda 
los principios de subsidiariedad y solidaridad. Según el primer princi-
pio, el Estado debe crear las “condiciones favorables al libre ejercicio 
de la actividad económica, encauzada hacia una oferta abundante de 
oportunidades de trabajo y de fuentes de riqueza”. Según el principio de 
solidaridad, en defensa de los más débiles debe “poner algunos límites 
a la autonomía de las partes que deciden las condiciones de trabajo, y 
asegurando en todo caso un mínimo vital al trabajador en paro”. Ante-
riormente el mismo Juan Pablo II le señaló al en ese entonces embajador 
alemán ante la Santa Sede, Hans Joachim Hallier, que “el sistema de la 
economía social de mercado, que durante años ha sido construido y me-
jorado, tomando ante todo en consideración a los sectores más débiles, 
ha demostrado ser exitoso en la organización democrática del Estado”295. 

Benedicto XVI en Caritas in veritate entregó también claras orienta-
ciones en la misma línea. Francisco ha ido más lejos y por vez primera 
un Papa recomienda expresamente aplicarla: 

“Si queremos entender nuestra sociedad de un modo diferente, ne-
cesitamos crear puestos de trabajo digno y bien remunerado, espe-
cialmente para nuestros jóvenes. Esto requiere la búsqueda de nuevos 
modelos económicos más inclusivos y equitativos, orientados no para 
unos pocos, sino para beneficio de la gente y de la sociedad. Pienso, 

294	  Véase Anton Rauscher, «Die Entdeckung der Sozialen Marktwirtschaft, Wirts-
chaftsethische Positionen in Centesimus annus» (El descubrimiento de la eco-
nomía social de mercado. Posiciones de ética económica en Centesimus Annus), 
Hamburger Jahrbuch für Wirtschaft- und Gesellschaftspolitik 37 (1992): 14.

295	  Citado de Osservatore Romano, edición semanal en lengua germana, 16 de noviem-
bre 1990, 7.



155La Economía Social de Mercado como un sistema económico

por ejemplo, en la economía social de mercado, alentada también 
por mis predecesores”296. 

Esto no debería sorprendernos, viniendo de un Papa que conoce bien 
las experiencias “neoliberales” y “marxistas” en América Latina, o to-
mando en cuenta que tanto la Unión Europea (Artículo 3, Párrafo 3 del 
Tratado de la Unión Europea), como los obispos europeos297, la promue-
ven como “el modelo” de desarrollo para Europa.

II. ¿Qué es la ESM?298

Veamos brevemente en qué consiste la ESM, para evitar malos enten-
didos o manipulaciones del concepto299. Alfred Müller-Armack, estre-
cho colaborador de Ludwig Erhard, acuñó el término “economía social 
de mercado”, y también con Eucken, Röpke, Rüstow, Böhm y Erhard 
desarrolló sistemáticamente este concepto. Lo utilizó por primera vez en 
su artículo “Orden Económico y Economía de Mercado”, publicado a 
fines de 1946 y en donde la definía como una “idea de ordenamiento 
político, cuya meta es combinar, sobre la base de una economía compe-
titiva, la libre iniciativa con el progreso social, garantizado a su vez por la 
eficiencia de la economía de mercado”300. Este sistema económico, social 
y político “representa el intento de una nueva síntesis entre diferentes 
aspectos del proceso económico y el esfuerzo por unir los progresos del 
ámbito social y económico con los progresos de la sociedad”301. No es 

296	  Discurso de agradecimiento al recibir el Premio Carlo Magno, Sala Regia, 6 de 
mayo 2016.

297	  Véase: Declaración de los obispos de la Comisión de las Conferencias Episcopales 
de la Comunidad Europea (COMECE), «Una comunidad europea de solidaridad 
y responsabilidad», Corintios XIII: Revista de teología y pastoral de la caridad 141 
(2012): 215-234.

298	  Existe abundante literatura sobre la ESM. Nos remitiremos, por lo tanto, a una 
visión muy sucinta de ella. 

299	  Véase: Yáñez, Economía Social de Mercado en Chile. 
300	  Alfred Müller-Armack, «Soziale Marktwirtschaft». En Handwörterbuch der So-

zialwissenschaften, vol. 9, ed. por Erwin Beckerat (Stuttgart/Göttingen: G. Fisher, 
1956), 390. Alfred Müller-Armack, Wirtschaftslenkung und Marktwirtschaft (tr. 
Orden Económico y Economía de Mercado) (Hamburg: Auerdruck, 1946).

301	  Alfred Müller-Armack, «Der Moralist und der Ökonom», en Genealogie der Sozia-

len Marktwirtschaft, Ausgewählte Werke, 2.a ed. (Bern/Stuttgart: Haupt 1981), 128.



156 Eugenio Yáñez

posible una ESM sin un orden democrático y un Estado de derecho, 
pues la libertad económica es tan importante como la política. El Estado 
se define como “social”, y se diferencia claramente del Estado Bienestar 
y del Estado Guardián (o mínimo). El principio de subsidiariedad arti-
cula las relaciones entre el Estado y los ciudadanos. 

Coloquialmente la ESM es conocida también como “el modelo ale-
mán”. Desde 1948 hasta ahora la política económica alemana ha sido 
conducida bajo el signo de la economía social de mercado.

III. Afinidades entre la Doctrina Social de la Iglesia y la Economía 
Social de Mercado

Una de las primeras coincidencias es la critica que tanto la ESM como 
la DSI realizan al marxismo y al liberalismo, y más particularmente a la 
concepción económica que sustentan ambas ideologías. Desde la DSI se 
nos dice que la regulación de la economía por la sola planificación cen-
tralizada pervierte en su base los vínculos sociales, y su regulación única-
mente por la ley de mercado quebranta la justicia social, porque “existen 
numerosas necesidades humanas que no pueden ser satisfechas por el 
mercado”302. Lo que se requiere es “promover una regulación razonable 
del mercado y de las iniciativas económicas, según una justa jerarquía de 
valores y con vistas al bien común”303 

Desde la ESM Müller-Armack critica sin ambages el error del libera-
lismo económico. Anton Rauscher señala a este respecto que: 

“Precisamente en relación a lo que Juan Pablo II llama en Laborem 
exercens el peligro del ‘economicismo’, es importante observar, que 
también Müller-Armack habla de la ‘estrecha cosmovisión econó-
mica’ del liberalismo. Desde este punto de vista no existe entre la 
doctrina social de la Iglesia y la posición tomada por Müller-Armack 
oposición, tampoco disenso”304. 

El Cardenal Joseph Höffner afirma, por su parte, que el sentido de la 
economía no consiste en el mero comercio según los principios raciona-

302	  Papa Juan Pablo II, Centesimus Annus (Santiago: Ercilla 1991), 34.
303	  Catecismo de la Iglesia Católica (Bogotá: San Pablo, 2000), 2525.
304	  Anton Rauscher, «Katholische Soziallehre und liberale Wirtschaftsverffassung», en 

Kirche in der Welt, Vol. 2 (Würzburg: Echter, 1988), 381. 



157La Economía Social de Mercado como un sistema económico

les, ni en la tecnocracia, ni en la mera rentabilidad, ni en la mayor can-
tidad de bienestar para el mayor número, sino mucho más en la perma-
nente creación de las condiciones materiales que posibilitan el desarrollo 
humano: “La economía no es ni la única ni la más alta meta. Más alta es 
la dignidad y libertad del hombre, el matrimonio y la familia, la religión 
y la moralidad y la última meta de todas las cosas, Dios mismo”305. El 
Concilio Vaticano II, por su parte, establece que:

“La finalidad fundamental de (la) producción no es el mero incre-
mento de los bienes producidos, ni el lucro, ni el dominio, sino el 
servicio al hombre, y del hombre íntegro, con atención al orden de 
sus necesidades materiales y de las exigencias de la vida intelectual, 
mortal, espiritual y religiosa de cualquier hombre, decimos, y de 
cualquier grupo humano, de cualquier raza y región del mundo. De 
este modo, la actividad económica, según sus métodos y leyes pro-
pias, debe ser ejercida conforme al orden moral para que cumpla el 
propósito de Dios acerca del hombre”306.

Si se analizan los principios que sustentan la DSI y la ESM es fácil 
advertir las coincidencias entre ambas. Sin embargo, esto no significa 
que ellas sean la misma cosa o que la ESM esté basada en la doctrina 
social de la Iglesia307. 

Por una parte se puede afirmar que la economía social de mercado y 
la doctrina social de la Iglesia están muy ligadas entre sí, pues las direc-
trices económicas de ambas (el rol de la libertad, la propiedad privada, 
la competencia, rol del empresario, la autogestión, la importancia del 
trabajo, el rol del Estado, el principio de subsidiariedad, etc.), son coin-
cidentes. En este contexto, afirma Wilhem Röpke que la Iglesia católica 
“ha puesto los fundamentos sobre los que ha crecido la cultura occiden-
tal y ha enseñado ciertos principios, que si se dejan de cumplir rebajan 
esta cultura”308. Y agrega que “es necesario destacar, a partir de Mater 

305	  Joseph Höffner, Christliche Gesellschaftslehre (Kevelaer: Butzon & Bercker, 1962), 
144-145.

306	  Gaudium et spes, 64.
307	  Véase Anton Rauscher, «Gibt es eine Zukunft für die Soziale Marktwirtschaft?», en 

Kirche und die Welt, 368.
308	  Wilhelm Röpke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra’ in marktwirtschaftlicher 

Sicht». En Wort und Wirkung, ed. por Walter Hoch y Wilhelm Röpke (Ludwigs-
burg: Martin Hoch Verlagsgesellschaft, 1964), 310. 



158 Eugenio Yáñez

et magistra el estrecho parentesco entre los lineamientos que entrega la 
encíclica y el mundo ideal que proponen los ‘neoliberales’”309:

Aunque ninguno de los padres de la economía social de mercado era 
católico, encontramos en sus escritos un reconocimiento explícito de los 
aportes de la doctrina social de la Iglesia. 

“Nosotros hemos asumido en el último decenio una serie de inten-
tos, que provienen tanto del ámbito protestante como de la Iglesia 
católica, destinados a desarrollar normas de convivencia social. Pue-
do mencionar el documento sobre la propiedad y la responsabilidad 
social emanado del Consejo de la Iglesia evangélica alemana y las más 
reciente encíclica del Papa, Mater et magistra”310. 

En este mismo sentido Rüstow afirma que la Iglesia católica per-
manentemente se ha pronunciado con gran energía en el campo de la 
economía, dictando normas éticas. 

“Toda la historia de la Iglesia hasta fines de la Edad Media está pla-
gada de esta lucha por una moral en la economía. Esta lucha fue 
conducida con gran energía y gran inteligencia y representa uno de 
las grandes aportes en esta área, de la cual hoy día todavía podemos 
aprender”311. 

La mencionada crítica de la DSI y la ESM al liberalismo (y/o neo-
liberalismo) y al colectivismo (y/o marxismo), supone una fundamen-
tación antropológica y ética que ambas comparten, como veremos a 
continuación

Analicemos brevemente algunos principios en concreto.

1.	 A nivel antropológico 

a) Concepción del hombre 

Una cuestión decisiva al momento de valorar un modelo económico 
es la concepción del hombre que subyace en él. Dicha concepción es 

309	  Röpke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra’...», 316.
310	  Alfred Müller-Armack, «Das gesellschaftspolitische Leitbild der Sozialen Marktwirtschaft», 

en Wirtschaftsordnung und Wirtschaftspolitik (Stuttgart/Bern: Haupt, 1976), 298. 
311	  Alexander Rüstow, Rede und Antwort (Ludwigsburg: Martin Hoch Verlagsgesell-

schaft, 1963), 11.



159La Economía Social de Mercado como un sistema económico

un gran punto de conexión entre la doctrina social de la Iglesia y la 
economía social de mercado, pues ambas parten de la existencia de un 
ser libre y responsable que debe elegir el bien, pero que también puede 
hacer el mal. 

Es indiscutible que la concepción cristiana del hombre que susten-
taban los padres de la economía social de mercado hizo que ellos recha-
zaran una serie de mecanismos económicos por considerarlos indignos. 
“Me parece, afirma Röpke, que es uno de los errores más peligrosos creer 
que la libertad económica y la sociedad no son compatibles con los va-
lores cristianos”312. Así, “la correcta concepción de la persona humana” 
(Centesimus annus, Nº 11) constituye el corazón de la doctrina social 
de la Iglesia. Ella, como imagen de Dios, es “una persona, es decir, un 
ser subjetivo capaz de obrar de manera programada y racional, capaz 
de decidir acerca de sí y que tiende a realizarse a sí mismo” (Laborem 
exercens, Nº 6). 

El hombre es una naturaleza material y espiritual, un “animal racio-
nal” (zoon politikon). Como ser racional es capaz de conocer y compren-
der el mundo. 

“Por la razón es capaz de comprender el orden de las cosas estableci-
do por el Creador. Por su voluntad es capaz de dirigir por sí misma a 
su bien verdadero. Encuentra su perfección en la búsqueda y el amor 
de la verdad y del bien” (Catecismo, Nº 1704). 

Estas características lo diferencian de los demás seres de la naturaleza. 
Por otra parte, el hombre es un ser individual y social. Como individuo 
es único e irrepetible. Al mismo tiempo es un ser social, que por natu-
raleza está ordenado a los otros individuos. Él encuentra su perfección 
en el otro, vive en sociedad por sobreabundancia de su ser y también 
porque necesita material y espiritualmente de los otros, o sea no solo 
para satisfacer sus necesidades básicas, sino también para alcanzar su 
plenitud. “El hombre en cuanto persona es un ser social que solo puede 
encontrar su determinación en sociedad. En este sentido el hombre es 
anterior al Estado, a la sociedad y a cualquier orden económico”313. 

312	  Wilhelm Röpke, «Wirtschaft und Moral». En Was ist wichtiger als Wirtschaft, 
ed. por Alexander Rüstow, et al. (Ludwigsburg: Martin Hoch Verlagsgesellschaft, 
1960), 21. 

313	  Wilhelm Röpke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra’...», 310. 



160 Eugenio Yáñez

Nuestro carácter de creaturas y la ambivalencia humana son otras 
dimensiones que los creadores de la economía social de mercado relacio-
naron con la economía. Por ser imagen y semejanza de Dios, todos los 
hombres tienen la misma dignidad y están llamados a trabajar y trans-
formar la naturaleza en vistas de su bien. No olvidaron que el hombre 
es naturaleza caída y por lo tanto puede hacer el bien o el mal, puede 
amar u odiar, construir o destruir, tiene fortalezas y debilidades, méritos 
y deméritos. Llevando estos principios al plano económico, significa el 
rechazo de la absolutización de la economía, pues ella “está para servir la 
hombre, y no el hombre para servir a la economía”314. Insisten en que el 
hombre no es solo un homo economicus, sino también un homo religiosus. 
Por ello la economía debe también servir a valores que van más allá de 
ella, pues “la medida de las economía es el hombre. La medida del hom-
bre es su relación con Dios”315. 

Desde ambas perspectivas, el hombre no es un engranaje más en el 
proceso productivo, sino que este proceso debe ser conducido por él. 
Punto central de las reflexiones de estos economistas alemanes es el hom-
bre con sus valores, necesidades y capacidades. Por ello mismo rechazan 
la expresión individuo y privilegian la expresión persona. “En la medida 
en que se reduce al hombre a un homo sapiens consumidor, desaparece 
de la perspectiva todo aquello que está fuera de los ingresos económicos 
y su traducción en bienes que determinan la felicidad del hombre”316. 

b) La libertad 

El concepto de libertad es también un punto de encuentro importan-
te entre la doctrina social de la Iglesia y la economía social de mercado. 
Ambas reconocen que él ocupa un rol central en el desarrollo de la per-
sona. Así lo testimonia el Catecismo: 

“la libertad es el poder, radicado en la razón y en la voluntad, de 
obrar o de no obrar, de hacer esto o aquello, de ejecutar así por sí 
mismo acciones deliberadas. Por el libre arbitrio cada uno dispone 
de sí mismo. La libertad es en el hombre una fuerza de crecimiento 

314	  Alexander Rüstow, Das Versagen des Wirtschaftsliberalismus (El fracaso del liberalis-
mo económico), 2.a ed. (Stuttgart: Lucius & Lucius, 1950), 91.

315	  Alfred Müller-Armack, «Zur Soziologie unserer Gegenwart» [1949], en Genealogie 
der Sozialen Marktwirtschaft, 212. 

316	  Wilhelm Röpke, «Marktwirtschaft ist nicht genug». En Wort und Wirkung, 147. 



161La Economía Social de Mercado como un sistema económico

y de maduración en la verdad y la bondad. La libertad alcanza su 
perfección cuando está ordenada a Dios, nuestra bienaventuranza” 
(Nº 1731). 

La dignidad humana exige que su libertad sea respetada no solo por 
los otros hombres, sino también por el Estado. No obstante, la verdade-
ra libertad supone la responsabilidad, dado que el hombre, como hemos 
visto, tiene la posibilidad de elegir el bien o el mal. 

Los principios antropológicos de la DSI y la ESM presuponen un 
orden económico libre, que ofrezca a todos los hombres la posibilidad de 
emprender, producir y construir para él y su familia, pero que al mismo 
tiempo fija ciertos límites. La tensión entre responsabilidad y libertad es 
tomada en cuenta en la economía social de mercado. Libertad no signi-
fica licencia para hacer lo que quiera o mera ausencia de coacción, sino 
la posibilidad de elegir bien entre diferentes alternativas. Para Erhard la 
“libertad política y humana, representa una compleja unidad. No es po-
sible desligar una parte, sin destruir el todo”317. Esta forma de entender 
la libertad, vale decir, como la posibilidad de elegir bien entre diferentes 
alternativas, y no solo como ausencia de obstáculos que me impiden 
hacer lo que quiera, diferencia claramente la ESM de una economía de 
mercado. El hombre debe utilizar su libertad para desarrollar sus capa-
cidades y alcanzar las metas que se ha propuesto, pero no a costa de la 
libertad de los otros. Con otras palabras, está limitada por el derecho del 
otro y el bien común. En este contexto Röpke afirma que en realidad la 
“libertad sin normas y reglas, sin autodisciplina moral del individuo es 
la más terrible falta de libertad”318. 

2.	 A nivel económico 

La doctrina social de la Iglesia y la economía social de mercado en-
cuentran una vez más otro punto en común en la valoración del orden 
económico, en el cual la competencia y la propiedad privada son dos 
aspectos claramente coincidentes. 

317	  Ludwig Erhard, Deutsche Wirtschaftspolitik: Der Weg der Sozialen Marktwirtschaft 
(Düsseldorf: Econ, 1962), 557.

318	  Röpke, «Wirtschaft und Moral», 89.



162 Eugenio Yáñez

a) La competencia 

Ambas consideran a la competencia como un instrumento irreem-
plazable del orden económico, en la medida que ella opera como un 
principio orientador del proceso económico. Reconocen, además, sus 
efectos positivos en la promoción del desarrollo y en la recompensa de 
los esfuerzos humanos. Pío XII, ya en el año 1956, afirmaba que “la idea 
de la competencia había ido perdiendo lentamente su sentido negativo 
y adquiriendo uno más positivo, además de necesario”319. Su importante 
rol fue tempranamente reconocido, pero al mismo tiempo se previene 
ante una competencia desleal o sin control. “El ejercicio de las libertades 
individuales en el ámbito de la competencia económica constituye un 
fructífero estímulo para todos, sin embargo, la experiencia muestra a 
menudo que ella a veces desemboca en amargas luchas por conquistar 
nuevos mercados”320. Para no tergiversar sus efectos positivos, se debe 
tener en cuenta que ella es un medio y no un fin. Por lo mismo se re-
quiere de la intervención del Estado, para que garantice la existencia 
de una competencia leal y evite los monopolios. Así, se establecerá la 
transparencia en el mercado. En otras palabras, el Estado debe, por un 
lado, garantizar la libre competencia, pero por otro, regularla, para que 
no termine produciendo un abuso y con ello, una competencia desleal, 
que perjudique a los más débiles. Pío XI es uno de los primeros en ad-
vertir este último peligro. El Papa afirma que a la libre competencia ha 
sucedido la dictadura económica: 

“Primeramente, salta a la vista que en nuestros tiempos no se acumu-
lan solamente riquezas, sino también se crean enormes poderes y una 
prepotencia económica despótica en manos de muy pocos […]. Las 
últimas consecuencias del espíritu individualista en el campo econó-
mico vosotros mismos […] las estáis viendo y deplorando: la libre 
competencia se ha destrozado a sí misma; la prepotencia económica 

319	  Pío XII, «Problemática moral y social de la actividad alimenticia», Alocución a los 
participantes del 3er. Congreso Internacional de Distribución de Alimentos, 22 de 
junio de 1956. En Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Sum-
me Pius XII, vol. 3, ed. por Arthur Fridolin Utz y Joseph-Fulko Groner (Freiburg: 
Paulusverlag, 1961), nº 5733.

320	  Pío XII, «La gestión de la Cámara Internacional de comercio como aporte para la 
paz en el mundo», Alocución a los participantes del 16º Congreso de la Cámara de 
Comercio Internacional, 4 de mayo de 1957. En Aufbau und Entfaltung des gesells-
chaftlichen Lebens, n.º 6423.



163La Economía Social de Mercado como un sistema económico

ha suplantado al mercado libre; el deseo de lucro ha sucedido a la 
ambición desenfrenada de poder. Toda la economía se ha hecho ex-
tremadamente dura, cruel, implacable” (Quadragesimo anno, Nº 65). 

Juan XXIII recuerda en Mater et magistra la preocupación de Pío XI 
por una competencia económica sin regulaciones que terminen en mo-
nopolio. Para este Pontífice: 

“Obreros y empresarios deben regular sus relaciones inspirándose en 
el principio de la solidaridad humana y la fraternidad cristiana; ya 
que tanto la competencia de tipo liberal, como la lucha de clases de 
tipo marxista, van contra la naturaleza humana y son contrarias a la 
concepción cristiana de la vida”321.

Por su parte, Pablo VI, en el marco de su encíclica Populorum progres-
sio, establece que: 

“La sola iniciativa individual y el simple juego de la competencia 
no serían suficientes para asegurar el éxito del desarrollo. No hay 
que arriesgarse a aumentar todavía más la riqueza de los ricos y la 
potencia de los fuertes, confirmando así la miseria de los pobres y 
añadiéndola a la servidumbre de los oprimidos” (Nº 33). 

El Papa sitúa el tema de la competencia a nivel internacional, seña-
lando que las economías no pueden seguir “descansando sobre la sola ley 
de la libre concurrencia, que engendra también demasiado a menudo un 
dictadura económica” (Nº 59). 

En la misma línea del magisterio de la Iglesia se ubica el juicio de los 
padres de la economía social de mercado. Eucken, por ejemplo, afirma 
que “es tarea de un orden competitivo […] construir un orden econó-
mico digno y eficiente (que aspirare) a solucionar la cuestión social en el 
espíritu de la libertad y con ello salvar la libertad”322. 

Los paralelos entre la doctrina social de la Iglesia y la economía social 
de mercado son claros. Ambos adhieren a la idea del Estado como garan-
te de una competencia libre y leal, a través de la creación de un marco 
regulatorio de la competencia. Como hemos visto, entre la Quadragesi-
mo anno y los postulados de Eucken existen impresionantes coinciden-

321	  Papa Juan XXIII, Mater et Magistra, Encíclica sobre el reciente desenvolverse de la 
cuestión social a la luz de la doctrina cristiana (Santiago: Paulinas, 1961), 23.

322	  Walter Eucken, Wettbewerb, Monopol und Unternehmer (Bad Neuheim: Vita, 
1953), 24. 



164 Eugenio Yáñez

cias323. El sentido de desarrollar un orden económico basado en la libre 
competencia, pero con regulaciones, es una forma de reaccionar frente 
a las amargas experiencias del colectivismo marxista, pero también de 
evitar las nefastas consecuencias de un liberalismo “salvaje”. 

b) La propiedad privada 

Al igual que en los puntos anteriores la DSI y la ESM reconocen la 
necesidad de la apropiación privada de los bienes. Desde sus orígenes ha 
defendido el derecho a la propiedad privada, que es considerada como 
un derecho natural insustituible en la sociedad, pues constituye un me-
dio para garantizar el desarrollo personal del hombre. Este fundamental 
derecho encuentra su desarrollo más clásico en santo Tomás de Aquino. 
El Aquinate se pregunta en la Suma de Teología II, II, Cuestión 66, Art. 
1 y 2, “si es natural al hombre la posesión de cosas exteriores” y “si es 
permitido a alguno poseer alguna cosa como propia”. Ambas preguntas 
son respondidas afirmativamente. El hombre “tiene el dominio natural 
de las cosas en cuanto a la potestad de usar de ellas”. En cuanto a la se-
gunda pregunta, afirma Tomás de Aquino que es lícito al hombre poseer 
cosas propias por tres motivos: 

“Primero, porque cada uno es más solícito en procurar algo que con-
venga a sí solo, que lo que es común a todos o a muchos […]; de otro 
modo, porque se manejan más ordenadamente las cosas humanas 
si a cada uno incumbe el cuidado propio de velar por sus intereses; 
mientras que sería una confusión si cada cual se cuidase de todo in-
distintamente. Tercero, porque por esto se conserva más pacífico el 
estado de los hombres, estando cada uno contento con lo suyo”324. 

Pero el derecho a la propiedad no es absoluto. Son variados los do-
cumentos, encíclicas o discursos en que los diferentes Papas se han 
pronunciado sobre la “hipoteca social”, para utilizar una expresión de 

323	  Véase Anton Rauscher, «Gibt es für die Soziale Marktwirtschaft eine Zukunft?». 
En Gemeinsam fur die Zukunft : Kirchen und Wirtschaft im Gesprach, ed. por Mi-
chael Spangenberger Wolfgang (Koln: Deutscher Instituts, 1984), 378.

324	  Véase Tomás de Aquino, Suma de Teología (Madrid : Biblioteca de Autores Cristia-
nos, 1988), II, II, Q. 56, Art. 2 y 3.



165La Economía Social de Mercado como un sistema económico

Juan Pablo II, que grava sobre la propiedad325. Esta no puede ser nunca 
utilizada como instrumento de dominación o de poder contra los más 
débiles. Por el contrario, ella es considerada como la mejor manera de 
garantizar el destino universal de los bienes. Al Estado le corresponde la 
responsabilidad de velar por el cumplimiento de los aspectos sociales de 
la propiedad, especialmente de los medios de producción326. 

Dado que el hombre, a través de su trabajo, genera una cadena de 
solidaridad con los otros hombres, no debe usufructuar del producto 
de su trabajo solo para él. La propiedad de los medios de producción se 
legitima, si ella sirve al destino universal de los bienes y es ocupada en un 
trabajo productivo. Sería contraria al derecho si ella se utiliza como he-
rramienta de dominio, de especulación o presión sobre los trabajadores 
o incluso sobre la sociedad, destruyendo, de este modo, la solidaridad. 
La propiedad en manos de privados, es también una forma de limitar 
el poder del Estado, que posee toda la propiedad, no solo de los medios 
de producción, como sucedió en los países socialistas, en los cuales los 
ciudadanos se encontraban en total indefensión. En este sentido, la me-
jor manera de garantizar el destino universal de los bienes es a través del 
derecho a la propiedad, sin desconocer su dimensión social. Al Estado le 
corresponde la tarea de garantizar este derecho a todos sus ciudadanos. 

Para los padres de la economía social de mercado, la existencia de 
la propiedad privada es una exigencia fundamental para que el sistema 
económico funcione correctamente, porque representa una facultad de 
la persona humana, más precisamente de su libertad327. Según Röpke, 
junto con la iniciativa privada, es uno “de los pilares de un orden hu-
manista cristiano de la sociedad y la economía. Si se quita la propiedad 
privada […] los derechos elementales del hombre serán destruidos”328. 

325	  Juan Pablo II, en el marco de sus viajes a Latinoamérica, ha señalado expresamente 
que el derecho a la propiedad privada no es absoluto. Véase, entre otros, la alocu-
ción a los indios y campesinos en Oaxaca el 29 de enero de 1979; alocución a los 
obispos en Puebla el 28 de enero de 1979; prédica en la misa con los campesinos 
de Recife (Brasil), el 7 de julio de 1980.

326	  Véase a este respecto Anton Rauscher, «Das Eigentum, persönliches Freiheitsrecht 
und soziale Ordnungsinstitutionen» (La propiedad, derecho a la libertad personal 
e instituciones sociales), Katholische Soziallehre in Text und Kommentar 15 (1982), 
42.

327	  Alexander Rüstow, Rede und Antwort (Ludwigsburg: Martin Hoch 1963), 182. 
328	  Wilhelm Röpke, «Die Enzyklika ‘Mater et Magistra’...», 321.



166 Eugenio Yáñez

La preocupación por su dimensión social los lleva a preguntarse de qué 
manera ella puede convertirse en un instrumento social y económico 
útil. Ellos aspiran a una “propiedad para todos”, que para Erhard se tra-
duce en el imperativo de la participación de todos en la riqueza del país 
y en la distribución del poder económico. En este contexto, todos ellos 
se pronunciaron resueltamente contra la concentración de la propiedad 
en pocas manos o en manos del Estado. 

Un matiz respecto de la doctrina social de la Iglesia se observa en el 
escaso acento puesto por los padres de la economía social de mercado 
respecto del destino universal de los bienes. No obstante esto, las simi-
litudes entre doctrina social de la Iglesia y economía social de mercado 
se hacen notar.

Otro aspecto en el cual coinciden ambas es la visión sobre la eco-
nomía. Tanto para la ESM como para la DSI es considerada como una 
ciencia moral, pues lo que busca es el bien de las personas en el ámbito 
económico. Comparten además, sus fundamentos antropológicos y éti-
cos. La economía está al servicio del hombre, que es su principio, medio, 
y fin, o para decirlo con Juan Pablo II, es su sujeto y no su objeto. En 
virtud de lo afirmado, la economía no puede ser considerada un fin en 
sí mismo, por ende: 

“el proceso económico no debe limitarse a producir riqueza y bie-
nes materiales. La actividad económica tiene una intrínseca función 
social y moral que emana de la inalienable dignidad de la persona 
humana y del principio del destino universal de los bienes”329.

Por su parte Müller-Armack sostenía que la economía era un medio 
para alcanzar algo mucho más fundamental, a saber, humanidad. 

3.	 A nivel social 

La concepción de la sociedad de la doctrina social de la Iglesia y la 
economía social de mercado presenta también similitudes, especialmen-
te en lo que se refiere al principio de subsidiariedad y solidaridad.

329	  Juan Pablo II, Discurso a la UNICE (Industrial Conferences of Europe), Ciudad 
del Vaticano, 3 de diciembre de 1990. Véase también, Juan Pablo II, Sollicitudo rei 
socialis, 42.



167La Economía Social de Mercado como un sistema económico

a) El principio de subsidiariedad 

La subsidiariedad es uno de los principios fundamentales de la doc-
trina social de la Iglesia respecto del ordenamiento social o de la rela-
ción entre el Estado y sus ciudadanos. Nell Breuning lo denominó una 
“ley estructural de la sociedad”, es decir, un principio estructural de una 
sociedad humana, cuyo fundamento se encuentra en la dignidad y la 
libertad de la persona, pero también en los pequeños grupos o grupos 
intermedios como por ejemplo la familia. 

Este principio se encuentra ya implícito en León XIII en Rerum no-
varum, cuando él aboga por la participación del Estado en el ámbito 
social y económico. Su formulación clásica se encuentra en Pío XI, en 
Quadragesimo anno: 

“Es verdad, y lo prueba la historia palmariamente, que el cambio de 
condiciones sociales hace que muchas cosas que antes hacían aún las 
asociaciones pequeñas, hoy no las pueden ejecutar sino las grandes 
colectividades. Y sin embargo, queda en la filosofía social fijo y per-
manente aquel principio, que ni puede ser suprimido ni alterado: 
como es ilícito quitar a los particulares lo que con su propia iniciativa 
y propia industria pueden realizar, para entregarlo a una comuni-
dad, así también es injusto y al mismo tiempo de grave perjuicio y 
perturbación del orden social confiar a una sola sociedad mayor y 
más elevada lo que pueden hacer y procurar comunidades menores e 
inferiores. Toda acción social debe por su naturaleza prestar auxilio 
a los miembros del cuerpo social, nunca absorberlos y destruirlos. 
Conviene que la autoridad pública suprema deje a las asociaciones 
inferiores tratar por sí mismas los cuidados y negocios de menor im-
portancia, pues de otro modo le serán de grandísimo impedimento 
para cumplir con mayor libertad, firmeza y eficacia lo que a ella le 
corresponde, y que solo ella puede realizar, a saber: dirigir, vigilar, 
urgir, castigar, según los casos y la necesidad lo exijan”330. 

Lo que nos dice Pío XI es que aquello que la familia puede realizar 
por su propia naturaleza, el Estado no debe usurpar esa función. El 

330	  Papa Pío XI, Quadragesimo anno [1931], Encíclica sobre la restauración del orden 
social (Buenos Aires: Difusión 1941), 54. El principio de subsidiariedad se remite 
a los escritos de Wilhelm Emmanuel von Ketteler, pero su expresión formal se 
encuentra en Gustav Gundlach S.J., quien acuñó la expresión. Sobre la historia de 
este principio véase Oswald von Nell-Breuning, Baugesetze der Gesellschaft (Frei-
burg: Herder, 1968), 87-93.



168 Eugenio Yáñez

principio de subsidiariedad exige que cada agente realice la función que 
le corresponde en virtud de su propia naturaleza: omne agens agendo per-
ficitur. Con este principio, que Pío XI considera un gravissimun princi-
pium, se dirige en contra de los Estados Totalitarios y por anticipación al 
Estado liberal. El primero absorbe al individuo, el segundo deja todo en 
sus manos. En otras palabras, el principio de subsidiariedad supone dos 
dimensiones, a saber: una negativa y otra positiva. La negativa sostiene 
que el Estado debe retrotraerse de aquellas actividades que el particular 
o el grupo intermedio hace bien o simplemente le corresponde en virtud 
de su naturaleza, como por ejemplo que sean los padres los que decidan 
cómo y dónde educar a sus hijos. El Estado no debe absorber a los gru-
pos intermedios. Por el contrario, debe dejarlos actuar. La dimensión 
positiva implica que el Estado está obligado no solo legal sino también 
moralmente a actuar o intervenir en todos aquellos sectores, donde su 
presencia se hace necesaria, a través, por ejemplo, de las políticas públi-
cas. Acá el Estado debe actuar subsidiariamente, que equivale a prestar 
“ayuda para la autoayuda” y no caer en el asistencialismo.

La economía social de mercado exige el principio de subsidiariedad. 
Sus fundadores se pronunciaron claramente en favor de una sociedad 
subsidiaria, reconociendo que este era un aporte de la Iglesia Católica331. 
En este punto, según Briefs, todos estaban totalmente de acuerdo y le 
asignaban gran importancia332. Röpke afirma que lo que ellos piensan 
coincide perfectamente con lo que la “doctrina social de la Iglesia deno-
mina principio de subsidiariedad”333. Se manifestaron claramente contra 
el Estado de bienestar, porque este no hace más que impedir la iniciativa 
y la responsabilidad personal, contra el Estado guardián, pues este aban-
dona a quienes debería subsidiar. 

Ambas consideran que sin el principio de subsidiariedad la libertad 
en la sociedad queda en peligro: “Allí donde el principio de subsidiarie-
dad deja de determinar la organización de la sociedad, allí desaparece 

331	  Alexander, Rüstow, Rede und Antwort, 181. 
332	  Véase Briefs Goetz, «Katholische Soziallehre, Laissez-faire-Liberalismus und Sozi-

ale Marktwirtschaft». En Aausgewählte Schriften, ed. por Heinrich Basilius Streit-
hofen y Rüdiger von Voss (Berlin: Duncker & Humblot, 1980), 134. 

333	  Wilhelm Röpke, Civitas Humana, (Erlenbach/Zürich: Rentsch, 1944), 179. Véase 
también a este propósito: Alexander Rüstow, Rede und Antwort, 180.



169La Economía Social de Mercado como un sistema económico

la concepción cristiana del hombre, allí la sociedad está en peligro de 
volverse totalitaria”334. 

El principio de subsidiariedad está consagrado principalmente en la 
Ley Fundamental alemana, en los artículos 20,1; 28, Parág. 2 y 140. En 
este contexto también se debe mencionar el llamado “artículo europeo”: 

“Para la realización de una Europa unida, la república Federal de Ale-
mania contribuirá al desarrollo de la Unión europea que está obligada 
a la salvaguardia de los principios democráticos, del Estado de derecho, 
social y federativo y del principio de subsidiariedad y garantiza una pro-
tección de los derechos fundamentales comparable en lo esencial a la 
asegurada por la presente Ley Fundamental” (Art. 23). 

b) El principio de solidaridad 

El principio de solidaridad también ocupa un lugar central en el ma-
gisterio de la Iglesia Católica. Según el Catecismo, este principio, “ex-
presado también con el nombre de ‘amistad’ o ‘caridad social’, es una 
exigencia directa de la fraternidad humana y cristiana” (Nº 1939). En 
los últimos documentos eclesiales, se afirma con gran claridad que dado 
que todos los hombres son personas, se genera entre ellos una común-
unión, que deviene en una fuerte solidaridad. El punto de partida de la 
solidaridad es la dignidad humana. A partir de esta idea originaria ella 
se proyecta socialmente. 

“La solidaridad se manifiesta en primer lugar en la distribución de 
bienes y la remuneración del trabajo. Supone también el esfuerzo en 
favor de un orden social más justo en el que las tensiones puedan ser 
mejor resueltas, y donde los conflictos encuentren más fácilmente su 
salida negociada” (Catecismo, Nº 1940). 

Esta cita del catecismo concuerda perfectamente con los postulados 
de la economía social de mercado. Como hemos visto, sus fundadores 
partieron de la base de que para solucionar los grandes problemas so-
cioeconómicos se necesitaba de la solidaridad y no del individualismo. 
Un orden económico basado en el individualismo y una competencia 
sin límites, en el cual el bien común no es más que la suma de todos 

334	  Anton Rauscher, «Subsidiaritätsprinzip und christliches Menschenbild» (Principio 
de subsidiariedad y concepción cristiana del hombre). En Entwicklung und Subsi-
diarität (Desarrollo y Subsidiariedad), ed. por Josef von Thesing y Klaus Weigelt 
(Melle: E. Knoth, 1986), 40.



170 Eugenio Yáñez

los bienes individuales, es incompatible con los postulados de la econo-
mía social de mercado y la doctrina social de la Iglesia. Una sociedad 
concebida como un campo de batalla, en donde cada individuo debe 
luchar por alcanzar sus intereses dista mucho del “modelo” económico, 
político y social de los padres de la economía social de mercado. Ellos no 
desconocen los conflictos económicos o sociales inherentes a toda socie-
dad, pero la solución no pasa, para ellos, por el individualismo, por una 
competencia desenfrenada o el poder del más fuerte, sino por el diálogo 
entre todos los actores involucrados, mirando siempre el bien común. 

“Los problemas socioeconómicos solo pueden ser resueltos con la 
ayuda de todas las formas de solidaridad: la solidaridad de los pobres 
entre sí, de los ricos y los pobres, de los trabajadores entre sí, de los 
empresarios y los empleados, solidaridad entre las naciones y entre 
los pueblos. La solidaridad internacional es una exigencia del orden 
moral. En buena medida, la paz del mundo depende de ella” (Cate-
cismo, Nº 1941). 

La solidaridad es una suerte de fermento para una sociedad justa y 
libre, en donde los legítimos intereses de las personas responden al bien 
común y no a los intereses egoístas. Ya en 1945, Pío XII afirmaba muy 
claramente que la solidaridad debe estar presente en todas las ramas de 
la economía y ser el fundamento para un nuevo orden económico que 
respete la dignidad del trabajador335. Este Papa es uno de los primeros 
en desarrollar el tema de la solidaridad y proyectarla sobre la realidad, 
en dos sentidos: primero, en 1939, contra el totalitarismo y en el últi-
mo decenio de su pontificado ante el problema del subdesarrollo de los 
países del Tercer Mundo. “Nos invitamos a construir la sociedad sobre 
la base de esta solidaridad y no sobre sistemas vanos e inestables. Dicha 
solidaridad requiere que desaparezcan las desproporciones estridentes 
e irritantes en el tenor de la vida de los diversos grupos de un mismo 
pueblo” (Levate capita 1953, Nº 25). Este juicio magisterial responde 
a la intención de los padres de la economía social de mercado, quienes 
al igual que la doctrina social de la Iglesia rechazan el “modelo” liberal 
y colectivista. Lo que ambas persiguen es un “sistema económico que 

335	  Véase, entre otros, Pío XII, «Alocución a los delegados de los sindicatos italianos 
cristianos», 11 de marzo 1945. En Texte zur Katholischen Soziallehre, Vol. 2, 1. 
Halband, Dokumente zur Geschichte des Verhältnisses von Kirche und Arbeiter-
schaft am Beispiel der KAB, ed. por Wolfgang Klein, Heinrich Ludwig, Karl-Josef 
Rivinius (Kevelaer: Arbeitnehmer-Bewegung-KAB, 1976) 198. 



171La Economía Social de Mercado como un sistema económico

(reconozca) el papel fundamental y positivo de la empresa, del mercado, 
de la propiedad privada y de la consiguiente responsabilidad para con los 
medios de producción” (Centesimus annus, 42). 

Para el cardenal Höffner, este principio tiene un carácter “óntico y 
ético al mismo tiempo”336, pues como ya hemos señalado, por una parte, 
es un principio que reconoce a la natural sociabilidad humana como 
punto de partida y tiende a unir a los hombres, a considerarlos como 
una gran comunidad a la cual están naturalmente ordenados y, por otra, 
porque se proyecta socialmente en una serie de deberes, principalmente 
de aquellos que tienen gran responsabilidad en el proceso económico, en 
el bien común y en la realización de la justicia social, como los empre-
sarios y el Estado. Los padres de la economía social de mercado no du-
daron en hacer de la solidaridad el fundamento del desarrollo humano. 

Vemos que ambos principios están estrechamente vinculados entre sí. 

“El principio de solidaridad determina que existe una recíproca res-
ponsabilidad entre el individuo y la colectividad; el principio de sub-
sidiariedad determina donde se realiza esa responsabilidad recíproca 
entre individuo y colectividad. Dicho de otra manera: el principio de 
solidaridad señala que debe dominar una determinada solidaridad en 
una asociación. El principio de subsidiariedad señala en cuál asocia-
ción debe dominar una determinada solidaridad”337. 

c) La justicia social 

Especial énfasis ponen en el rol clave que juega la justicia social. Esta 
última no es concebida ni por la ESM ni por la DS solo como un correc-
tivo social de los resultados indeseados del mercado, sino más aún como 
una meta que pertenece de suyo al orden económico.

Dada su dignidad, el hombre posee determinados derechos, pero al 
mismo tiempo, él es depositario de determinados deberes. La justicia 
social se refiere al respeto de esos deberes y a la realización de esos de-
rechos. Por ello, debe ser considerada como una de las metas más im-
portantes de la vida social. La justicia social apunta a crear un orden 

336	  Joseph Höffner, Christliche Gesellschaftslehre (Kevelaer: Butzon & Bercker, 1962), 
43. 

337	  Hans-Günther Schlotter, «Die Grenzen des Sozialstaates als normatives Problem». 
En Grundtexte zur Sozialen Marktwirtschaft, Vol. 2, ed. por Karl Hohmann (Stutt-
gart/New York: Gustav Fischer, 1981), 367.



172 Eugenio Yáñez

político, social y económico digno. En atención a esto, la doctrina social 
de la Iglesia le asigna gran importancia. Pío XII señalaba que ella era un 
“punto programático de la doctrina social católica” (Conforto letizia 16, 
1947). Es común a los Papas identificar prácticamente la justicia social 
con el bien común. Desde Pío XI hasta Francisco todos los pontífices 
sin excepción se han referido a este tema. En Divini Rdemptoris Pío XI 
afirma:

“Es un hecho cierto que, al lado de la justicia conmutativa, hay que 
afirmar la existencia de la justicia social, la cual impone deberes es-
pecíficos a los que ni los patronos ni los obreros pueden sustraerse. Y 
precisamente es propio de la justicia social el exigir de los individuos 
cuanto es necesario para el bien común” (Nº 51). 

La realización de la justicia social exige reconocer la igualdad esencial 
de todos los hombres, es decir, el mismo origen y la misma dignidad. Por 
ello cualquier forma de discriminación en lo político, social y económico 
es una atentado a los derechos de la persona, y por ende, a la justicia. En 
cierta medida ella tiene como base la igualdad, que no debe confundirse 
con el “igualitarismo nivelador” propio del marxismo. Igualdad esencial 
implica tratar igual a los iguales y desigual a los desiguales. 

Tanto la doctrina social de la Iglesia como la economía social de mer-
cado reconocen la importancia de la justicia social como principio regu-
lador de la economía. 

“No puede decirse que se haya satisfecho a la justicia social si los 
obreros no tienen asegurado su propio sustento y el de sus familias 
con un salario proporcionado a este fin; si no se les facilita la ocasión 
de adquirir una modesta fortuna; previniendo así la plaga del paupe-
rismo universal; si no se toman precauciones en su favor con seguros 
públicos y privados, para el tiempo de vejez, de la enfermedad o de 
la cesantía” (Divini redemptoris, 52). 

Posteriormente, Juan XXIII en Mater et magistra llama la atención 

“sobre un principio fundamental, a saber, que el desarrollo econó-
mico debe ir acompañado y proporcionado con la justicia social, de 
suerte que en los aumentos productivos tengan que participar todas 
las categorías de ciudadanos. Es necesario vigilar atentamente y em-
plear medios eficaces para que las desigualdades económico-sociales 
no aumenten, sino que se atenúen lo más posible” (Nº 73). 



173La Economía Social de Mercado como un sistema económico

San Juan Pablo II, Benedicto XVI y el Papa Francisco han asignado 
gran importancia a la justicia social. 

Los creadores de la economía social de mercado eran de la idea que 
para que se realice la justicia social en la sociedad, esta se debe com-
plementar a través de una adecuada política económica. Sin embargo, 
ponen de igual manera énfasis en que las medidas sociales en vistas a la 
realización de la justicia social no deben poner en peligro u obstaculizar 
los mecanismos del mercado. 

Es importante comprobar cómo para ambas “doctrinas” la realización 
de la justicia social no significa la lucha de unos contra otros. Ella no es 
sinónimo de lucha de clases. 

“Cuando la Iglesia alienta la creación y actividad de asociaciones  
–como sindicatos– que luchan por la defensa de los derechos e intereses 
legítimos de los trabajadores y por la justicia social, no admite en abso-
luto la teoría que ve en la lucha de clases el dinamismo estructural de la 
vida social” (Libertatis conscientia, 77). 

IV. ¿En qué medida se puede hablar de economía social de mercado en 
Chile?

¿Se puede hablar realmente en Chile de una economía social de 
mercado? No podemos responder a esta pregunta en profundidad338, sin 
embargo, dentro de los estrechos márgenes de estas reflexiones, pode-
mos afirmar que estamos en presencia de una economía de mercado con 
correcciones sociales, que intenta combinar crecimiento económico con 
equidad. Nos encontramos en vías hacia una economía “social” de mer-
cado, pues por un lado, existen en la actualidad, sobre todo en el campo 
económico y político, una serie de mecanismos que están presentes, pero 
por otro, hay claras deficiencias, que nos alejan, como el aspecto “so-
cial”. No basta en todo caso con políticas económicas gubernamentales, 
para hablar de la presencia de una ESM. Debe os evitar la tentación 
“verticalista”. Una ESM requiere además de un Estado eficiente, de un 
pacto social entre los empresarios y los trabajadores, y de una sociedad 
civil empoderada. 

338	  Una respuesta detallada a esta pregunta en Yáñez, Economía Social de Mercado en Chile.



174 Eugenio Yáñez

Al menos en el papel, pareciera haber un gran acuerdo entre las fuer-
zas políticas y económicas, en que el modelo económico debería ser una 
economía social de mercado. Todavía nos queda mucho camino por re-
correr. Los mayores obstáculos no son a mi juicio, de carácter económi-
co, político o social, sino de orden ético y/o cultural. 

A modo de reflexiones finales: ¿es posible implementar una economía 
social de mercado en Chile?

Desde una mirada autocomplaciente podemos afirmar que Chile 
avanza inexorablemente hacia una ESM y que en algunos años más será 
el sistema económico imperante en el país. Solo debemos dejar que la 
“mano invisible” y el libre mercado hagan su trabajo. Si nos ubicamos 
en las antípodas, es decir, desde una perspectiva autoflagelante podría-
mos proyectar que salvo excepciones son tantos los obstáculos a superar 
que es prácticamente imposible que Chile implemente una ESM. La 
fragilidad de nuestra democracia, la volatilidad de nuestra economía, 
las altas dosis de corrupción, la idiosincrasia de los chilenos, y la poca 
presencia de la sociedad civil en las tomas de decisiones, imposibilitan 
su realización 

Desde una mirada realista, que no subestima las reales dificultades, 
pero que tampoco las exagera podemos afirmar que en Chile grosso modo 
vamos avanzando en la dirección correcta. Esta es la parte llena del vaso. 
No debemos desconocer, sin embargo, que no es sencillo colmar el vaso, 
pues lo vacío, en este caso está dado por los aspectos sociales y por lo que 
he denominado lo “ético-cultural”, lo cual implica al menos, superar tres 
grandes desafíos. El primero de orden intelectual, se traduce en conocer 
y profundizar en la ESM y la DSI. El segundo, algo más complicado 
que el primero, es de orden moral, y nos obliga a ser coherentes con los 
principios de la ESM y DSI. No solo debemos proclamar los principios 
que inspiran nuestro actuar, mucho más importante es vivirlos. El tercer 
desafío es de orden político, entendiendo lo político en un sentido am-
plio, como una prudente preocupación por el bien común. Este desafío 
nos invita a pensar los grandes problemas y sus consiguientes soluciones 
a la luz de la ESM y DSI. Si logramos superar estos desafíos, lo demás 
es añadidura. 



175

Diálogo antropológico entre Fe y Economía Social de Mercado

Javier Domínguez

1.	 ¿Existen modelos antropológicos viables para alcanzar una vida plena 
en este mundo? A partir de esa pregunta general, queremos proponer 
una reflexión antropológica sobre el diálogo entre dos modelos que 
buscan actualmente, cada uno a su modo, la vida plena en este mun-
do: por una parte, la Economía Social de Mercado (ESM) como mo-
delo inmanente, y, por otra, la fe católica, como modelo trascendente. 

	 Concretizando la pregunta general, nos proponemos responder en 
esta reflexión antropológica: ¿qué propuestas pueden favorecer el diá-
logo antropológico entre la fe católica y la ESM sobre la vida plena?

	 Los pasos que seguiremos para desarrollar esta reflexión son: se-
ñalar los presupuestos iniciales; a continuación, indicar los nudos 
problemáticos; posteriormente, plantear elementos que dan forma, 
posibilitan, o condicionan la concreción del diálogo; luego, señalar 
oportunidades de diálogo, para finalmente, postular propuestas para 
concretizar el diálogo antropológico.

2.	 Comenzaremos pues por señalar dos presupuestos básicos: primero, 
qué entendemos por ESM, y segundo, por qué a nuestro juicio, la fe 
católica y la ESM no son modelos excluyentes, y por lo tanto el diá-
logo entre ambos modelos sí es posible. 

	 El concepto ESM surgió en Alemania (universidad de Friburgo), y 
fue puesto en marcha por Erhard tras la segunda guerra mundial. Este 
modelo surgió como un tercer camino entre el liberalismo clásico y el 
socialismo marxista. A grandes rasgos, se diferencia del primero por 
su énfasis en la justicia social, mientras que se aparta del segundo por 
el papel que juega el mercado asignando los recursos, y el consecuen-
te ejercicio de la libertad. Cabe señalar, por otra parte, que la ESM 
tiene una fuerte inspiración cristiana: de hecho, la Doctrina Social de 
la Iglesia se encuentra entre sus precursores. Sin embargo, la ESM allí 



176 Javier Domínguez

diseñada no es la que vemos puesta en práctica hoy, sino una versión 
más bien imperfecta.

	 Dicho lo anterior, es importante explicitar por qué consideramos que 
sí es posible y beneficioso llevar a cabo el diálogo antropológico entre 
ambos modelos. Los argumentos son: 1) el hecho de que existan po-
sibilidades dentro de la ESM (que detallaremos más abajo) nos indica 
que en la ESM existen elementos de bien asociados a la vida plena 
que pueden servir de punto de partida; 2) consideramos que el diá-
logo antropológico es un mediador pacífico y capaz de generar una 
sana transformación, superando las tensiones (que detallaremos más 
abajo) entre ambos modelos antropológicos; que además es capaz de 
valorar lo bueno y criticar constructivamente lo que es dañino para 
el hombre, y que es capaz de lograr un ensanchamiento del horizonte 
inmanente-materialista en el que lamentablemente tiende a caer la 
ESM, a pesar de la inspiración católica de sus orígenes.

3.	 Con respecto a los nudos problemáticos, se nos presentan básicamen-
te dos: primero, ¿qué entiende cada modelo por vida plena? Siguien-
do el pensamiento de Wittelsbürger, la ESM, que está cimentada en 
los pilares de la libertad y la justicia social, entendería por vida plena 
en este mundo tanto el bienestar particular como el bienestar co-
mún, estando este último asociado a la participación en los beneficios 
materiales y en la toma de decisiones339. Es decir, la vida plena se 
asociaría a un progreso político-económico de tipo inmanente. La 
fe católica por su parte, asocia la vida plena al desarrollo integral, el 
cual es el que respeta todas las exigencias propias del ser humano y de 
todos los hombres340, lo cual incluye por cierto el ámbito económico 
y político. Así, queda claro que las nociones de vida plena de ambos 
modelos son diferentes, si bien no son incompatibles.

	 En segundo lugar, y relacionado al nudo anterior, se nos presenta el 
nudo sobre los medios a utilizar para alcanzar esta vida plena. Con-
cretamente, dado que la economía –incluyendo la ESM– busca so-
lucionar el problema económico –que consiste en cómo satisfacer 
necesidades múltiples con recursos escasos–, cabe preguntarse, ¿qué 
necesidades se han de satisfacer primero según cada modelo? La im-
portancia de este nudo está en la estrecha relación entre jerarquía de 

339	  Cfr. Helmut Wittelsbürger, «ESM: un proyecto económico y político alternativo», 
Persona y sociedad 19 (2005): 173-174. 

340	  Cfr. Papa Juan Pablo II, Sollicitudo rei socialis (Madrid: Paulinas 1988), 33.



177Diálogo antropológico entre Fe y Economía Social de Mercado

necesidades y concepción de vida plena. Y al respecto, podemos ver 
que mientras para la fe católica un desarrollo integral que apunta 
hacia la vida plena requiere satisfacer primero las necesidades más 
básicas, para la ESM real –y especialmente para el modelo imperan-
te– se han de satisfacer primero las necesidades de aquellos que tienen 
acceso al mercado, y que son los que tienen mayor capacidad de pago.

4.	 Ahora bien, para intentar responder a nuestra pregunta inicial, vea-
mos primero las categorías antropológicas de cada modelo, las cuales 
nos darán luces sobre la concepción de ser humano.

A nuestro juicio, la ESM presenta las siguientes categorías 
antropológicas:

-	 Ser racional: El hombre es capaz de utilizar su razón para –a través de 
ella– buscar la mejor forma de satisfacer necesidades múltiples con 
recursos escasos.

-	 Ser relacional: A través del mercado el hombre ejerce su condición de 
ser relacional, concretamente nos referimos a las relaciones de libre 
intercambio, ya sea como productores que como consumidores.

-	 Ser responsable: El ser humano está llamado a ser responsable ante el 
medio ambiente y la sociedad humana, pues libertad no es sinónimo 
de arbitrariedad. Esta responsabilidad incluye el desarrollo de la crea-
tividad y la iniciativa personal341.

-	 Producto o recurso: Si bien esta categoría no es parte de la ESM 
teórica, lamentablemente en la actualidad en muchos lugares el ser 
humano ha sido reducido a la categoría de producto o bien desecha-
ble. Así lo afirma el Papa Francisco, cuando dice: “Se considera al ser 
humano en sí mismo como un bien de consumo, que se puede usar y 
luego tirar”342. En esa misma línea, sucede también en el ámbito em-
presarial que se reduce al hombre a la categoría de recurso humano, 
como formando parte de uno de los múltiples recursos económicos. 

Las categorías antropológicas que presenta la fe católica a nuestro 
juicio son:

341	  Cfr. BKU, «ESM en lugar de ilusión», Carisma 31 (1992): 119.
342	  Papa Francisco, Evangelii Gaudium, Exhortación apostólica sobre el anuncio del 

Evangelio en el mundo actual (Vaticano: Librería Editrice Vaticana, 2013), 53.



178 Javier Domínguez

-	 Ser relacional: El hombre es un ser para los otros, llamado a vivir en 
relación, como don para los demás, lo cual alcanza su plenitud por 
medio de la caridad, especialmente a través de la solidaridad.

-	 Apertura a la trascendencia: Asociado a la categoría anterior, el hom-
bre es un ser llamado a la trascendencia, y no tan solo a la realidad 
inmanente; de hecho, dice el Papa Benedicto XVI: “El ser humano 
está hecho para el don, el cual manifiesta y desarrolla su dimensión 
trascendente”343. 

-	 Ser moral: El hombre en cuanto ser que vive en relación con otros, 
está llamado a desarrollar la ética en todos los ámbitos de su vida, 
incluyendo por supuesto el ámbito económico.

-	 Vocación a la plenitud: El hombre tiene vocación de plenitud, lo cual 
implica que el desarrollo de la humanidad ha de ser integral (inclu-
yendo desarrollo económico, político, social, y cultural), lo que a su 
vez conlleva el principio de gratuidad, la cual sin embargo, frecuen-
temente pasa desapercibida debido a una visión de la existencia que 
antepone a todo la productividad y la utilidad344. Por otra parte la 
vocación a la plenitud es para todos los hombres, y no tan solo para 
algunos pocos.

5. 	Revisemos ahora algunas posibilidades o elementos que posibilitan la 
concreción del diálogo antropológico, y que a nuestro juicio son las 
siguientes:

-	 Libertad humana: El hombre es capaz y tiene la posibilidad de elegir 
entre distintas opciones precisamente por ser libre, pudiendo tomar 
diversas opciones de consumo, producción, ahorro o inversión. Pero 
además esta libertad se expresa como disposición a la propiedad pri-
vada, a la elección de profesión u oficio, y libertad de contratación 
entre otras. Tan importante es la libertad humana para la ESM que es 
uno de sus pilares básicos345.

-	 Justicia social: Esta representa un segundo pilar básico de la ESM, 
al menos en el espíritu de sus creadores, dado que el mercado no es 
capaz por sí solo de garantizar un orden económico y la paz social a la 

343	  Papa Benedicto XVI, Caritas in Veritate, Carta Encíclica sobre el desarrollo hu-
mano integral en la caridad y en la verdad (Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 
2009), 34.

344	  Benedicto XVI, Caritas in Veritate, 34, [89].
345	  Cfr. Wittelsbürger, «ESM: un proyecto económico y político alternativo», 173.



179Diálogo antropológico entre Fe y Economía Social de Mercado

que aspira la ESM. Por eso, esa tarea le es asignada al Estado, quien, 
además de ser el garante del buen funcionamiento del mercado, ha 
de cumplir un rol social para amparar a quienes no pueden obtener 
ingresos adecuados a través del mercado346.

-	 Aumento del desarrollo económico y disminución de la pobreza: 
Dado el problema económico señalado en el punto anterior, y el mar-
co inmanente en el cual la ESM necesariamente se mueve, un gran 
aporte que la ESM puede hacer es aumentar el desarrollo económico, 
aumentando con ello el desarrollo científico y tecnológico, para que 
así el bienestar generado llegue a muchos. Pero además otro aporte 
importante es mejorar la situación socio-económica de los más po-
bres, buscando asimismo la erradicación total de la indigencia.

6.	 Siguiendo nuestro itinerario, mostraremos ahora las tensiones que, 
a nuestro juicio, dificultan la concreción del diálogo entre ambos 
modelos, destacando eso sí, que las críticas se dirigen al modelo eco-
nómico imperante actualmente, lo que no exime de responsabilidad 
a la ESM en su aspecto teórico.

-	 Degradación ambiental y social: Dice el Papa Francisco que “no po-
demos dejar de considerar los efectos de la degradación ambiental, 
del actual modelo de desarrollo y de la cultura del descarte en la vida 
de las personas”347, agregando a continuación que “el crecimiento de 
los últimos dos siglos no ha significado en todos sus aspectos un ver-
dadero progreso integral y una mejora en la calidad de vida. Algunos 
de estos signos son al mismo tiempo síntomas de una verdadera de-
gradación social”348. Es decir, el sistema económico imperante no está 
aportando a un auténtico desarrollo integral. 

-	 Poca apertura a la trascendencia: La ESM al moverse en un ámbito 
inmanente puede contribuir al desarrollo económico, pero no es ca-
paz de garantizar un desarrollo integral, pues el desarrollo pleno ne-
cesariamente se extiende a la dimensión trascendente del ser humano. 
Y si bien es cierto que no se le puede exigir a la ESM que se extienda 
a la dimensión trascendente, no es menos cierto que la absolutización 
de lo inmanente, junto con la escasa apertura a lo trascendente es 

346	  Cfr. ibíd., 173.
347	  Papa Francisco, Laudato Si’, Carta Encíclica sobre el Cuidado de la Casa Común 

(Santiago de Chile: Salesianos Impresores, 2015), 43.
348	  Francisco, Laudato Si’, 46.



180 Javier Domínguez

fuente de tensión, por el riesgo de confundir una parte del desarrollo 
con el todo. No basta una apertura en el nivel teórico de la ESM349.

-	 Poca apertura a la moral: Dice el Papa Benedicto XVI que “la exigen-
cia de la economía de ser autónoma, de no estar sujeta a ‘injerencias’ 
de carácter moral, ha llevado al hombre a abusar de los instrumentos 
económicos incluso de manera destructiva”350. Esta es una tensión 
fuerte y muy grave: si la economía no se decide a integrar la moral se 
deshumanizará cada vez más. Los seres humanos necesitan una eco-
nomía que integre a la moral dentro de sí.

-	 Aumento de la injusticia distributiva y la inequidad: Por una parte, 
cabe señalar que la inequidad es injusta, incluso si la pobreza dismi-
nuye. Para expresar el drama de la inequidad dice el Papa Francisco 
que “mientras las ganancias de unos pocos crecen exponencialmente, 
las de la mayoría se quedan cada vez más lejos del bienestar de esa mi-
noría feliz”351. Y va aún más allá: “hasta que no se revierta la exclusión 
y la inequidad dentro de una sociedad y entre los distintos pueblos 
será imposible erradicar la violencia”352. No basta pues que la ESM 
combata la pobreza y la indigencia, debe también hacerse cargo de la 
inequidad que produce, y que es fuente de injusticia. Pero además, 
resulta que la degradación ambiental, humana y social no la sufren 
todos por igual, sino que son los pobres los que más la padecen353.

-	 Destino de los bienes: Si bien la ESM afirma entre sus fundamentos 
la superioridad del destino universal de los bienes al derecho de pro-
piedad privada354, en la actualidad no ocurre así en el sistema econó-
mico imperante355.

-	 Debilitamiento de la sociedad: advierte el Papa Francisco que además 
de los daños ya mencionados del sistema imperante, existen otros 
tales como la amenaza de que sean arrasadas la libertad y la justicia, 
que son paradójicamente, dos pilares de la ESM356.

349	  Cfr. Wittelsbürger, «ESM: un proyecto económico y político alternativo», 173.
350	  Francisco, Evangelii Gaudium, 56.
351	  Ibíd., 56.
352	  Ibíd., 59.
353	  Cfr. Francisco, Laudato Si’, 48.
354	  Cfr. BKU, «ESM en lugar de ilusión», 119.
355	  Cfr. Francisco, Laudato Si’, 93.
356	  Cfr. ibíd., 53.



181Diálogo antropológico entre Fe y Economía Social de Mercado

7.	 A partir de lo reflexionado anteriormente, veamos ahora las opor-
tunidades de diálogo antropológico. A nuestro juicio las principales 
son dos: primero, llevar cabo un diálogo sincero sobre la plenitud 
humana, dado que ambos modelos buscan el bienestar humano, 
dándole, en las acciones concretas357, un mayor espacio a la ética; se 
trata de dialogar acerca del sentido de la economía y su finalidad358, 
redefiniendo el progreso, para que la economía colabore a potenciar 
una calidad de vida integralmente mejor359. Y dado que se requieren 
soluciones integrales, nos parece necesario invitar a un diálogo mul-
tidisciplinar de carácter humanista360. Por otra parte, dado que el 
desarrollo económico es una parte del desarrollo integral, parece sano 
dialogar sobre esta integración para que exista un desarrollo equili-
brado en los diferentes ámbitos de la vida humana. Por ese motivo, 
nos parece oportuno invitar a debatir sobre la desaceleración del rit-
mo de producción y consumo en vistas a una forma más integral de 
vida plena361, lo cual lejos de ser una pérdida, es más bien una inver-
sión que ofrece otro tipo de beneficios.

8.	 Finalmente, nos parece que estas oportunidades de diálogo se po-
drían concretizar si, tanto desde la ESM como desde la fe católica, 
los interlocutores se disponen a dialogar buscando en primer lugar 
un lenguaje común que les permita entenderse mutuamente, y evi-
tar malentendidos. Este lenguaje común creemos que podría ser una 
ética compartida que conlleve una antropología de base. Por otra 
parte, si verdaderamente no es tarea de la economía ocuparse de la 
inequidad que produce, podría pensarse tal vez en las bases de una 
disciplina intermedia: “econo-ética”, para así buscar, basados en un 
horizonte compartido y con un lenguaje común, soluciones a la in-
equidad y la degradación social, y fortalecer así los pilares de la ESM 
actualmente debilitados, la verdadera libertad y la justicia.

357	  Cfr. ibíd., 189.
358	  Cfr. ibíd., 194.
359	  Cfr. ibíd., 194.
360	  Cfr. ibíd., 141.
361	  Cfr. ibíd., 191, 193.





183

Los autores

Juan Carlos Castilla, Profesor Titular del Departamento de Ecología, Facultad de 
Ciencias Biológicas PUC; Ph.D. por la University of Wales; Postdoctorado 
por la University of Leicester, Plymouth, UK. jcastilla@bio.puc.cl.

Javier Domínguez, Licenciado en Ciencias Económicas y de la Administración 
por la PUC; Ingeniero Comercial con mención en Administración de Em-
presas. Monje Benedictino. jjdoming@uc.cl.

Gonzalo Edwards, Profesor Titular del Instituto de Economía PUC; Ph.D. Siste-
mas de Ingeniería y Economía por la Universidad de Stanford, Estados Uni-
dos. gedwards@uc.cl.

Cristián Hodge, Profesor Asistente Ordinario de la Facultad de Teología PUC, 
Ph.D en Teología Dogmática por la PUC. Sacerdote de la Diócesis de San-
tiago. cahdoge@uc.cl.

Claudia Leal, Profesora Asistente Ordinaria de la Facultad de Teología PUC; 
Ph.D. en Teología Moral por la Accademia Alfonsiana de Roma. cleal@uc.cl.

Rodrigo López, Profesor Asistente Ordinario de la Facultad de Medicina PUC; 
Magister en Bioética por la PUC; Anestesista Cardiovascular PUC. ralopez@
uc.cl.

Gustavo Monzón, s.j., Licenciado en Filosofía Facultad de Filosofía y Teología de 
la Compañía de Jesús, San Miguel, Argentina. glmonzon@uc.cl.

Olof Page, Profesor Asociado Ordinario, Decano Facultad de Filosofía PUC. 
Doctor en Filosofía por la Universidad de Pisa. opage@uc.cl.

Juan Carlos Scannonne, s.j., Doctor en Filosofía por la Universidad de Munich, 
Alemania. jcscannone@hotmail.com.

Eugenio Yáñez, Director de Formación y Desarrollo Universidad san Sebastián, 
Doctor en Filosofía por la Universidad de Osnabrück, Alemania. eugenio.
yañez@uss.cl

Felipe Zurita, Profesor Asociado Ordinario del Instituto de Economía PUC. 
Ph.D. in Economics por la University of California. fzurita@uc.cl.




