Inhalt PM 386/02

rerspektiven  UWeltreligionen und Politik
fur Gerechtigkeit im 21. Jahrhundert

und Frieden

Wolfgang Bergsdorf

Die Vereinten Nationen haben im Sep-
tember 1999 eine Millenniums-Deklara-
tion verabschiedet. Sie tragt den Titel
,Wir, die Volker: Die Rolle der Vereinig-
ten Nationenim 21. Jahrhundert” und soll
zur ,gemeinsamen Verantwortung fiir
die Zukunft der Welt” aufrufen. Vor der
grofiten Versammlung von Staatsober-
hiuptern und Regierungschefs in der Ge-
schichte der Menschheit macht Kofi
Annan in New York darauf aufmerksam,
dass Armut, Bevolkerungswachstum,
Analphabetismus, Aids, Verstidterung,
Waldsterben, Klimawandel, Nahrungs-
mittelengpdsse und Wassernot fiir die
Menschheit als Ganzes eine Bedrohung
darstellen. Armut und Not seien auch
kiinftig zusétzliche Ursachen zahlreicher
bewaffneter Konflikte, die das Elend noch
verschlimmern werden.

Nach den Vorstellungen des UN-Ge-
neralsekretirs sollen sich die Vélker der
UN verpflichten, bis zum Jahre 2015 die
Zahljener Menschen zu halbieren, die un-
ter extremer Armut leiden. Das ist heute
jeder sechste Mensch. Bis dahin sollen
auch die Voraussetzungen dafiir geschaf-
fen werden, dass jedes Kind eine Grund-
schulbildung erhalten kann. Dafiir wiren
pro Jahr sieben Milliarden Dollar nétig.
Schliellich soll die Wassernot bekdmpft
werden. Mehr als eine Milliarde Men-
schen haben keinen Zugang zu sauberem
Trinkwasser, und mehr als die Hilfte der
Menschheit lebt ohne ausreichende sa-
nitdre Einrichtungen. Die Weltgemein-
schaft sollte sich nach den Vorschlidgen
Annans vornehmen, in den néichsten

fiinfzehn Jahren auch diese Zahlen zu
halbieren. Der Kampf um Wasser werde
im 21. Jahrhundert eine gefdhrliche
Quelle kriegerischer Konflikte sein.

Die fiir das 21. Jahrhundert entworfene
Tagesordnung der Vereinten Nationen
macht klar, dass der Menschheit Stoff fiir
ernste Konflikte nicht ausgeht. Die Welt-
religionen kommen als Konfliktursachen
in dieser Tagesordnung nicht vor. Dies ist
interessant und verdient Aufmerksam-
keit. Denn in der politischen und wissen-
schaftlichen Diskussion vor dem 11. Sep-
tember 2001 und erst recht danach spielt
die These vom Kampf der Kulturen, die
der amerikanische Politikwissenschaftler
Samuel Huntington in den neunziger Jah-
ren entwickelt hat, eine fast dominante
Rolle.

An dieser seit Jahren mit polemischer
Schirfe gefiihrten weltweiten Debatte ha-
ben sich zahlreiche Wissenschaftler und
Politiker beteiligt. Man kann sie — einem
Vorschlag von Amitai Etzioni entspre-
chend - in zwei Gruppen einteilen.

Die erste Gruppe ist der Meinung, dass
uns ein Urteil iiber eine andere Kultur
und Religion nicht zustehe; die andere
vertritt die These, alle Kulturen und Reli-
gionen hitten sich auf den Weg zu Men-
schenrechten und anderen globalen
Wertmafstidben gemacht. Die Diskussion
um diese beiden Blickrichtungen hat in-
zwischen Fixpunkte eines interessanten
interkulturellen Konsenses erkennen las-
sen. Die politikwissenschaftliche Theorie
der internationalen Beziehungen hat sich
mittlerweile langst von dem atlantikzen-

Nr. 386 - Januar 2002

Seite 33



Seite 34

Wolfgang Bergsdorf

trierten Weltbild gel6st und neigt zu ei-
nem Kulturrelativismus. Jede Gemein-
schaft setze ihre eigenen Werte, ob im in-
ternationalen Verbund oder in transna-
tionalen Verbindungen. Die Legitimitat
dieser Wertsetzung sei anderen Gemein-
schaften gegeniiber nicht begriindungs-
pflichtig. Doch haben die Vertreter dieser
Position nie gezogert, Kinderarbeit, Ver-
haftung und Gefdngnis ohne férmliches
Gerichtsverfahren, Beschneidung von
Maédchen, Priigelstrafe und Amputation
als Strafen aus der Sicht eines liberalen
und humanitiren Gesellschaftsverstand-
nisses abzulehnen.

Kulturelle Konfliktlinien

Nach der Implosion des kommunisti-
schen Systems betont Huntington den
multipolaren und multikulturellen Cha-
rakter der internationalen Politik als her-
vorstechendes Kennzeichen des 21. Jahr-
hunderts und prophezeit dramatische
Verschiebungen des Einflusses zwischen
den Kulturkreisen. Der Westen verliere
an Einfluss, wihrend asiatische Kulturen
ihre wirtschaftliche, militdrische und po-
litische Macht erweiterten. Er unterschei-
det sehr grofle Kulturkreise: den indi-
schen, japanischen, hinduistischen, isla-
mischen, westlichen und lateinamerika-
nischen Kulturkreis. Er kommt zum Er-
gebnis, durch seine universalistischen
Anspriiche gerate der Westen zuneh-
mend in Konflikt mit anderen Kulturkrei-
sen, am schwerwiegendsten mit dem Is-
lam. Uberleben kénne der Westen nur
dann, so sein Rat, indem ,, die Amerikaner
ihre westliche Identitdt bekréftigen und
die Westler sich damit abfinden, dass ihre
Kultur einzigartig, aber nicht universal
ist, und sich einigen, diese Kultur zu er-
neuern und vor der Herausforderung
durch nichtwestliche Kulturen zu schiit-
zen”.

Zweifellos ist es Huntington mit seiner
Kulturkampf-These gelungen, auf die
grundsitzliche Bedeutung von Kultur

Die politische Meinung

und Religion fiir die internationale Politik
aufmerksam gemacht zu haben. So zum
Beispiel hat sich die Februar-Ausgabe der
Fachzeitschrift Internationale Politik im
vergangenen Jahr mit dem Thema Reli-
gion und Politik auseinander gesetzt. Je-
der der Beitrdge diskutiert die Thesen
Huntingtons. Das ist neu und erfreulich,
weil die moglichen kulturellen Konflikt-
ursachen im Zeitalter der Globalisierung
und wachsender internationaler Ver-
flechtung eine besondere Aufmerksam-
keit beanspruchen kénnen.

Huntingtons These hat eine Debatte
tiber kulturelle Konfliktlinien zu Stande
gebracht, die etwa Henry Kissinger in sei-
nem Standardwerk Diplomacy von 1994
noch ignorierte. Allerdings sind gegen-
tiber dem Kulturkreiskonzept Hunting-
tons, der sich hier auf Arnold Toynbee
stiitzt, grundsétzliche Einwinde zu erhe-
ben. Einerseits werden die Kulturkrei-
se so zu monolithischen Blécken zusam-
mengezwangt, dass die inneren Differen-
zierungen ausgeblendet werden. Zum
Beispiel sind die Differenzen und Kon-
traste innerhalb des Islam oft grofer als
zwischen dem Islam und dem Westen.
Nach dem Ende des Ost-West-Konfliktes
wird leichtsinnig eine neue Front aufge-
zogen, die alte Klischees bedient und dem
Bediirfnis nach der Unterscheidung zwi-
schen Freund und Feind Rechnung trégt.
(Paul Kevenhorster, Die politische Mei-
nung 370, September 2000)

Der Tiibinger Philosoph Otfried Hof-
fe macht darauf aufmerksam, dass
sich die Gesellschaftsformen der Gegen-
wart kampflos verbreiten, gewisserma-
Ben durch Suggestion. Wo sich aber nur
einzelne Religionen oder politische Ideo-
logien ausweiteten, erreichten die Ge-
meinsamkeiten noch keineswegs den
Rang einer Zivilisation. Die international
herrschende Zivilisationsform sei viel-
mehr gegen Glaubens- und Heilsfragen
indifferent, , multireligiés vertraglich”
und deswegen auch globalisierungsfahig



Weltreligionen und Politik im 21. Jahrhundert

und globalisierungsberechtigt. Die glo-
bale Zivilisationsform erlaubt ein hohes
Mafs an Eigenstandigkeit von Teilgesell-
schaften, Kulturen und Religionen und
damit eine Vielfalt gesellschaftlich-kultu-
reller Differenzen und Kontraste.

Huntingtons Kulturkampf-These muss
sich auch entgegenhalten lassen, dass die
Zahl der Kriege innerhalb seiner Kultur-
kreise zu groB ist und die Zahl milit4ri-
scher Allianzen von Akteuren einander
fremder Kulturkreise, als dass ein neuer
Blockbildungsprozess iiberzeugend be-
hauptet werden kann (Paul Kevenhors-
ter).

Renaissance der Religionen

Hinzu kommt ein Einwand, der aus der
Beobachtung einer politischen Renais-
sance der Religionen resultiert. Dieser Be-
deutungszuwachs der Religionen istin al-
len Teilen der Welt zu beobachten, nur in
Europa nicht. Huntington spricht in die-
sem Zusammenhang von einer Resékula-
risierung der nationalen Identitat. Die Re-
naissance der Religionen hat in der Tat
die Grundlage geschaffen fiir stdrkere
Empathien mit tiber nationale Grenzen
hinweg existierenden religiésen Gemein-
schaften. Aber dass sdkulare Identitdt
durch religiose Identitdt ersetzt wiirde,
das ldsst sich noch nicht behaupten, und
es spricht auch nichts dafiir, dass eine sol-
che Behauptung in absehbarer Zukunft
konsensfdhig wiirde. Denn allzu oft wer-
den religiose Auseinandersetzungen zu
politischen Konflikten, indem die politi-
sche Fiithrung religiose Bindungen fiir
ihre politischen Zwecke instrumentali-
siert. Oft liegt die Dritte Welt mit sich
selbst im Krieg.

Eine neue Weltordnung entsteht je-
denfalls nicht entlang kultureller und re-
ligioser Konfliktlinien, sondern zu beob-
achten ist eine Tendenz zunehmender
Fragmentarisierung und Regionalisie-
rung bei stirker werdenden Tendenzen
wirtschaftlicher und kommunikations-

technologischer ~ Globalisierung. Nie-
mand hat das schérfer und radikaler in
den Blick genommen als der amerikani-
sche Soziologe Benjamin R. Barber, der
den paradoxen Zusammenhang zwi-
schen Globalisierung und Fundamenta-
lismus aufzeigt.

Globalisierung und Terrorismus

Er behauptet, dass der weltweite , Turbo-
kapitalismus” und der ebenso weltweit
agierende Fundamentalismus der Demo-
kratie und der Freiheit den Boden unter
den Fiiflen wegzdgen, indem sie gemein-
sam die Entstehung einer von ihm kom-
munitaristisch verstandenen Zivilgesell-
schaft verhinderten. Ich vermag weder
den Barber’schen Pessimismus zu teilen
noch kann ich mir die Huntington’sche
Prognose des Zusammenpralls der Kul-
turen zu Eigen machen.

Die terroristischen Selbstmordattenta-
ter von New York und Washington schei-
nen die Thesen Huntingtons zu bestéti-
gen. Terrorismus und &hnliche Phi-
nomene gewaltbereiter Intoleranz hat es
in der Geschichte der Menschheit immer
wieder gegeben. Sie nehmen religiose
Uberzeugungen zum Vorwand fiir ihre
morderischen und selbstmérderischen
Aktivitdten. Dass die Selbstmordattenta-
ter Muslime waren, darf uns nicht dazu
verfithren, dem Islam eine besondere Af-
finitdt zum Terrorismus zu unterstellen.
Von den geistlichen Autoritidten des Is-
lam ist der Terrorismus um Usama bin
Laden und sein Netzwerk El Kaida verur-
teilt worden. Deshalb ist es klug und not-
wendig, wenn die Amerikaner und auch
ihre Verbiindeten deutlich machen, dass
die militdrischen Aktionen nicht dem Is-
lam, nicht den Muslimen, nicht den Af-
ghanen gelten, sondern den Terroristen
und jenen, die ihn erméglichen. Der Glo-
balisierung des Terrorismus und der Pri-
vatisierung des Krieges hat die NATO
den Kampf angesagt. Es wird ein lang-
wieriger Kampf werden, ein Kampf, der

Die politische Meinung

Seite 35



Seite 36

Wolfgang Bergsdorf

viele Opfer fordern wird. Es ist aber der
Kampf, der sich deshalb lohnt, weil er das
Grundrecht auf Leben, auf Meinungs-
und Religionsfreiheit weltweit durchset-
zen wird.

Relevant fiir das Verhéltnis von Politik
und Religion in diesem Jahrhundert er-
scheinen die Beobachtungen aus vielen
Teilen der Welt, die zwei Wiedergeburten
konstatieren: die schon erwédhnte Renais-
sance der Religion und die Kraftigung
und gleichzeitige Modifizierung des Na-
tionalstaates. Beides sind Institutionen,
denen Denker des neunzehnten und
zwanzigsten Jahrhunderts oftmals ein
baldiges Ende vorausgesagt haben.

Bewaltigung der Kontingenz

Herrmann Liibbe und Odo Marquard ha-
ben in ihren Arbeiten deutlich gemacht,
dass der technologische Fortschritt un-
sere Wirklichkeit immer beherrschbarer
macht. Doch gerade dadurch wird immer
klarer, dass wir Menschen nie alles be-
herrschen werden.

Unverfiigbar bleiben die Kontingen-
zen, also Geburt, Tod und andere Schick-
salsschldage. Darum braucht gerade die
moderne Expansion der Wirklichkeits-
beherrschung die ,Kontingenzbewal-
tigungspraxis” der Religion. Sie stirbt
durch die erfolgreiche Aufkldrung und
durch den daraus gespeisten technologi-
schen Fortschritt nicht nur nicht ab, son-
dern ganz im Gegenteil: Je aufgeklarter
die moderne Welt wird, desto unentbehr-
licher wird die Religion.

Auch die Unentbehrlichkeit des Natio-
nalstaates scheint in den letzten Jahrzehn-
ten eher gewachsen zu sein. In den vierzi-
ger Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts
hatten die Vereinten Nationen zum Bei-
spiel weniger als fiinfzig Mitglieder.
Heute sind es mehr als 180. Allein nach
dem Zerfall der kommunistischen Struk-
turen kamen in den letzten Jahren dreiflig
hinzu. Dies macht deutlich, dass auch die
Menschen des 21. Jahrhunderts auf ethni-

Die politische Meinung

sche Differenzen setzen. Wir haben offen-
sichtlich grole Miihe, uns mit der ganzen
Menschheit zu identifizieren. Vermutlich
ist es eine anthropologische Grundkon-
stante, dass wir kulturelle Nischen brau-
chen, in denen wir unseren eigenen Tra-
ditionen begegnen, sie fortentwickeln,
um uns so heimisch zu fithlen. Die Krafti-
gung des Nationalstaates ist von seiner
Modifikation begleitet. Damit ist einer-
seits die untibersehbare Tatsache ge-
meint, dass das nationalstaatliche Streben
nach moglichst weitgehender Autarkie
abgelost wird durch transnationale Zu-
sammenarbeit. Immer mehr Staaten fin-
den sich zu Staatengemeinschaften zu-
sammen, ohne dass sie in allen Féillen
Souverénititsrechte aufgeben.

Die Zahl von Regierungsorganisatio-
nen von kontinentaler oder globaler
Reichweite betrdgt mittlerweise bereits
anndhernd 4000. Hinzu kommen 20000
internationale Organisationen privaten
Rechts wie die weltweit operierenden
Verbande und Unternehmen. Zu diesen
Organisationen zdhlen das Rote Kreuz,
Greenpeace und Amnesty International
mit ihren hochst unterschiedlichen, aber
weit in die Politik hineinreichenden Ar-
beitsweisen.

Andererseits haben sich auch die
Grundlagen des Vélkerrechts in den letz-
ten Jahren dramatisch gedndert. Zuletzt
hat die militdrische Aktion der NATO ge-
gen Serbien gezeigt, dass die seit dem
Westfalischen Frieden geltende Regel der
unbegrenzten Souveranitit des National-
staates nicht langer tragt. Die humanitire
Intervention bricht mit der Regel des Ein-
mischverbotes, wenn ethnische Saube-
rungen und Voélkermord drohen. Der
Schutz der Menschenrechte ist ein inter-
nationales Anliegen geworden, aus den
Rechten der Nationalstaaten werden
Menschenrechte, die Prioritdt beanspru-
chen. Wer in Europa zum Beispiel in
Menschenrechtsfillen beim Héchstge-
richt seines Landes unterliegt, kann sich



Weltreligionen und Politik im 21. Jahrhundert

an den zustdndigen Gerichtshof des Eu-
roparates in Strafbourg wenden. Die
UNO hat in Den Haag ein Tribunal kon-
stituiert, das tiber Kriegsverbrecher ur-
teilt.

Genauso wenig wie es einen Weltstaat
oder eine Weltregierung im 21. Jahrhun-
dert geben wird, so wird es so schnell
keine Weltreligion im globalen Singular
geben und ebenso wenig eine Weltkultur,
in der alle Kulturen und Kulturkreise wie
in einem Schmelztiegel aufgehen wiir-
den. Die Vielfalt der Kulturen und ihre Ei-
gentiimlichkeiten werden uns auf unse-
rem Globus erhalten bleiben. Sie beseiti-
gen zu wollen ist eine akademische Illu-
sion, die daher riihrt, dass Wissenschaft-
ler auf einer bestimmten Ebene jenseits
aller kulturellen Unterschiede miteinan-
der kommunizieren kénnen. Zwar leben
heute mehr Wissenschaftler, als je zuvor
auf der Erde gelebt haben. Aber ihre Zahl
fallt bei sechs Milliarden Menschen nicht
ins Gewicht.

Einheit und Vielfalt

Die Zukunftsfahigkeit des Nationalstaa-
tes ist in der politischen und politikwis-
senschaftlichen Diskussion oft debattiert
worden. Allerdings ist der Begriff Natio-
nalstaat besonders unscharf. Eine Nation
ist zuvorderst eine kulturelle Einheit und
fiir die Menschen eine Quelle der Iden-
titat. Der Staat hingegen ist eine politische
Einheit und fiir die Menschen eine Quelle
der Autoritét. Es gibt keinen tiberzeugen-
den Grund dafiir, dass diese beiden Ein-
heiten identisch sein miissen. Und tat-
sdchlich waren viele Staaten in der Ver-
gangenheit multiethnische Staaten. Kul-
turelle Vielfalt und politische Einheit wa-
ren und sind keine contradictio in adjecto.
Kulturelle Autonomie und politische In-
tegration miteinander in Einklang zu
bringen — darin ist eine der wichtigsten
Herausforderungen des 21. Jahrhunderts
zu sehen. Zentralistisch verfassten Natio-
nalstaaten fallt dieses sehr viel schwerer

als foderalistisch organisierten Landern,
deren staatliche Strukturen kulturelle
Konkurrenzen zulassen.

Auch eine Staatengemeinschaft wie
die Europdische Union versucht die Ba-
lance zu halten zwischen Einheit und
Vielfalt. Einheit ohne Vielfalt ist Diktatur,
sagt Blaise Pascal, und Vielfalt ohne Ein-
heit ist Anarchie. Die Europiische Union
versteht sich weder als Staatenbund noch
als Bundesstaat, sondern als Staatenge-
meinschaft mit vergleichbaren Grund-
wertevorstellungen. Auch wenn die Eu-
ropdische Union bundesstaatliche und
staatenbundliche Elemente aufweist, ist
sie eine Foderation sui generis, ohne histo-
risches Vorbild und deshalb auch ohne
historische Belastung. Sie erlaubt es ihren
Biirgern, lokale Verankerung, regionales
Bewusstsein, Nationalgefithl und eu-
ropdische Identitdt miteinander zu ver-
schmelzen.

Die Europdische Union ist tibrigens fiir
Huntington als ein theoretisches Konzept
mit praktikablen institutionellen Regeln
das wichtigste Beispiel fiir gelungene
Konfliktlosungen.

Er empfiehlt dieses Modell, das er
missverstandlicherweise eine Konfédera-
tionslésung nennt, auch zur Losung der
Minderheits-Mehrheits-Konflikte um Ti-
bet, Taiwan, Tschetschenien, Kaschmir,
Kurdistan und Kosovo. (Vergleiche Die
politische Meinung 363, Februar 2000.) Al-
lerdings zeige die Geschichte, dass der Er-
folg solcher Konfoderationen von drei
Faktoren abhinge: ,Erstens muss die
Minderheit die Unabhéngigkeit als der-
zeit angestrebtes Ziel aufgeben und sich
als Gegenleistung fiir eine weitgehende
kulturelle Autonomie damit einverstan-
den erklédren, Teil des derzeitigen Staates
zu bleiben. Zweitens muss der Staat das
Recht der Minderheit anerkennen, sich
friedlich abzuspalten, wenn sich eine
deutliche Mehrheit der zu ihr gehrenden
Menschen in einer Abstimmung dafiir
entscheidet. Drittens miissen die Verein-

Die politische Meinung

Seite 37



Seite 38

Wolfgang Bergsdorf

barungen, in denen diese Grundsitze ent-
halten sind, ausgehandelt werden, bevor
die gemaéBigte Fithrung der Minderheit
von Extremisten abgeldst wird, die sich
einem gewaltsamen Erreichen der Unab-
hingigkeit verschrieben haben.” Diese
Vorschliage Huntingtons sind beachtens-
werte Ideen, die in den Zeiten zunehmen-
der Globalisierung helfen konnten, kultu-
relle, religiose und ethnische Konflikte
gewaltfrei zu halten.

Vor allem die kommunikative Dimen-
sion der Globalisierung wird die An-
gehorigen aller Kulturen mit neuen, exo-
tisch erscheinenden, fremden Lebenswei-
sen konfrontieren. Dem Dialog der Kultu-
ren wird in diesem Jahrhundert eine
groflere Bedeutung zukommen als im
letzten Jahrhundert. Daraus kénnen und
miissen kreative, synergetische Wirkun-
gen freigesetzt werden, um der gemein-
samen Verantwortung fiir die Zukunft
der Menschheit besser nachkommen zu
koénnen als bisher. Kultureller Pluralis-
mus ist keine Absage an eine breit gefass-
te Struktur einer globalen Zivilisation, fiir
die die Vereinten Nationen stehen kénn-
ten. Dazu kénnen die Weltreligionen be-
deutende Beitrdge leisten. Thre gemein-
same Grundbotschaft ist die Suche nach
Frieden und Gerechtigkeit. Beides ist
nicht zu erreichen ohne Toleranz. Die To-
leranz ist eine unverzichtbare Tugend,
die man als Methode zur Vermeidung
von gewaltsamen Auseinandersetzungen
verstehen sollte.

Forderung nach Toleranz

Fremdenfeindliche und rechtsextremisti-
sche Vorkommnisse in den letzten Jahren
haben der Forderung nach Toleranz
Hochkonjunktur verschafft. Zwar weif3
jeder, dass diese Forderung, auch wenn
sich noch so viele Mitbiirger mit ihr iden-
tifizieren, keine Garantie gegen die Wie-
derholung fremdenfeindlicher Vorfille
anzubieten vermag. Aber ein 6ffentliches
Klima der Toleranz ist eine zwingende

Die politische Meinung

Voraussetzung dafiir, dass Staat und Ge-
sellschaft mit den extremistischen Ausféal-
len fertig werden. Je eindeutiger das Ver-
langen nach Toleranz aktiviert wird, des-
to stdrker fiihlen sich diejenigen an den
Pranger der Offentlichkeit gestellt, die
das Toleranzgebot verletzen.

Toleranz leitet sich bekanntlich vom la-
teinischen ,tolerare” ab und bezeichnet
die Fahigkeit des Duldens und Ertragens
von abweichenden Auffassungen und
Lebensweisen. Toleranz heifit auch das
Hinnehmen von Beeintrachtigungen, die
sich im Zusammenleben von Menschen
dann ergeben, wenn unterschiedliche
Uberzeugungen aufeinander stolen. Das
Wort , Toleranz” hat im siebzehnten Jahr-
hundert Eingang in den deutschen Wort-
schatz gefunden und bezeichnete das ge-
waltfreie Zusammenleben von Menschen
unterschiedlicher ~Religionen. Léangst
steht nicht mehr die Religion im Vorder-
grund der Toleranz-Debatte, ihr zentraler
Brennpunkt ist die Kultur geworden. Ab-
weichende Lebensformen und Werthal-
tungen, aber auch unterschiedliche Haut-
farben und Sitten bis hin zu individuellen
Eigenarten und Eigenwilligkeiten lassen
in jeder freiheitlichen Gesellschaft Tole-
ranzbedarf erkennen.

Auch das Subjekt, von dem Toleranz
eingefordert wird, ist heute nicht mehr in
erster Linie Staat und Regierung, jeden-
falls nicht in freiheitlichen Demokratien,
sondern die Gesellschaft und ihre Mit-
glieder. Die Forderung nach Toleranz ist
so anonymer geworden, unspezifischer.
Sie richtet sich gegen jedermann, gegen
jede Gruppe, gegen Mehrheiten und Min-
derheiten. Sie zielt darauf ab, Denk- und
Urteilsgewohnheiten zu verdndern, um
kulturell aufgeladene Konflikte nicht in
Gewalt explodieren zu lassen.

Und auch die Form der Toleranzaus-
tibung hat sich verdndert. Nachdem Ge-
setz- und Rechtsbestimmungen dem Ge-
bot formaler Toleranz weitgehend ent-
sprechen, wird nun das breite Spektrum



Weltreligionen und Politik im 21. Jahrhundert

der Einstellungen und Verhaltensweisen
der Einzelnen wie aller Gruppen in der
Gesellschaft mit der Forderung nach To-
leranz konfrontiert. Das Grundgesetz
und die Verfassung der Bundesléander be-
kennen sich zu vorstaatlichen Rechten
des Einzelnen, die wie die Freiheit des re-
ligiosen Bekenntnisses, die Gewissens-
und Meinungsfreiheit zu jenem Katalog
der Grundrechte gehoren, der dem Zu-
griff der staatlichen Gewalt und wech-
selnder Mehrheiten entzogen ist. Das ist
tibrigens der Grund dafiir, dass das
Grundgesetz ohne die Vokabel Toleranz
auskommt. Unsere Verfassung atmet
insgesamt den Geist der Toleranz, der
den Zweck verfolgt, gewaltsame Ausein-
andersetzungen zwischen unterschied-
lichen Bekenntnissen, Uberzeugungen
und Lebensauffassungen zu vermeiden.
Toleranz wird so zu einer Tugend der Ge-
waltverhinderung.

SchliefSlich hat sich im Zeitalter der
Globalisierung auch die Toleranzpraxis
enorm ausgeweitet. Weltweiter Handel,
internationaler Tourismus, Migration
und vor allem die globalen Kommunika-
tionsmoglichkeiten konfrontieren immer
mehr Menschen in immer mehr Landern
mit den Traditionen und Geschehnissen
anderer Kulturkreise.

Hier entsteht ein zusétzlicher Tole-
ranzbedarf, um aus diesen Konfrontatio-
nen keine Gewaltanwendung entstehen
zu lassen. So wird das Prinzip der Tole-
ranz als eine Haltung, Anderes hinzuneh-
men, Fremdes zu achten, neu herausge-
fordert.

Wir sollten und wir miissen uns dabei
klarmachen, dass Toleranz ein Janusge-
sicht besitzt, eine zweifache, antagonisti-
sche Dimension aufweist. Einerseits will
Toleranz als transstrukturelles Prinzip
verstanden werden, das aufgrund der
Vernunftbefdhigung des Menschen und
im Blick auf die auch so legitimierten
Menschenrechte einen universalistischen
Anspruch erhebt. Andererseits ist Tole-

ranz abhédngig von der Fihigkeit und Be-
reitschaft, die eigenen Wertvorstellungen
zu relativieren. Universalismus und Re-
lativismus des Toleranzbegriffes bedin-
gen einander und begrenzen die jewei-
lige Reichweite dieser unterschiedlichen
Dimensionen. Denn , kein Mensch kann
oder muss aus tiefstem Herzen und im-
mer sagen, dass der andere womdglich
genau so Recht hat wie er selbst; es reicht
praktisch aus, wenn er meint, der andere
habe ein gleiches Recht, seine Auffas-
sung ohne Gewaltanwendung geltend
zu machen”, meint Panajotis Kondylis.
Er will damit verdeutlichen, dass sich
Toleranz gesellschaftlich nicht deshalb
durchsetzt, weil die Menschen den Rela-
tivitdtsgrundsatz verinnerlichen und ent-
sprechend handeln. Vielmehr gelingt To-
leranz, weil sie zum herrschenden Prin-
zip, zur sozial sanktionierten Haltung
wird.

Rickhalt des Universalismus

Die liberale Demokratie benétigt gleich-
wohl den Riickhalt des Universalismus,
wie er sich in der Universalitit der Men-
schenrechte ausdriickt. Denn sie kann
sich auf die zweideutige innere Logik des
Relativismus nicht ganz verlassen, so sehr
sie ihn auch gewdhren lassen muss. Wo
der Relativismus — so Kondylis — zu weit
zu gehen scheint, wird sofort die Bremse
der absolut unanfechtbaren Prinzipien
gezogen, etwa der Menschenwiirde oder
der Toleranz selbst. Universalismus und
Relativismus, getrennt betrachtet, kon-
nen also logisch und sozial das nicht leis-
ten, was sie in Aussicht stellen. Thre kom-
plementidre Wirkung setzt das materielle
Funktionieren der liberalen Demokratie
in pluralistischen Gesellschaften voraus
und nicht umgekehrt. Sollten die grund-
legenden Voraussetzungen zunehmend
an Verbindlichkeit verlieren, so wiirde
kein Universalismus und kein Relativis-
mus fiir Konsens und Toleranz sorgen
konnen.

Die politische Meinung

Seite 39



Seite 40

Wolfgang Bergsdorf

Die Idee der Toleranz bezieht ihre un-
verwiistliche Kraft aus der ihr innewoh-
nenden Hoffnung, die Vernunft gestatte
es Menschen, die zusammenleben miis-
sen, auch wenn ihre Ansichten tiber das
Leben vollstandig auseinander fallen,
dies ohne gewalttitige Konflikte zu tun.
Diese demokratischen Prinzipien Freiheit
und Solidaritit schaffen eine Gesellschaft
der Freiheit, die nicht konfliktfrei sein
kann, in der sich jedoch die Freude an der
Pluralitit mit der Pflicht zur Toleranz
paart.

Roman Herzog hat als Bundesprisi-
dent daran erinnert: , Toleranz heif3t nicht
Standpunktlosigkeit. Man kann auf
Dauer nicht miteinander leben, wenn
man nichts voneinander weifs und nicht
miteinander redet.” Und er fdhrt fort:
, Ohne gegenseitiges Wissen gibt es kein
gegenseitiges Verstdndnis, ohne Ver-
standnis gibt es keinen gegenseitigen Re-
spekt und kein Vertrauen, und ohne Ver-
trauen gibt es keinen Frieden, sondern
wirklich nur die Gefahr des Zusammen-
pralls.” Unser kleiner Kontinent Europa
hat eine vieltausendjihrige Erfahrung
aufzuweisen mit einer unendlichen Viel-
zahl von Religionen, Kulturen, Sprachen,
Staaten, Volkern. Diese Mannigfaltigkeit
bewirkt den Charme unseres Kontinen-
tes, den es gegentiber egalisierenden Ten-
denzen zu verteidigen gilt.

Kraft der religiosen Sprache

Die Befiirchtungen der Skeptiker in
Europa — so meinte 1978 bei der Ver-
leihung des Karlspreises der damalige
griechische Ministerprasident Konstantin
Karamanlis — ,sind auf eine Konfusion
zuriickzufithren. Von den oberflichli-
chen Unterschieden (der Kulturen) ver-
leitet, sehen sie nicht die tiefere Einheit-
lichkeit. Sie vergessen unsere gemein-
same kulturelle Tradition, die Verwandt-
schaft unserer Sitten und die Identitit un-
serer Denkweise.

Mit anderen Worten: Sie vergessen die
europdische Kultur, die in der Synthese
des griechischen, des rémischen und des
christlichen Geistes besteht. Zu dieser
Synthese hat der griechische Geist die
Idee der Freiheit, der Wahrheit und der
Schonheit beigetragen, der romische
Geist die Idee des Staates und des Rech-
tes, und das Christentum den Glauben
und die Liebe.”

Am Beginn des 21. Jahrhunderts kann
und muss man dieses gesamteuropéische
Erbe noch ergidnzen durch die Kraft der
Vernunft, auf die wir alle setzen, und
durch den Mut zur Toleranz, der im 21.
Jahrhundert stirker als zuvor zum Uber-
Lebensmittel der kulturellen und religio-
sen Vielfalt wird. Konnte dies nicht als ein
spezifisch européischer Beitrag zur Ver-
minderung von gewaltsamen Konflikten
den Weg der Globalisierung antreten?

,Die Suche nach Griinden [in ethischen Debatten], die auf allgemeine Akzeptabi-
litdt abzielen, wiirde nur dann nicht zu einem unfairen Ausschluss der Religion aus
der Offentlichkeit fiihren und die sékulare Gesellschaft nur dann nicht von wichti-
gen Ressourcen der Sinnstiftung abschneiden, wenn sich auch die sékulare Seite ein
Gefihl far die Artikulationskraft religiéser Sprachen bewahrte. Die Grenze zwischen
sdkularen und religiésen Grinden ist ohnehin flieBend. Deshalb sollte die Fest-
lequng dieser umstrittenen Grenze als eine kooperative Aufgabe verstanden wer-
den, die von beiden Seiten fordert, auch die Pespektive der jeweils anderen einzu-

nehmen.”

Jirgen Habermas, Dankesrede , Glauben und Wissen” zum Friedenspreis 2001

Die politische Meinung



	Inhalt PM: 


