Inhalt PM 386/02

Religisse  ZUr ,uncoolen” Gestik

im Film

Klaas Huizing

Mit Begriffen verhélt es sich wie mit Mén-
nern ab vierzig: Sie setzen leicht Fett an.
Dann empfiehlt sich zundchst eine neue
Kleiderordnung. Die alte Frage ,,Was ist
der Mensch?” wird heute medienlogisch
beantwortet. Aus der Anthropologie wird
so Medienanthropologie. Bereits Cassirer
hatte die These aufgestellt, dass der Men-
sch ein animal symbolicum, also ein Me-
dienwesen ist. Sein Selbstverstandnis und
sein Weltumgang sind immer schon me-
dial (Wort, Schrift, Bild) vermittelt — eine
Erkenntnis, die im Medienzeitalter keiner
Begriindung mehrbedarf. Zur Diskussion
steht vielmehr, wie und mit welchen Fol-
gen das geschieht. Die neuen Medienwis-
senschaften vermessen dieses Feld und
kommen zu unterschiedlichen Bewertun-
gen. Nach den euphorischen BegriiSun-
gen (Flusser, Kittler) und den apokalypti-
schen Warnungen (Anders, Postman)
setzen sich inzwischen besonnene Wahr-
nehmungen (Capurro, Roétzer, Horisch)
durch.
MedialitédtistjedochnichtnureinKenn-
zeichen moderner Gesellschaften, son-
dern bildet auch ein zentrales Thema der
Theologie. Wo das Unendliche mit dem
EndlicheninBertihrung kommt, stelltsich
sogleich die Frage nach dem Vermittler.
Die Christologie der alten Kirche kann so
gesehen auch als erste Medienwissen-
schaft gelten. In der Folge hat sich die
Theologie unter dem Lehrstiick der media
salutis immer wieder mit Fragen der Ver-
mittlung von Gott und Mensch befasst.
Auch die Reformation kann als ein Streit
um das Leitmedium der Heilsaneignung

verstanden werden. Dem klerikalen Mo-
dell der romischen Kirche stellten die Re-
formatoren ein scripturales Modell entge-
gen. Gegriindet auf das Prinzip sola scrip-
tura, alleindurch dieSchrift, gestaltete sich
derProtestantismus als Schrift- und Buch-
religion. Seither sind Protestanten Leser.
Doch mit dem proklamierten Ende der
Gutenberggalaxis scheint der Protestan-
tismus ein Medienproblem zu haben. Wie
tiberlebt die christliche Lebensformin den
audiovisuellen Medien, etwa im Film?

Die Frage nach der Medienfihigkeit
und -bediirftigkeit der Theologie steht
also im Raum. Sie bertihrt sich mit einer
anderen Frage. Wiahrend der letzten Jahre
hat innerhalb der Theologie ein Stichwort
Karriere gemacht, das Stichwort von der
,gelebten Religion”. Es herrscht eine bei-
nahe schon beéngstigende Ubereinstim-
mung dariiber, dass die meisten Men-
schen ihr Leben nicht mehr im Rahmen
kirchlicher Institutionen deuten, sondern
im Kontext der eigenen Lebenswelt. Wo
und wie werden im Alltag Erfahrungen
des Heiligen gemacht und im eigenen Le-
bensvollzug integriert? Eine Antwort lau-
tet: in filmischen Inszenierungen. Hier in-
teressiert, wie in Filmen kreative Neufor-
mationen christlicher Lebensdeutung als
Legenden Gestalt gewinnen und wie
durch die Inszenierung von Glite-Gesten
diese Film-Legenden fiir die Zuschauer
Orientierung bieten.

Ethische Ressourcen

Es gehort zur merkwiirdigen Signatur
unserer Gegenwart, dass die so genannte

Nr. 386 - Januar 2002

Seite 51



Seite 52

Klaas Huizing

christliche Kunst im Tempel des Mu-
seums noch Erfahrungen und Erlebnisse
inszeniert, die in der Kirche undenkbar
waéren. Das beste und frappierendste Bei-
spiel bot eine Ausstellung in der National
Gallery in London unter dem Titel: , The
Image of Christ. Seeing Salvation”, die
Bilder Christi von der konstantinischen
Zeit bis zur Gegenwart prasentierte. Die
Bilanz war atemberaubend. In den neun
Wochen der Ausstellung kamen 350000
Besucher, darunter 80 000, die zum ersten
Mal die heiligen Hallen des Museums be-
traten. In grofer Zahl kamen auch Mus-
lime, die das Skandalon eines schwachen
Gottes begreifen wollten. Willibald Sau-
erldnder beschrieb in seinem Beitrag fiir
die Stiddeutsche Zeitung im Rekurs auf
einen Vortrag des Direktors der National
Gallery London, Neil MacGregor, eine
seltsame Travestie: ,,Das Museum ver-
wandelte sich in einen Schauplatz trans-
asthetischer und transkonfessioneller re-
ligiéser Erfahrung. Es war, als ob die ro-
mantische Vorstellung vom Museum als
Kirche wiederkehrte, allerdings unter
umgekehrten Vorzeichen. Hatte in der
Romantik die Kunst die Religion aufge-
hoben und sich an ihre Stelle gesetzt, so
schien sich hier das Kunsterlebnis
zuriickzuverwandeln in religioses Ge-
fithl.” Der Anspruch, der hinter dieser
Inszenierung verborgen lag, war nicht ge-
ring. Es ging Neil MacGregor, wie er am
Beispiel einer niederldndischen Malerei
mit dem Thema des barmherzigen Sama-
riters zeigen konnte, um nichts weniger
als um den Appell ans Mitgefiihl, um eine
Hebung der ethischen Ressourcen in der
asthetischen Erfahrung. Offensichtlich
soll das Museum, an Schiller gemahnend,
erneut erzieherisch wirken und einen Ge-
genpol bilden gegen die Erlebnisgesell-
schaft mit ihren kurzen Kicks und drama-
tisch schnell veraltenden Erlebnissen.
Gleichermafleninteressantund schwie-
rig ist eine zweite Behauptung, dass ndam-
lich die ikonografische Klassifizierung

Die politische Meinung

einzelnerBilderdastiberzeitliche Moment
derVerbildlichung unterbelichtetlasse:So
sei ,die Passionsikonografie” der Dor-
nenkrénung von Hieronymus Bosch ein
Uberzeitlich sprechendes Bild von der
Verspottung, dem Leiden des Einen und
der Gewalt, der Rohheit des Anderen”.

Eine biografische Erfahrung mit einer
Besucherin veranschaulicht die These
vom ethischen Gehalt der Bilder, die un-
ter dem Schutt ikonografischer Klassifi-
zierungen begraben liegen: ,,So war in ei-
nem der Riume eine niederldndische
Steinfigur des beginnenden sechzehnten
Jahrhunderts zu sehen, welche den zur
Kreuzigung entkleideten, auf seinen Tod
wartenden Christus zeigt. Wieder hat die
Wissenschaft von der christlichen Ikono-
grafie fiir diesen , Typus’ ldngst eine rein-
lich sortierte Schublade: ,Schmerzens-
mann’, eventuell mit Melancholie-Gestus,
der an die Handhaltung bei Zahnschmer-
zenerinnert. Eine Besucherinschrieb Mac-
Gregor, wie erschiittert sie beim Anblick
dieser Figuren gewesen sei. Als sie die Na-
tional Gallery verlief3, fand sie diese Figur
wieder in einer jungen Obdachlosen, wel-
che nur mit einer Decke bekleidet auf der
Strale saf8. Solchen Gestalten begegnet
man auf den Straen Londons ja nicht sel-
ten. Noch nie aber hatte die Ausstellungs-
besucherin sich um solche Personen
gektimmert. Nun aber erkannte sie in der
Ausgesetzten den Schmerzensmann aus
der Ausstellung wieder, ging zur Polizei
und erreichte, dass die Obdachlose in ein
Hostel gebracht wurde. Als MacGregor
diesen Brief verlas, wurde sein Anliegen
noch einmal deutlicher: Er mochte die so-
teriologischen Kréfte in den religiosen Bil-
dern des Museums wieder lebendig wer-
den lassen, um Menschen an ihre soziale
und mitmenschliche Verantwortung zu
erinnern.”

Sicher, diese Inszenierung wird ge-
steuert von einem ,nachkirchlichen
Blick”, der die Zeit der Sakularisierung
nichtzurtickdrehenwillund nichtzurtick-



Zur ,uncoolen” Gestik des Christentums

drehen kann. MacGregor ist — Gott sei
Dank - ein ganz unverdachtiger Zeuge.
Gerade deshalb erméglicht seine Ausstel-
lung eine unbefangene theologische
Annidherung an die Kunst. (Auch an die
moderne Kunst.) Die tiberkorrekte Angst—
lichkeit vor einer erneuten Vereinnah-
mung der Kunst durch die Theologie ist
hier nicht am Platze. Umso interessanter
sind die Fragen, ob erstens die Gesten und
die Szenen der christlichen Kunstwirklich
weiterhin Giiltigkeit haben und affektiv
bewegen und ob zweitens die Gesten in
den neuen Medien ihre Vitalitit behalten
und vielleicht sogar kreativ reinszeniert
werden.

Gebarden und Gesten

In der Literatur zum Thema werden die
Begriffe Gebdrde und Geste oft nicht
unterschieden, verschwimmen unter-
schiedslos. Mir scheint eine Unterschei-
dung sinnvoll.

Etymologisch geht der Begriff Geste
zuriick auf das lateinische Wort Gestus.
Gestus ist das Partizip Perfekt von ,gerre-
re” und bedeutet: machen, handeln, sich
verhalten. Gestus meint im weitesten Sin-
ne die Bewegung eines Korpers, vor allem
die Bewegung der Hand. Von gestus leitet
sich auch , gestire” ab und bedeutet: ein
Gefiihl sinnlich/kérperlich ausdriicken,
vor allem (sic!) das Gefiihl der , Freude”.
,In etymologischer Hinsicht bezieht sich
das Wort auf den in der Welt bewegten
Korper, auf Tatigkeiten der Hand, auf
menschliche Handlungen, auf Empfin-
dungen ausdriickende und darstellende
Bewegungen einzelner Korperteile.”

Gebauer und Wulf legen in ihrer Enzy-
klopédieallen Nachdruck darauf, dassdie
Entstehung, Codifizierung und Decodie-
rung von Gesten ganz wesentlich auf
Nachahmungsprozessen beruhen, also
mimetischer Natur sind. In ihrer Enzy-
klopédie betonen beide —an den franzgsi-
schen Sozialphilosophen Bourdieu an-
kntipfend -, dass die Mimesis, also die

Fahigkeit, menschliches Verhalten und
Geschehnisse korperlich auszudriicken
und sinnlich nachzustellen (in der Antike
istMimesis ein zentraler Begriff der Asthe-
tik), fiir das Verstdndnis der sozialen Welt
von entscheidender Bedeutung sei. ,,Ges-
tensind mimetische Bewegungen desKor-
pers, mit denen sich der Mensch der Welt
dhnlich macht und sie sich aneignet und
indenenersichzurDarstellungbringtund
ausdriickt. Sie sind korperliche Darstel-
lungs- und Ausdrucksbewegungen von
unterschiedlicher Intensitat.” Ein Beispiel:
Siiditaliener etwa, die nach Amerika aus-
gewandert sind, reduzieren, so belegen
empirische Forschungen, ihre stark aus-
gepragte Gestik, um , vollwertige” Ame-
rikaner zuwerden. Aber auch einzelne Be-
rufsbilder notigen zu einer mimetischen,
also sinnlich nachvollziehbaren und dann
auch korperlich darstellbaren Kultur der
Geste.

Eine am Begriff des Handelns orien-
tierte Begriffsbestimmung der Geste er-
laubt auch eine erste Abgrenzung zur Ge-
bérde. Der Begriff der Gebdrde machte vor
allem im siebzehnten und achtzehnten
Jahrhundert Karriere als Zentralbegriff
der Pathognomik, die die vorreflexive
Korpersprache des Gefiihls am bewegten
Korper thematisierte, vom Gottinger
Scharfziingler Lichtenberg (1742-1799)
markant abgegrenzt von der seit Pseudo-
Aristoteles immer wieder und dann vor
allem durch Johann Caspar Lavater
(1741-1801) mitriesigem Erfolg wiederbe-
lebten Physiognomik, die das Innere des
Menschen in den festen Partien des Kor-
pers gespiegelt sah. Vor allem die Patho-
gnomik wurde, seitdem das selbst-
bewusste biirgerliche Individuum die
Biihne eroberte, zu einer Hilfswissen-
schaft des Theaters. Charles Le Brun, Jo-
hann Jakob Engel und Gotthold Ephraim
Lessing gehoren zu den grofien Wegbe-
reitern. Auch die spontanen Gebérden
sind, einmal ins Bewusstsein gehoben,
lernbar — so die Einsicht. Das Theater ins-

Die politische Meinung

Seite 53



Seite 54

Klaas Huizing

zeniert die spontanen Korperausdriicke
ganz elementarer Emotionen, um die Zu-
schauer an den ,inneren Kdmpfen” der
Protagonisten zu beteiligen und Mitge-
fithl zu erregen. Als inszenierte werden
diese Gebarden miteinem gewissen Uber-
schwang (Gebauer/Wulf) dargestellt.

Ob allerdings, wie Barbara Korte in ei-
nem Aufsatz apodiktisch formuliert, der
»spontane Korperausdruck einiger ele-
mentarer Gefiihle wie Furcht, Ekel oder
Zorn” wirklich eine anthropologische
Konstante und eine ,,Universalie mensch-
lichen Verhaltens” ist, wobei allenfalls
,die Kontrolle dieses Ausdrucks [...]
nach kulturellem und sozialem Kontext
variiert”, bleibt unsicher, weil die These,
dass die Gebirden/Gestensprache im
Verhiltnis zum Wort und zur Schrift die
urspriingliche und allgemein verstandli-
che Sprache der Menschheit, eine Art lin-
qua franca darstellt, noch eingehender em-
pirischer Forschung bedarf. Hinsichtlich
der inszenierten, also nicht spontan ein-
gespielten Gesten ist die Kontextabhén-
gigkeit offensichtlich. Feldstudien von
Morris (1995) zeigen zwar eine starke
Verbreitung vieler Gesten, etwa Zuwin-
ken, Heranwinken, Kopfnicken, Hand-
schlag und so weiter, allerdings variiert
die Bedeutung einer Geste in unter-
schiedlichen Kulturen oft betridchtlich.

Um ein Beispiel aus der Lebenswelt fiir
den Unterschied von Gebarde und Geste
zu geben: Wenn bei einer FufSballwelt-
meisterschaft ein Stiirmer ins Tor trifft,
springt er vor Freude in die Hohe, macht
sich grofer; wenn er anschlieSend mit er-
hobenen Hénden ein Tanzchen um die
Eckfahne auffiihrt, wie der alterslose
Stiirmer Milla aus Kamerun das vor Jah-
ren applaussatt vorfiihrte —, dann wird
aus der spontanen Gebarde eine Geste.

Will man den Ausdruck Gebéarde ver-
meiden, dann hilft eine Binnendifferen-
zierung im Begriff der Geste zwischen
ikonischer und symbolischer Geste. Of-
fensichtlich nicht eng regional begrenzt

Die politische Meinung

und in gewissem Sinne transkulturell
sind einfache ikonische Gesten, darunter
verstehe ich hier spontane Gesten (Gebér-
den) wie die erhobene Faust, das Stirn-
runzeln, ein durchbohrender Blick. Sym-
bolische (auch rituelle) Gesten sind dage-
gen ohne eingehendes kulturspezifisches
Wissen oft nicht decodierbar.

Symbolische Gesten im Film

Das ideale Beispiel, um den Bedeutungs-
transfer symbolischer Gesten zu verdeut-
lichen, ist der Film von Tim Burton und
Jonathan Gems: ,Mars Attacks” von 1996.
Der Film bezieht sich in der zentralen
Szene explizit auf den Science-Fiction-
Film , The Day The Earth Stood Still”, in-
zwischen leicht angestaubt, aus dem
Jahre 1951. In beiden Filmen landet ein
Marsraumschiff (das Uberirdische ver-
kommt zum Auflerirdischen) und ein
Marsianer erscheint, inszeniert nach den
Regieanweisungen aus Hesekiel 1,4f.
(vgl. Dan. 10,5£.): ,Und ich sah, und siehe,
es kam ein ungestiimer Wind von Norden
her, eine méchtige Wolke und loderndes
Feuer, und Glanz war rings um sie her,
und mitten im Feuer war er wie blinken-
des Kupfer. Und mitten darin war etwas
wie vier Gestalten; die waren anzusehen
wie Menschen.” (Im ersten Film noch
technisch recht unvollkommen.) Der
Marsianer verkiindet den Menschen:
,We come in peace” — eine deutliche An-
spielung auf den Grufi des Erzengels in
der Weihnachtsgeschichte. Damit diirfte
sich der Ufo-Experte, Professor Kessler
(P. Brosnan), bestitigt fithlen, der den
Prasidenten (Jack Nicholson) von der Un-
bedenklichkeit der Heimsuchung tiber-
zeugt hatte: , Thre Intelligenz ist der unse-
ren so weit tiberlegen. Sie kénnen nur in
friedlicher Absicht kommen.” Also war
der pompése Empfang berechtigt. Die
frohe Botschaft der Marsianer wird be-
antwortet mit einer symbolischen Geste,
die die Marsianer allerdings missverste-
hen. Laut Drehbuch heif3t es:



Zur ,uncoolen” Gestik des Christentums

~Everybody starts applauding. [...]

A Hippie: They come in peace!

He pulls out a white dove and tosses it
into the air. The applause increases. The
people clap harder. The dove flies over
the Martians. They look up suddenly and
get freaked out.

Two Martians pull out rayguns and
fire. Zapp!

The dove erupts in flames and drops,
chared, to the ground.

There is a stunned silence.”

(Zitiert nach der Internetadresse
http:/ / www .script-o-rama.com.)

Die symbolische Geste, das Aussenden
der Friedenstaube, wird zum Kriegsan-
lass (,, Vielleicht bedeutet die Friedens-
taube bei den Marsianern etwas anderes”,
bemerkt die Prasidententochter spéater
hellsichtig), die Friedensengel werden zu
Sensenmiannern. Erst Oma Norris und
ihr, wie seine Eltern finden, leicht missra-
tener weil softer Enkel finden den richti-
gen Schliissel, um die Marsianer final zu
drgern: Es ist der unglaublich kitschige
Schlager , Indian Love Song”, eine Barba-
risierung der indianischen Kultur, der die
Kopfe der Marsménner spater platzen
lasst. (Ubrigens: Die Marsianer wurden
nach Kaugummi-Sammelbildern von
1962 am Computer entworfen.)

Noch in einer zweiten Hinsicht kann
der Streifen Mars Attacks als Crash-Test-
Dummy fiir eine weitere These dienen.
Der Film inszeniert den Unterschied
von Rithrung und Transformation. Jack
Nicholson, der Prasident schlechthin, hilt
einen pathetischen Vortrag im Angesicht
seiner Feinde, spricht von Verbriiderung
und Freundschaft: , Erde und Mars ver-
eint! Denken Sie dariiber nach. Denken
Sie dariiber nach. [...] Wieso kénnen wir
nicht versuchen, die Dinge irgendwie zu
regeln. [...] Wieso kénnen wir nicht alle
miteinander gliicklich sein!” Konfrontiert
mit dieser Rede, zeigt sich der Chef-Mar-
sianer durchaus geriihrt und sondert eine
Trane ab; der anschlieffende Hiandedruck

ist allerdings das Todesurteil fiir den Pra-
sidenten, denn die ausgestreckte Hand
mutiert zu einer Handschlange, schldn-
gelt sich am Korper des Présidenten ent-
lang, tdtschelt dessen Hintern (die belieb-
teste Geste amerikanischer Présidenten
im Umgang mit namentlich weiblichen
Untergebenen) und durchbohrt ihn mit
dem Schwanz. Offene Frage: Was muss
zur Rihrung hinzutreten, damit eine
Wandlung eintritt?

Geschichte der gestischen Kultur

Um die heutige Kultur der Gesten verste-
hen zu konnen, ist aber zunichst ein ul-
trakurzer Blick in die Geschichte nétig. Ei-
nige markante Briiche in der Kultur der
Gesten/Gebirden sollen inventarisiert
werden.

Die antike Tradition pflegte — ohne
dass ich mich hier auf eine Filigrandia-
gnostik einlasse — die gestische Kultur des
richtigen Mafes. Mitte (mediocritas), Be-
scheidenheit (modestia), Maf3 (modus) und
gesitteter Lebenswandel (decus) bildeten
den Kanon an Werten, den die Gestik dar-
zustellen hatte.

Der revolutiondre kulturgeschichtli-
che Bruch der Gesten geschah durch das
Christentum. Der Altphilologe und pro-
funde(ste) Kenner der Stoa, Max Pohlenz,
behauptete, das Ende der philosophi-
schen Akademie in Griechenland hinge
urséchlich mit dem Diakonie-Projekt des
Christentums zusammen, also mit der
barmherzigen Zuneigung zu den Armen,
Alten und Schwachen. Die Gesten der
Barmherzigkeit boten nicht einfach eine
Ergdnzung des antiken Gebdrden- und
Gestenkanons, sondern stianden fiir eine
neue Lebensform. Das Christentum ,er-
wies vor allem durch die Tat, dass es eine
viel wirksamere ,Lebenskunst’ war als die
alte Philosophie. Aus ehrlicher Uberzeu-
gung reden die Apologeten stolz davon,
dass bei den Christen ein ,Neues Leben’
herrsche; und namentlich die aus dem
Herzen quellende werktitige Nachsten-

Die politische Meinung

Seite 55



Seite 56

Klaas Huizing

liebe, die den Armen und Kranken, den
Witwen und Waisen in ihrer Not bei-
sprang, war wirklich etwas Neues, auch
gegentiber der briiderlichen Zuneigung
der Stoa, die praktisch nicht voll zur Aus-
wirkung kam, weil sie durch die theoreti-
sche Uberzeugung gehemmt wurde, dass
es auf die AuBlendinge fiir den Menschen
nicht ankomme und er auch im materiel-
len Elend gliicklich sein kénne.”

In dem tausendjihrigen Zeitraum des
Mittelalters regierte eine, wie Jean-
Claude Schmitt in seinem Klassiker zum
Thema: ,, Die Logik der Gesten im europé-
ischen Mittelalter” zeigt, ausgefeilte Kul-
tur der Geste. Zur antiken Gestik kamen
die Gesten der Barmherzigkeit und die an
Christi Kreuzestod und Auferstehung
orientierten Gesten hinzu. Lange domi-
nierte im kirchlichen Kontext allerdings
der Primat des Wortes, den Gesten wurde
allenfalls eine dienende Funktion zuge-
wiesen. Erst ein Medienumschwung
fithrte zu einer Rehabilitierung der Ges-
ten. Die Kirche verlor ihr altes Schriftmo-
nopol, weil sich die Schrift als Beglaubi-
gungsmittel immer stirker durchsetzte.
Im Gegenzug suchte die Kirche ihre Sym-
bolmacht durch die , Verherrlichung der
Gebirden des Priesters” zu sichern.

Auch in der 6ffentlichen Kommunika-
tion des Mittelalters dominierte die Kul-
tur der Geste. Eine wirkliche Differenzie-
rung zwischen authentischen und insze-
nierten Gefiihlen wurde ,,in der 6ffentli-
chen Kommunikation des Mittelalters
[...] allem Anschein nach nicht gemacht”.
Althoff vermutet, dass die Reformation in
ihrem anti-ritualistischen Gestus und die
Aufklarung in ihrem Streit gegen den
,leeren Schein” den Wandel von den auf-
gefiihrten zu den echten Emotionen vor-
angetrieben hat. Die individuelle Wahr-
haftigkeit des Bekehrungserlebnisses na-
mentlich im Pietismus, die bekannter-
maBen auch die Tagebuchproduktion
ganz wesentlich angeschoben hat, fithrte
allerdings zu einem quasi-rituellen Ges-

Die politische Meinung

tenkanon, der letztlich doch wieder fiir
alle verbindlich war.

Mit der biirgerlichen Kultur ver-
schirfte sich die Frage nach Kriterien fiir
authentische oder eben inszenierte Ge-
fithle. Die heutige ,Inszenierungsgesell-
schaft” glaubt echte Gefiihle nur als ins-
zenierte Gefiihle zuginglich machen zu
koénnen. Man ist erntichtert. Es gibt kein
Kriterium, um den Bruch zwischen innen
und auBlen zu schliefen. Die alte Aus-
druckskunde ist deshalb zur Eindrucks-
kunde umgewidmet worden. Allenfalls
in Bildnissen und Werken der Kunst wird
der ehemalige Kultwert der Bilder als
Authentizitdtswert (Benjamin) gerettet.
Das gelingt exemplarisch in Bildnissen
von Schlafenden, wie sie der spite Lucian
Freud - Enkel von Sigmund - so ein-
drucksvoll in seinem Streit gegen die
(schlechte) Theatralitit eingefangen hat.
Uberhaupt: Der Inszenierungscharakter
allein spricht nicht gegen die Bedeutung
von Gefiihlen. Treffend hat Althoff be-
reits zu bedenken gegeben: ,, Im Mittelal-
ter wie heute diirften ,aufgefiihrte’ Emo-
tionen Wirkungen entfalten, die sie zu-
mindest partiell zu ,echten’ werden las-
sen. Und auch echte Emotionen kommen
ohne die Ausdrucksmittel vorangegange-
ner Auffithrungen nicht aus.”

Die Legende der
stigmatisierten Frau

Die weiterfiihrende These lautet nun:
,Stigmata” ist die an einer legendarischen
Hauptfigur inszenierte Neubearbeitung
einer warmen, nicht coolen gestischen
Kultur, die Jesus von Nazaret vorgelebt
und in den Gleichnissen dramatisch fiir
Zuhorer und Leser inszeniert hat. Legen-
den, so ein Standardwerk zum Thema,
partizipieren ,am mysterium tremen-
dum et fascinosum eines Jenseitigen” und
unterstiitzen Menschen bei ihrer Da-
seinsbewdéltigung durch sinnliche Diffe-
renzierung, Identifizierung und Integra-
tion”.



Zur ,uncoolen” Gestik des Christentums

Machen wir die Probe aufs Exempel:
,Stigmata”. Friseusen haben in der Kunst
momentan Konjunktur. Lars Gustaffson
machte eine Friseusin zur Heldin einer Ge-
schichte, ,Windy erzdhlt” (1999), fand
abernicht wirklich den richtigen Ton, sehr
viel besser gelingt das dem Regisseur Ru-
pert Wainwright in dem Film ,Stigmata“
(1999). Frankie Paige (Patricia Arquette)
arbeitet als Friseuse in einem Laden, der
nicht zuféllig , The Cut” heifit (man kann
sich dortauchnach der Frisur schnellnoch
piercenlassen, wie praktisch), denn als sie
mit seltsamen Wunden in der Notauf-
nahme des Krankenhauses eingeliefert
wird, glaubt die behandelnde Arztin
zunichst, es mit einer , Cutterin” zu tun
zu haben, also mit einer jungen Frau, die
sich selbst Wunden zufiigt. Aber Frankie
bekennt: , Ich gefalle mir so, wie ich bin.”

Der Regisseur bietet deshalb viele at-
mosphdrische und gestische Tricks auf,
um Frankie als stinknormale Frau zu
schildern, die ausgelassen tanzt, trinkt,
raucht, Sex hat und darauf wartet, dass
die Menstruation, die mal wieder acht
Tage tberfallig ist, endlich einsetzt. In
diesen Szenen spiirt man die Herkunft
Wainwrights aus der Werbe- und Video-
Szene. (So hat er etwa mit Michael Jackson
Clips gedreht, drehte Spots fiir Reebok
und Sprint.) Schnelle Schnitte, gewagte
Kameraschwenks, schrille Typen in
schriller Umgebung. Und auch wie Fran-
kie ihre Mutter am Telefon nach einer
durchliebten Nacht abfertigt, das Ge-
schenkpéckchen mit freundlicher Indiffe-
renz auspackt, ist atmosphérisch genau
getroffen: ,Ich hab dich lieb, bye, bye.”
Aufgehéngt. Schnitt.

Magischer Rosenkranz

Allerdings ist das miitterliche Geschenk
ein Danaergeschenk, denn der Rosen-
kranz mit dem Kreuz, dasihre Mutter von
einem Trip nach Brasilien mitbrachte (rei-
che amerikanische Witwen reisen be-
kanntlich viel), hat magische Kréfte, ver-

wandelt Frankie Paige —in der englischen
Aussprache hat der Name selbstredend
auch die Bedeutung von Seite, leeres Blatt
—inein Medium, in eine Botin, genauer: in
eine Mittlerin. Sie bekommt in der Bade-
wanne plétzlich Stigmata an den Armen.
Eine dramatische Rettungsaktion inklu-
sive Herzstillstand (sic!) mit anschlie3en-
der Aufrichtung — wie die audiovisuelle
Bebilderung einer mittelalterlichen Auf-
erstehungsszene - folgt. Dieser Fall
schldgt endgiiltig Wellen, als sie wiahrend
einer U-Bahn-Fahrt (Anspielung auf die
rémischen Katakomben) die Stigmata der
Geilelung an ihrem Koérper spiirt, nach-
dem sie einem Priester, der ihr Hilfe an-
bietet, beschieden hat: ,Niemand kann
mir helfen. Ich bin im Arsch”, und
daraufhin einer Nonne das Kruzifix vom
Hals reilt. Frankie hdngt wie in einer
GeiBlelungsszene zwischen den Arm-
schlaufen des U-Bahn-Waggons und
wird ausgepeitscht. Der Einsatz der Geré-
temedizin, Blutuntersuchung, Kernspin-
tomografie bleibt, wie zu erwarten, er-
folglos. Man tippt auf Epilepsie. (Die
Lieblingsinterpretation der Mediziner in
solchen Fillen.)

Der Ermittler

Auch der Vatikan wird dank des Augen-
zeugenberichtes eines Priesters und eines
Video-Mitschnitts in der U-Bahn auf-
merksam. Spétestens hier zitiert Wain-
wright Szenen aus Geheimdienst- und
Geheimlogen-Filmen. Der zustindige
Kardinal Houseman (Jonathan Pryce,
getibter Hollywood-Fiesling) schickt sei-
nen besten Mann, Pater Kiernan (Gabriel
Byrne). Im Film gebiihrt ihm der erste
Auftritt. Er recherchiert in Brasilien das
Mirakel einer blutenden Statue in einer
Kirche. Erster Satz: ,Sind Sie der Ermitt-
ler?” ,Ja.” ,Gott sei Dank, dass Sie ge-
kommen sind.” Zumindest in der deut-
schen Ubersetzung klappt das Wortspiel
vorziiglich: Er-Mittler (Pater Kiernan)
trifft spater auf die Mittlerin/Botin (Fran-

Die politische Meinung

Seite 57



Seite 58

Klaas Huizing

kie Paige). Nach mirakulosen Szenen:
blutende Statue, Windhauch, Kerzen ver-
glimmen und ziinden sich wieder an,
Tauben steigen auf, begegnet Kiernan
dem Wunder der blutenden Statue mit
moderner Technik: Kassettenrekorder,
Fotoapparat und im Vatikan dann mit In-
frarotkameras und biochemischen Versu-
chen. (Eine Anspielung auf das Turiner
Grabtuch ist mit Hianden zu greifen.)
Uberhaupt: Der Vatikan ist medien-
technisch hochgeriistet; sogar in den Bib-
liotheken herrscht Code-Karten-Zwang;
selbst die Linguisten, vulgo: Ubersetzer
arbeiten mit Scanner und Notebook. Nicht
zuféllig ist der Papst ein Medienpapst,
ohne auf rémische Grundsitze zu ver-
zichten, denn die hochgradig diffizile
Ubersetzungsarbeit an den Quellen von
Qumran wird immer dreigeteilt, ein Drit-
tel fiir die Linguisten der Franziskaner,
Domenikaner und Jesuiten, divide et im-
pera, gut rédmisch eben. Pater Kiernan ist
selbst Mittler, ist Priester und Biochemi-
ker in einem, niitzlich, um den Aberglau-
ben aus der Welt zu schaffen, lastig, wenn
er sich auf Fakten, Fakten, Fakten beruft
(,,Er kann sich nicht entscheiden, ob er
Wissenschaftler oder Priester ist”, heifites
im Vatikan), denn der Kardinal méchte
auch in dieser Angelegenheit — in gewis-
ser Weise eine Herzensangelegenheit —
schnellstméglich einen Bericht, der esihm
erlaubt, den Fall zu den Akten zu legen.
Pater Kiernan besucht den Friseurla-
den von Frankie Paige. Er gibt sich zu er-
kennen, staunt nur maégig, als Frankie
sagt, sie habe ihn erwartet. Pater Kiernan
stellt sich vor als Mitarbeiter einer Kon-
gregation, die sich mit dem Heiligen be-
fasst. Er transportiert in einigen Szenen
auch wichtige Facts, dass etwa Franzis-
kus im gleichen Alter wie sie, also mit 23,
die Stigmata bekommen habe; dass keiner
alle fiinf Stigmata bekomme (das fiinfte
Stigmata, der Speerstof3, wire bekannt-
lich tédlich); dass eigentlich nur frommen
Menschen dieses ,Geschenk” zuteil

Die politische Meinung

werde, bisher sei kein Fall bekannt, in
dem Atheisten derart beschenkt worden
seien; dass die Romer durch die Ober-
arme nagelten, der Stabilitdt wegen (,Ist
also jedes Kruzifix falsch?”, fragt Frankie.
,Ungenau”, so die siiffisante Antwort.);
dass, je ndher man Gott sei, auch die Di-
monen umso starker an einem zerren.

Kiernan wird prompt Zeuge einer Stig-
matisierung in einer Disco, wo die Stig-
mata der Dornenkrone einen Furor bei
Frankie auslosen. In einer Hitchcock-
Filme tiberreich zitierenden Innenhofs-
zene (kurzzeitigsitzt Frankie wie eine Hei-
lige hinter Gittern in einer Seitenkapelle)
spricht sie plotzlich eine andere Sprache
und ritzt mit einem Glas einen Text in die
Lackschicht einer Autokiihlerhaube. Die
néchste Szene stellt wiederum klassische
Szenen der christlichen Ikonografie nach:
eine Pieta-Szene, jetzt gespiegelt als sor-
gender Mann und leidende Schmerzens-
frau. Diese Szene wiederholtsich, als Fran-
kieim Blumenladen—eine Anspielungauf
die Legende des Franz von Assisi — die
Stigmata an den Fiilen erhilt.

Wie der rémische Linguist und Freund
Kiernan nach einer telefonisch tibermit-
telten Tonprobe verrét, ist die Sprache,
die Frankie im Rausch gesprochen hat,
ein galildisch eingefdarbtes Aramdisch,
also die Sprache Jesu. In dieser Sprache ist
auch der Text geschrieben, den sie, Fran-
kie Paige, auf die weifle Wohnungswand
malt. Auf die Frage , Wer bist du?”, ant-
wortet sie (mit mannlicher Stimme): ,, Auf
den Boten kommt es nicht an.” The me-
dium is not the message.

Und jetzt ndhert sich der Film bedenk-
lich schnell Ecos’” Der Name der Rose. Die-
serdortaufgeschriebene Text, er wird spa-
tervon Frankie tibermalt, ein Unikatistda-
mit zunichst wiederum nicht vorhanden,
konnte das verschollene Urevangelium
von Jesus sein, indem zwar nicht zu lesen
steht, Jesus habe hemmungslos gelacht,
aber ein Evangelium verkiindigt wird, das
auf eine Heilsmittlerschaft der Kirche ver-



Zur ,uncoolen” Gestik des Christentums

zichtet. Damit wire die Autoritit der ka-
tholischen Kirche in der Tat dahin. Diese
Nachricht wire fiir die una sancta ecclesia
wabhrlich keine gute Nachricht. Also
kommt es zum Showdown, in dem der
fiese Kardinal zuerst mit Exorzismen
Frankie zum Schweigen bringen will und,
weil die Exorzismen irgendwie nicht
fruchten, die Hand an den Hals (Adams-
apfel) legt. Nattirlich wird sie gerettet von
Kiernan, der sie wiederum im Stile einer
Pieta auf dem Schof$ hilt: Vater (Pater) mit
leidender Tochter. Um die Folie seiner
Reinszenierung noch einmal etwas plaka-
tiv sichtbar zu machen, iiberblendet der
Regisseur Frankie mit einer Steinfigur des
Franz von Assisi im Garten.

Das Evangelium — ein Nachspann ver-
weist auf die miserable Veroffentli-
chungspolitik des Vatikans hinsichtlich
der gefundenen Texte von Nag Hamadi
(1946) —, das hier verkiindigt wird, ist das
Thomasevangelium, dessen zentraler
Versinder filmischen Variantelautet: Gott
ist in dir und um dich herum, nicht in
prachtvollen Gebauden aus Holz und aus
Stein, spalte ein Sttick Holz und ichbinda,
hebe einen Stein auf und du wirst mich fin-
den.Kurz: Das Evangelium verlangtkeine
Institution zwischen Gott und Mensch. So
der quasi-reformatorische Grundsatz.

In einer Schlussszene findet Kiernan
den Urtext in der brasilianischen Dorfkir-
che, wo einer der drei Ubersetzer den,
weil die Glaubenskongregation kalte
Fiile bekam, gestohlenen Text begraben
hatte. Der Text war gewissermaflen, so
die quasi-wissenschaftliche Deutung, die
Blutampulle fiir die weinende Statue.
Und Frankie, die von ihrer Mutter den ge-
stohlenen Rosenkranz des exkommuni-
zierten Priesters als Souvenir geschenkt
bekommen hatte, war das Medium
schlechthin. So weit die Geschichte.

Eine sakulare Pieta

Die Kommunikationssituation des Filmes
ist eher schwierig. Wir haben es hier mit

einem Erzéhler/Regisseur zu tun, der of-
fensichtlich eine Mission hat, ndmlich die
Behauptung vor Augen zu malen, Gott sei
in uns und um uns herum. Er weif3, dass
er auf ein mutmaflich sdkulares Publi-
kum trifft. Diese kréftige Dissonanz wird
werbetechnisch kaschiert, indem der Film
als Horrorszenario verkauft wird bezie-
hungsweise die Horrorelemente der alten
Legende kraftig ausreizt. Offensichtlich
glaubt Wainwright, das von ihm anvi-
sierte Ethos einer neuen Liebe zur Natur,
einer sensiblen Lebensweise und einer
Feier der Freundschaft durch eine mit
Horrorelementen aufbereitete dsthetische
Erfahrung einlgsen zu kénnen.

Bleibt die Frage, wie der Film die An-
mutungscharaktere bebildert, um bei den
Zuschauern eine entsprechende Erfah-
rung auszuldsen, die keine oder kaum
noch Erinnerungen an die Franziskusle-
gende besitzen. Hier hilft ein Blick auf die
Bewegungsanmutungen und Synésthe-
sien (H. Schmitz), mit denen der Film ar-
beitet.

Die Bewegungsanmutungen, also die
Einspielung zentraler leiblicher Gesten,
die die Sensibilitit der Zuschauer wecken
sollen, verdichten sich in dem wiederhol-
ten Sinnbild der Pieta. Die erste ,,Vision”
von Frankie bezieht sich auf eine Mutter,
die ihr Kind fallen lésst, ein gefundenes
Fressen fiir die psychoanalytische Les-
Art! Wiederholt taucht diese Kapuzen-
frau auf, immer in kalten Tonen gefilmt,
offensichtlich eine Anspielung auf das
rote Kapuzenménnchen in dem Horror-
film ,,Wenn die Gondeln Trauer tragen”.
Die Pieta-Gesten, die vor diesem Hinter-
grund eingespielt werden, der Frankie
waschende und versorgende Priester, der
Priester mit der halbtoten Frau auf seinem
Schof, sind letztlich unabhingig vom
Horrorszenario, kénn(t)en auch stehen
fiir eine sdkulare Pieta.

Und natiirlich hat man es hier mit einer
Relektiire der Geschichte vom barmherzi-
gen Samariter zu tun. Es sind die Kult-

Die politische Meinung

Seite 59



Seite 60

Klaas Huizing

Klassen des Vatikans, die nichts sptiren.
Es ist hier der religiose Auflenseiter, ein
Zwitter zwischen Priester und Wissen-
schaftler, der sich erbarmt. Man kann so-
gar noch weiter gehen: Der Film kritisiert
jene Bewegungssuggestionen, die sich in
den groflen Kathedralen verdichten, und
stelltsieum auf die Umgebungsqualitdten
des menschlichen Kérpers. Der Film bie-
tet eine filmische Kritik der sich in
den Bewegungssuggestionen der grofien,
kalten Geb&dude ausdriickenden Religi-
onskulturen, die als schlechtes Zwischen
die vom Einzelnen ausgehenden An-
mutungscharaktere tiberstrahlen. Damit
tibersetzt der Regisseur bildsprachlich die
Grundaussage des Thomasevangeliums:
Gott ist in dir und um dich herum... Ein
Transzendieren zum Anderen. Ein Blick
auf die Synésthesien, also den atmos-
phérischen Gesamteindruck der Bilder,
kann diese Lesart noch verdeutlichen.
Die Synésthesien (H. Schmitz) geben
einen Hinweis auf die inszenierte Atmos-
phédre. Wie inszeniert man eine Atmos-
phére der Zuwendung in Zeiten der Fun-
Kultur? Wainwright arbeitet zunichst
sehr stark mit farblichen Filtern. Die Welt
draufien wird mit kalten blauen Filtern
nahezu nachtblau eingefarbt. Der Sound-
track von Billy Corgan und The Smashing
Pumpkins signalisiert Tempo. In der
volksreligiosen Symbolik der Franziskus-
legende steht das Mondblau fiir die Ge-
fahrtin des Franz von Assisi, die heilige
Clara, und Braun oder Gelb fiir Fran-
ziskus selbst. Diese atmosphérischen
Grundwerte werden hier umgedreht.
Braune Tone herrschenin den Szenen vor,
die in den Kirchen und vor allem im Vati-
kan spielen. Transzendenz und Imma-
nenz werden also strikt antithetisch bebil-
dert. Erst relativ spdt verschwimmt die
strikte Antithetik. Auch die Gestik der
Protagonisten wird diesem atmosphari-
schen Grunddissens angepasst: Frankie
agiert schnell, trashig, flippig, oberfldch-
lich, obercool — wie sie ihre Mutter am Te-

Die politische Meinung

lefon abfertigt, gehort zu den eindrucks-
vollsten Szenen. Auch ihre fazialen Ein-
druckswerte sind von ldssiger Coolness,
spater von Ungeduld geprégt. Kiernan
dagegen agiert ruhig, sachlich, skeptisch
(als Wissenschaftler). Seine faziale Ein-
drucksqualitit ist freundlich und nahezu
unerschiitterlich. Seine Gesten authen-
tisch. Nach der spagtmodernen Berufungs-
situation sind es auch die Gesten von
Frankie Paige.

Durch die Bewegungsanmutungen
und die geschickte Arbeit mit den
Synésthesien diirfte auch bei Zuschauern,
die weder die Legende noch etwa die Vor-
laufer-Reinszenierung bei Pasolini, , Gro-
3e Vogel, kleine Vogel” 1965, kennen und
die auch die wiederholte Anspielung auf
die Tauben (alle Heiligen reden mit Tau-
ben, zuletzt die Hauptfigur in Don DeLil-
los Roman Korperzeit) nicht sofort aufneh-
men, eine spielerische Identifikation mit
der Hauptfigur gelingen und damit eine
Einleibung der zentralen Gesten.

Asthetische Theologie

Aufgabe einer Asthetischen Theologie ist
es, die basalen Anmutungsgesten des
Christentums zu benennen und die mit
legendarischem Anspruch auftretenden
Reinszenierungen in den neuen Medien
zu deuten. Jiingst hat der ehemalige
Chefredakteur des SZ-Magazins, Ulf
Poschardt, in einem méchtigen Essay fiir
eine Kultur des Cool pléddiert und sie als
Neo-Stoizismus ausgegeben. (In gewisser
Weise wiederholt sich der Streit zwischen
Stoa und Christentum in der Spitmo-
derne.) Theologie, wie wir sie heute als
Kulturwissenschaften an den Universita-
ten Dbetreiben, kann Stiarken und
Schwichen dieser differenten gestischen
Kulturen untersuchen. Die uncoole Ge-
stik des Christentums scheint bis auf wei-
teres fiir eine Wahrnehmungsschule der
Solidaritdt unverzichtbar. Und zumin-
dest gelegentlich bietet Hollywood intel-
ligente Reinszenierungen.



	Inhalt PM: 


