
verstanden werden. Dem klerikalen Mo-
dell der römischen Kirche stellten die Re-
formatoren ein scripturales Modell entge-
gen. Gegründet auf das Prinzip sola scrip-
tura, allein durch die Schrift, gestaltete sich
der Protestantismus als Schrift- und Buch-
religion. Seither sind Protestanten Leser.
Doch mit dem proklamierten Ende der
Gutenberggalaxis scheint der Protestan-
tismus ein Medienproblem zu haben. Wie
überlebt die christliche Lebensform in den
audiovisuellen Medien, etwa im Film?

Die Frage nach der Medienfähigkeit
und -bedürftigkeit der Theologie steht
also im Raum. Sie berührt sich mit einer
anderen Frage. Während der letzten Jahre
hat innerhalb der Theologie ein Stichwort
Karriere gemacht, das Stichwort von der
„gelebten Religion“. Es herrscht eine bei-
nahe schon beängstigende Übereinstim-
mung darüber, dass die meisten Men-
schen ihr Leben nicht mehr im Rahmen
kirchlicher Institutionen deuten, sondern
im Kontext der eigenen Lebenswelt. Wo
und wie werden im Alltag Erfahrungen
des Heiligen gemacht und im eigenen Le-
bensvollzug integriert? Eine Antwort lau-
tet: in filmischen Inszenierungen. Hier  in-
teressiert, wie in Filmen kreative Neufor-
mationen christlicher Lebensdeutung als
Legenden Gestalt gewinnen und wie
durch die Inszenierung von Güte-Gesten
diese Film-Legenden für die Zuschauer
Orientierung bieten.

Ethische Ressourcen
Es gehört zur merkwürdigen Signatur
unserer Gegenwart, dass die so genannte

Mit Begriffen verhält es sich wie mit Män-
nern ab vierzig: Sie setzen leicht Fett an.
Dann empfiehlt sich zunächst eine neue
Kleiderordnung. Die alte Frage „Was ist
der Mensch?“ wird heute medienlogisch
beantwortet. Aus der Anthropologie wird
so Medienanthropologie. Bereits Cassirer
hatte die These aufgestellt, dass der Men-
sch ein animal symbolicum, also ein Me-
dienwesen ist. Sein Selbstverständnis und
sein Weltumgang sind immer schon me-
dial (Wort, Schrift, Bild) vermittelt – eine
Erkenntnis, die im Medienzeitalter keiner
Begründung mehr bedarf. Zur Diskussion
steht vielmehr, wie und mit welchen Fol-
gen das geschieht. Die neuen Medienwis-
senschaften vermessen dieses Feld und
kommen zu unterschiedlichen Bewertun-
gen. Nach den euphorischen Begrüßun-
gen (Flusser, Kittler) und den apokalypti-
schen Warnungen (Anders, Postman) 
setzen sich inzwischen besonnene Wahr-
nehmungen (Capurro, Rötzer, Hörisch)
durch.

Medialität ist jedoch nicht nur ein Kenn-
zeichen moderner Gesellschaften, son-
dern bildet auch ein zentrales Thema der
Theologie. Wo das Unendliche mit dem
Endlichen in Berührung kommt, stellt sich
sogleich die Frage nach dem Vermittler.
Die Christologie der alten Kirche kann so
gesehen auch als erste Medienwissen-
schaft gelten. In der Folge hat sich die
Theologie unter dem Lehrstück der media
salutis immer wieder mit Fragen der Ver-
mittlung von Gott und Mensch befasst.
Auch die Reformation kann als ein Streit
um das Leitmedium der Heilsaneignung

Seite 51Nr. 386 · Januar 2002

Religiöse 
Kulturvermittlung 

im Film

Zur „uncoolen“ Gestik 
des Christentums
Klaas Huizing

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 51



christliche Kunst im Tempel des Mu-
seums noch Erfahrungen und Erlebnisse
inszeniert, die in der Kirche undenkbar
wären. Das beste und frappierendste Bei-
spiel bot eine Ausstellung in der National
Gallery in London unter dem Titel: „The
Image of Christ. Seeing Salvation“, die
Bilder Christi von der konstantinischen
Zeit bis zur Gegenwart präsentierte. Die
Bilanz war atemberaubend. In den neun
Wochen der Ausstellung kamen 350 000
Besucher, darunter 80 000, die zum ersten
Mal die heiligen Hallen des Museums be-
traten. In großer Zahl kamen auch Mus-
lime, die das Skandalon eines schwachen
Gottes begreifen wollten. Willibald Sau-
erländer beschrieb in seinem Beitrag für
die Süddeutsche Zeitung im Rekurs auf
einen Vortrag des Direktors der National
Gallery London, Neil MacGregor, eine
seltsame Travestie: „Das Museum ver-
wandelte sich in einen Schauplatz trans-
ästhetischer und transkonfessioneller re-
ligiöser Erfahrung. Es war, als ob die ro-
mantische Vorstellung vom Museum als
Kirche wiederkehrte, allerdings unter
umgekehrten Vorzeichen. Hatte in der
Romantik die Kunst die Religion aufge-
hoben und sich an ihre Stelle gesetzt, so
schien sich hier das Kunsterlebnis
zurückzuverwandeln in religiöses Ge-
fühl.“ Der Anspruch, der hinter dieser
Inszenierung verborgen lag, war nicht ge-
ring. Es ging Neil MacGregor, wie er am
Beispiel einer niederländischen Malerei
mit dem Thema des barmherzigen Sama-
riters zeigen konnte, um nichts weniger
als um den Appell ans Mitgefühl, um eine
Hebung der ethischen Ressourcen in der
ästhetischen Erfahrung. Offensichtlich
soll das Museum, an Schiller gemahnend,
erneut erzieherisch wirken und einen Ge-
genpol bilden gegen die Erlebnisgesell-
schaft mit ihren kurzen Kicks und drama-
tisch schnell veraltenden Erlebnissen.

Gleichermaßen interessant und schwie-
rig ist eine zweite Behauptung, dass näm-
lich die ikonografische Klassifizierung

einzelner Bilder das überzeitliche Moment
der Verbildlichung unterbelichtet lasse: So
sei „die Passionsikonografie“ der Dor-
nenkrönung von Hieronymus Bosch ein
„überzeitlich sprechendes Bild von der
Verspottung, dem Leiden des Einen und
der Gewalt, der Rohheit des Anderen“.

Eine biografische Erfahrung mit einer
Besucherin veranschaulicht die These
vom ethischen Gehalt der Bilder, die un-
ter dem Schutt ikonografischer Klassifi-
zierungen begraben liegen: „So war in ei-
nem der Räume eine niederländische
Steinfigur des beginnenden sechzehnten
Jahrhunderts zu sehen, welche den zur
Kreuzigung entkleideten, auf seinen Tod
wartenden Christus zeigt. Wieder hat die
Wissenschaft von der christlichen Ikono-
grafie für diesen ,Typus‘ längst eine rein-
lich sortierte Schublade: ,Schmerzens-
mann‘, eventuell mit Melancholie-Gestus,
der an die Handhaltung bei Zahnschmer-
zen erinnert. Eine Besucherin schrieb Mac-
Gregor, wie erschüttert sie beim Anblick
dieser Figuren gewesen sei. Als sie die Na-
tional Gallery verließ, fand sie diese Figur
wieder in einer jungen Obdachlosen, wel-
che nur mit einer Decke bekleidet auf der
Straße saß. Solchen Gestalten begegnet
man auf den Straßen Londons ja nicht sel-
ten. Noch nie aber hatte die Ausstellungs-
besucherin sich um solche Personen
gekümmert. Nun aber erkannte sie in der
Ausgesetzten den Schmerzensmann aus
der Ausstellung wieder, ging zur Polizei
und erreichte, dass die Obdachlose in ein
Hostel gebracht wurde. Als MacGregor
diesen Brief verlas, wurde sein Anliegen
noch einmal deutlicher: Er möchte die so-
teriologischen Kräfte in den religiösen Bil-
dern des Museums wieder lebendig wer-
den lassen, um Menschen an ihre soziale
und mitmenschliche Verantwortung zu
erinnern.“

Sicher, diese Inszenierung wird ge-
steuert von einem „nachkirchlichen
Blick“, der die Zeit der Säkularisierung
nicht zurückdrehen will und nicht zurück-

Seite 52 Die politische Meinung

Klaas Huizing

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 52



drehen kann. MacGregor ist – Gott sei
Dank – ein ganz unverdächtiger Zeuge.
Gerade deshalb ermöglicht seine Ausstel-
lung eine unbefangene theologische
Annäherung an die Kunst. (Auch an die
moderne Kunst.) Die überkorrekte Ängst-
lichkeit vor einer erneuten Vereinnah-
mung der Kunst durch die Theologie ist
hier nicht am Platze. Umso interessanter
sind die Fragen, ob erstens die Gesten und
die Szenen der christlichen Kunst wirklich
weiterhin Gültigkeit haben und affektiv
bewegen und ob zweitens die Gesten in
den neuen Medien ihre Vitalität behalten
und vielleicht sogar kreativ reinszeniert
werden.

Gebärden und Gesten
In der Literatur zum Thema werden die
Begriffe Gebärde und Geste oft nicht
unterschieden, verschwimmen unter-
schiedslos. Mir scheint eine Unterschei-
dung sinnvoll.

Etymologisch geht der Begriff Geste
zurück auf das lateinische Wort Gestus.
Gestus ist das Partizip Perfekt von „gerre-
re“ und bedeutet: machen, handeln, sich
verhalten. Gestus meint im weitesten Sin-
ne die Bewegung eines Körpers, vor allem
die Bewegung der Hand. Von gestus leitet
sich auch „gestire“ ab und bedeutet: ein
Gefühl sinnlich/körperlich ausdrücken,
vor allem (sic!) das Gefühl der „Freude“.
„In etymologischer Hinsicht bezieht sich
das Wort auf den in der Welt bewegten
Körper, auf Tätigkeiten der Hand, auf
menschliche Handlungen, auf Empfin-
dungen ausdrückende und darstellende
Bewegungen einzelner Körperteile.“

Gebauer und Wulf legen in ihrer Enzy-
klopädie allen Nachdruck darauf, dass die
Entstehung, Codifizierung und Decodie-
rung von Gesten ganz wesentlich auf
Nachahmungsprozessen beruhen, also
mimetischer Natur sind. In ihrer Enzy-
klopädie betonen beide – an den französi-
schen Sozialphilosophen Bourdieu an-
knüpfend –, dass die Mimesis, also die

Fähigkeit, menschliches Verhalten und
Geschehnisse körperlich auszudrücken
und sinnlich nachzustellen (in der Antike
ist Mimesis ein zentraler Begriff der Ästhe-
tik), für das Verständnis der sozialen Welt
von entscheidender Bedeutung sei. „Ges-
ten sind mimetische Bewegungen des Kör-
pers, mit denen sich der Mensch der Welt
ähnlich macht und sie sich aneignet und
in denen er sich zur Darstellung bringt und
ausdrückt. Sie sind körperliche Darstel-
lungs- und Ausdrucksbewegungen von
unterschiedlicher Intensität.“ Ein Beispiel:
Süditaliener etwa, die nach Amerika aus-
gewandert sind, reduzieren, so belegen
empirische Forschungen, ihre stark aus-
geprägte Gestik, um „vollwertige“ Ame-
rikaner zu werden. Aber auch einzelne Be-
rufsbilder nötigen zu einer mimetischen,
also sinnlich nachvollziehbaren und dann
auch körperlich darstellbaren Kultur der
Geste.

Eine am Begriff des Handelns orien-
tierte Begriffsbestimmung der Geste er-
laubt auch eine erste Abgrenzung zur Ge-
bärde. Der Begriff der Gebärde machte vor
allem im siebzehnten und achtzehnten
Jahrhundert Karriere als Zentralbegriff
der Pathognomik, die die vorreflexive
Körpersprache des Gefühls am bewegten
Körper thematisierte, vom Göttinger
Scharfzüngler Lichtenberg (1742–1799)
markant abgegrenzt von der seit Pseudo-
Aristoteles immer wieder und dann vor 
allem durch Johann Caspar Lavater
(1741–1801) mit riesigem Erfolg wieder be-
lebten Physiognomik, die das Innere des
Menschen in den festen Partien des Kör-
pers gespiegelt sah. Vor allem die Patho-
gnomik wurde, seitdem das selbst-
bewusste bürgerliche Individuum die
Bühne eroberte, zu einer Hilfswissen-
schaft des Theaters. Charles Le Brun, Jo-
hann Jakob Engel und Gotthold Ephraim
Lessing gehören zu den großen Wegbe-
reitern. Auch die spontanen Gebärden
sind, einmal ins Bewusstsein gehoben,
lernbar – so die Einsicht. Das Theater ins-

Seite 53Die politische Meinung

Zur „uncoolen“ Gestik des Christentums

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 53



zeniert die spontanen Körperausdrücke
ganz elementarer Emotionen, um die Zu-
schauer an den „inneren Kämpfen“ der
Protagonisten zu beteiligen und Mitge-
fühl zu erregen. Als inszenierte werden
diese Gebärden mit einem gewissen Über-
schwang (Gebauer/Wulf) dargestellt.

Ob allerdings, wie Barbara Korte in ei-
nem Aufsatz apodiktisch formuliert, der
„spontane Körperausdruck einiger ele-
mentarer Gefühle wie Furcht, Ekel oder
Zorn“ wirklich eine anthropologische
Konstante und eine „Universalie mensch-
lichen Verhaltens“ ist, wobei allenfalls
„die Kontrolle dieses Ausdrucks [. . .]
nach kulturellem und sozialem Kontext
variiert“, bleibt unsicher, weil die These,
dass die Gebärden/Gestensprache im
Verhältnis zum Wort und zur Schrift die
ursprüngliche und allgemein verständli-
che Sprache der Menschheit, eine Art lin-
gua franca darstellt, noch eingehender em-
pirischer Forschung bedarf. Hinsichtlich
der inszenierten, also nicht spontan ein-
gespielten Gesten ist die Kontextabhän-
gigkeit offensichtlich. Feldstudien von
Morris (1995) zeigen zwar eine starke
Verbreitung vieler Gesten, etwa Zuwin-
ken, Heranwinken, Kopfnicken, Hand-
schlag und so weiter, allerdings variiert
die Bedeutung einer Geste in unter-
schiedlichen Kulturen oft beträchtlich.

Um ein Beispiel aus der Lebenswelt für
den Unterschied von Gebärde und Geste
zu geben: Wenn bei einer Fußballwelt-
meisterschaft ein Stürmer ins Tor trifft,
springt er vor Freude in die Höhe, macht
sich größer; wenn er anschließend mit er-
hobenen Händen ein Tänzchen um die
Eckfahne aufführt, wie der alterslose
Stürmer Milla aus Kamerun das vor Jah-
ren applaussatt vorführte –, dann wird
aus der spontanen Gebärde eine Geste.

Will man den Ausdruck Gebärde ver-
meiden, dann hilft eine Binnendifferen-
zierung im Begriff der Geste zwischen
ikonischer und symbolischer Geste. Of-
fensichtlich nicht eng regional begrenzt

und in gewissem Sinne transkulturell
sind einfache ikonische Gesten, darunter
verstehe ich hier spontane Gesten (Gebär-
den) wie die erhobene Faust, das Stirn-
runzeln, ein durchbohrender Blick. Sym-
bolische (auch rituelle) Gesten sind dage-
gen ohne eingehendes kulturspezifisches
Wissen oft nicht decodierbar.

Symbolische Gesten im Film
Das ideale Beispiel, um den Bedeutungs-
transfer symbolischer Gesten zu verdeut-
lichen, ist der Film von Tim Burton und
Jonathan Gems: „Mars Attacks“ von 1996.
Der Film bezieht sich in der zentralen
Szene explizit auf den Science-Fiction-
Film „The Day The Earth Stood Still“, in-
zwischen leicht angestaubt, aus dem
Jahre 1951. In beiden Filmen landet ein
Marsraumschiff (das Überirdische ver-
kommt zum Außerirdischen) und ein
Marsianer erscheint, inszeniert nach den
Regieanweisungen aus Hesekiel 1,4f.
(vgl. Dan. 10,5f.): „Und ich sah, und siehe,
es kam ein ungestümer Wind von Norden
her, eine mächtige Wolke und loderndes
Feuer, und Glanz war rings um sie her,
und mitten im Feuer war er wie blinken-
des Kupfer. Und mitten darin war etwas
wie vier Gestalten; die waren anzusehen
wie Menschen.“ (Im ersten Film noch
technisch recht unvollkommen.) Der
Marsianer verkündet den Menschen:
„We come in peace“ – eine deutliche An-
spielung auf den Gruß des Erzengels in
der Weihnachtsgeschichte. Damit dürfte
sich der Ufo-Experte, Professor Kessler
(P. Brosnan), bestätigt fühlen, der den
Präsidenten (Jack Nicholson) von der Un-
bedenklichkeit der Heimsuchung über-
zeugt hatte: „Ihre Intelligenz ist der unse-
ren so weit überlegen. Sie können nur in
friedlicher Absicht kommen.“ Also war
der pompöse Empfang berechtigt. Die
frohe Botschaft der Marsianer wird be-
antwortet mit einer symbolischen Geste,
die die Marsianer allerdings missverste-
hen. Laut Drehbuch heißt es:

Klaas Huizing

Seite 54 Die politische Meinung

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 54



„Everybody starts applauding. [. . .]
A Hippie: They come in peace!
He pulls out a white dove and tosses it

into the air. The applause increases. The
people clap harder. The dove flies over
the Martians. They look up suddenly and
get freaked out.

Two Martians pull out rayguns and
fire. Zapp!

The dove erupts in flames and drops,
chared, to the ground.

There is a stunned silence.“
(Zitiert nach der Internetadresse

http://www.script-o-rama.com.)
Die symbolische Geste, das Aussenden

der Friedenstaube, wird zum Kriegsan-
lass („Vielleicht bedeutet die Friedens-
taube bei den Marsianern etwas anderes“,
bemerkt die Präsidententochter später
hellsichtig), die Friedensengel werden zu
Sensenmännern. Erst Oma Norris und
ihr, wie seine Eltern finden, leicht missra-
tener weil softer Enkel finden den richti-
gen Schlüssel, um die Marsianer final zu
ärgern: Es ist der unglaublich kitschige
Schlager „Indian Love Song“, eine Barba-
risierung der indianischen Kultur, der die
Köpfe der Marsmänner später platzen
lässt. (Übrigens: Die Marsianer wurden
nach Kaugummi-Sammelbildern von
1962 am Computer entworfen.)

Noch in einer zweiten Hinsicht kann
der Streifen Mars Attacks als Crash-Test-
Dummy für eine weitere These dienen.
Der Film inszeniert den Unterschied 
von Rührung und Transformation. Jack
Nicholson, der Präsident schlechthin, hält
einen pathetischen Vortrag im Angesicht
seiner Feinde, spricht von Verbrüderung
und Freundschaft: „Erde und Mars ver-
eint! Denken Sie darüber nach. Denken
Sie darüber nach. [. . .] Wieso können wir
nicht versuchen, die Dinge irgendwie zu
regeln. [. . .] Wieso können wir nicht alle
miteinander glücklich sein!“ Konfrontiert
mit dieser Rede, zeigt sich der Chef-Mar-
sianer durchaus gerührt und sondert eine
Träne ab; der anschließende Händedruck

ist allerdings das Todesurteil für den Prä-
sidenten, denn die ausgestreckte Hand
mutiert zu einer Handschlange, schlän-
gelt sich am Körper des Präsidenten ent-
lang, tätschelt dessen Hintern (die belieb-
teste Geste amerikanischer Präsidenten
im Umgang mit namentlich weiblichen
Untergebenen) und durchbohrt ihn mit
dem Schwanz. Offene Frage: Was muss
zur Rührung hinzutreten, damit eine
Wandlung eintritt?

Geschichte der gestischen Kultur
Um die heutige Kultur der Gesten verste-
hen zu können, ist aber zunächst ein ul-
trakurzer Blick in die Geschichte nötig. Ei-
nige markante Brüche in der Kultur der
Gesten/Gebärden sollen inventarisiert
werden.

Die antike Tradition pflegte – ohne
dass ich mich hier auf eine Filigrandia-
gnostik einlasse – die gestische Kultur des
richtigen Maßes. Mitte (mediocritas), Be-
scheidenheit (modestia), Maß (modus) und
gesitteter Lebenswandel (decus) bildeten
den Kanon an Werten, den die Gestik dar-
zustellen hatte.

Der revolutionäre kulturgeschichtli-
che Bruch der Gesten geschah durch das
Christentum. Der Altphilologe und pro-
funde(ste) Kenner der Stoa, Max Pohlenz,
behauptete, das Ende der philosophi-
schen Akademie in Griechenland hänge
ursächlich mit dem Diakonie-Projekt des
Christentums zusammen, also mit der
barmherzigen Zuneigung zu den Armen,
Alten und Schwachen. Die Gesten der
Barmherzigkeit böten nicht einfach eine
Ergänzung des antiken Gebärden- und
Gestenkanons, sondern ständen für eine
neue Lebensform. Das Christentum „er-
wies vor allem durch die Tat, dass es eine
viel wirksamere ,Lebenskunst’ war als die
alte Philosophie. Aus ehrlicher Überzeu-
gung reden die Apologeten stolz davon,
dass bei den Christen ein ,Neues Leben’
herrsche; und namentlich die aus dem
Herzen quellende werktätige Nächsten-

Seite 55Die politische Meinung

Zur „uncoolen“ Gestik des Christentums

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 55



liebe, die den Armen und Kranken, den
Witwen und Waisen in ihrer Not bei-
sprang, war wirklich etwas Neues, auch
gegenüber der brüderlichen Zuneigung
der Stoa, die praktisch nicht voll zur Aus-
wirkung kam, weil sie durch die theoreti-
sche Überzeugung gehemmt wurde, dass
es auf die Außendinge für den Menschen
nicht ankomme und er auch im materiel-
len Elend glücklich sein könne.“

In dem tausendjährigen Zeitraum des
Mittelalters regierte eine, wie Jean-
Claude Schmitt in seinem Klassiker zum
Thema: „Die Logik der Gesten im europä-
ischen Mittelalter“ zeigt, ausgefeilte Kul-
tur der Geste. Zur antiken Gestik kamen
die Gesten der Barmherzigkeit und die an
Christi Kreuzestod und Auferstehung
orientierten Gesten hinzu. Lange domi-
nierte im kirchlichen Kontext allerdings
der Primat des Wortes, den Gesten wurde
allenfalls eine dienende Funktion zuge-
wiesen. Erst ein Medienumschwung
führte zu einer Rehabilitierung der Ges-
ten. Die Kirche verlor ihr altes Schriftmo-
nopol, weil sich die Schrift als Beglaubi-
gungsmittel immer stärker durchsetzte.
Im Gegenzug suchte die Kirche ihre Sym-
bolmacht durch die „Verherrlichung der
Gebärden des Priesters“ zu sichern.

Auch in der öffentlichen Kommunika-
tion des Mittelalters dominierte die Kul-
tur der Geste. Eine wirkliche Differenzie-
rung zwischen authentischen und insze-
nierten Gefühlen wurde „in der öffentli-
chen Kommunikation des Mittelalters
[. . .] allem Anschein nach nicht gemacht“.
Althoff vermutet, dass die Reformation in
ihrem anti-ritualistischen Gestus und die
Aufklärung in ihrem Streit gegen den
„leeren Schein“ den Wandel von den auf-
geführten zu den echten Emotionen vor-
angetrieben hat. Die individuelle Wahr-
haftigkeit des Bekehrungserlebnisses na-
mentlich im Pietismus, die bekannter-
maßen auch die Tagebuchproduktion
ganz wesentlich angeschoben hat, führte
allerdings zu einem quasi-rituellen Ges-

tenkanon, der letztlich doch wieder für
alle verbindlich war.

Mit der bürgerlichen Kultur ver-
schärfte sich die Frage nach Kriterien für
authentische oder eben inszenierte Ge-
fühle. Die heutige „Inszenierungsgesell-
schaft“ glaubt echte Gefühle nur als ins-
zenierte Gefühle zugänglich machen zu
können. Man ist ernüchtert. Es gibt kein
Kriterium, um den Bruch zwischen innen
und außen zu schließen. Die alte Aus-
druckskunde ist deshalb zur Eindrucks-
kunde umgewidmet worden. Allenfalls
in Bildnissen und Werken der Kunst wird
der ehemalige Kultwert der Bilder als
Authentizitätswert (Benjamin) gerettet.
Das gelingt exemplarisch in Bildnissen
von Schlafenden, wie sie der späte Lucian
Freud – Enkel von Sigmund – so ein-
drucksvoll in seinem Streit gegen die
(schlechte) Theatralität eingefangen hat.
Überhaupt: Der Inszenierungscharakter
allein spricht nicht gegen die Bedeutung
von Gefühlen. Treffend hat Althoff be-
reits zu bedenken gegeben: „Im Mittelal-
ter wie heute dürften ,aufgeführte‘ Emo-
tionen Wirkungen entfalten, die sie zu-
mindest partiell zu ,echten‘ werden las-
sen. Und auch echte Emotionen kommen
ohne die Ausdrucksmittel vorangegange-
ner Aufführungen nicht aus.“

Die Legende der
stigmatisierten Frau
Die weiterführende These lautet nun:
„Stigmata“ ist die an einer legendarischen
Hauptfigur inszenierte Neubearbeitung
einer warmen, nicht coolen gestischen
Kultur, die Jesus von Nazaret vorgelebt
und in den Gleichnissen dramatisch für
Zuhörer und Leser inszeniert hat. Legen-
den, so ein Standardwerk zum Thema,
partizipieren „am mysterium tremen-
dum et fascinosum eines Jenseitigen“ und
„unterstützen Menschen bei ihrer Da-
seinsbewältigung durch sinnliche Diffe-
renzierung, Identifizierung und Integra-
tion“.

Klaas Huizing

Seite 56 Die politische Meinung

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 56



Machen wir die Probe aufs Exempel:
„Stigmata“. Friseusen haben in der Kunst
momentan Konjunktur. Lars Gustaffson
machte eine Friseusin zur Heldin einer Ge-
schichte, „Windy erzählt“ (1999), fand
aber nicht wirklich den richtigen Ton, sehr
viel besser gelingt das dem Regisseur Ru-
pert Wainwright in dem Film „Stigmata“
(1999). Frankie Paige (Patricia Arquette)
arbeitet als Friseuse in einem Laden, der
nicht zufällig „The Cut“ heißt (man kann
sich dort auch nach der Frisur schnell noch
piercen lassen, wie praktisch), denn als sie
mit seltsamen Wunden in der Notauf-
nahme des Krankenhauses eingeliefert
wird, glaubt die behandelnde Ärztin
zunächst, es mit einer „Cutterin“ zu tun
zu haben, also mit einer jungen Frau, die
sich selbst Wunden zufügt. Aber Frankie
bekennt: „Ich gefalle mir so, wie ich bin.“

Der Regisseur bietet deshalb viele at-
mosphärische und gestische Tricks auf,
um Frankie als stinknormale Frau zu
schildern, die ausgelassen tanzt, trinkt,
raucht, Sex hat und darauf wartet, dass
die Menstruation, die mal wieder acht
Tage überfällig ist, endlich einsetzt. In
diesen Szenen spürt man die Herkunft
Wainwrights aus der Werbe- und Video-
Szene. (So hat er etwa mit Michael Jackson
Clips gedreht, drehte Spots für Reebok
und Sprint.) Schnelle Schnitte, gewagte
Kameraschwenks, schrille Typen in
schriller Umgebung. Und auch wie Fran-
kie ihre Mutter am Telefon nach einer
durchliebten Nacht abfertigt, das Ge-
schenkpäckchen mit freundlicher Indiffe-
renz auspackt, ist atmosphärisch genau
getroffen: „Ich hab dich lieb, bye, bye.“
Aufgehängt. Schnitt.

Magischer Rosenkranz
Allerdings ist das mütterliche Geschenk
ein Danaergeschenk, denn der Rosen-
kranz mit dem Kreuz, das ihre Mutter von
einem Trip nach Brasilien mitbrachte (rei-
che amerikanische Witwen reisen be-
kanntlich viel), hat magische Kräfte, ver-

wandelt Frankie Paige – in der englischen
Aussprache hat der Name selbstredend
auch die Bedeutung von Seite, leeres Blatt
– in ein Medium, in eine Botin, genauer: in
eine Mittlerin. Sie bekommt in der Bade-
wanne plötzlich Stigmata an den Armen.
Eine dramatische Rettungsaktion inklu-
sive Herzstillstand (sic!) mit anschließen-
der Aufrichtung – wie die audiovisuelle
Bebilderung einer mittelalterlichen Auf-
erstehungsszene – folgt. Dieser Fall
schlägt endgültig Wellen, als sie während
einer U-Bahn-Fahrt (Anspielung auf die
römischen Katakomben) die Stigmata der
Geißelung an ihrem Körper spürt, nach-
dem sie einem Priester, der ihr Hilfe an-
bietet, beschieden hat: „Niemand kann
mir helfen. Ich bin im Arsch“, und 
daraufhin einer Nonne das Kruzifix vom
Hals reißt. Frankie hängt wie in einer
Geißelungsszene zwischen den Arm-
schlaufen des U-Bahn-Waggons und
wird ausgepeitscht. Der Einsatz der Gerä-
temedizin, Blutuntersuchung, Kernspin-
tomografie bleibt, wie zu erwarten, er-
folglos. Man tippt auf Epilepsie. (Die
Lieblingsinterpretation der Mediziner in
solchen Fällen.)

Der Ermittler
Auch der Vatikan wird dank des Augen-
zeugenberichtes eines Priesters und eines
Video-Mitschnitts in der U-Bahn auf-
merksam. Spätestens hier zitiert Wain-
wright Szenen aus Geheimdienst- und
Geheimlogen-Filmen. Der zuständige
Kardinal Houseman (Jonathan Pryce,
geübter Hollywood-Fiesling) schickt sei-
nen besten Mann, Pater Kiernan (Gabriel
Byrne). Im Film gebührt ihm der erste
Auftritt. Er recherchiert in Brasilien das
Mirakel einer blutenden Statue in einer
Kirche. Erster Satz: „Sind Sie der Ermitt-
ler?“ „Ja.“ „Gott sei Dank, dass Sie ge-
kommen sind.“ Zumindest in der deut-
schen Übersetzung klappt das Wortspiel
vorzüglich: Er-Mittler (Pater Kiernan)
trifft später auf die Mittlerin/Botin (Fran-

Seite 57Die politische Meinung

Zur „uncoolen“ Gestik des Christentums

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 57



kie Paige). Nach mirakulösen Szenen:
blutende Statue, Windhauch, Kerzen ver-
glimmen und zünden sich wieder an,
Tauben steigen auf, begegnet Kiernan
dem Wunder der blutenden Statue mit
moderner Technik: Kassettenrekorder,
Fotoapparat und im Vatikan dann mit In-
frarotkameras und biochemischen Versu-
chen. (Eine Anspielung auf das Turiner
Grabtuch ist mit Händen zu greifen.)

Überhaupt: Der Vatikan ist medien-
technisch hochgerüstet; sogar in den Bib-
liotheken herrscht Code-Karten-Zwang;
selbst die Linguisten, vulgo: Übersetzer
arbeiten mit Scanner und Notebook. Nicht
zufällig ist der Papst ein Medienpapst,
ohne auf römische Grundsätze zu ver-
zichten, denn die hochgradig diffizile
Übersetzungsarbeit an den Quellen von
Qumran wird immer dreigeteilt, ein Drit-
tel für die Linguisten der Franziskaner,
Domenikaner und Jesuiten, divide et im-
pera, gut römisch eben. Pater Kiernan ist
selbst Mittler, ist Priester und Biochemi-
ker in einem, nützlich, um den Aberglau-
ben aus der Welt zu schaffen, lästig, wenn
er sich auf Fakten, Fakten, Fakten beruft
(„Er kann sich nicht entscheiden, ob er
Wissenschaftler oder Priester ist“, heißt es
im Vatikan), denn der Kardinal möchte
auch in dieser Angelegenheit – in gewis-
ser Weise eine Herzensangelegenheit –
schnellstmöglich einen Bericht, der es ihm
erlaubt, den Fall zu den Akten zu legen.

Pater Kiernan besucht den Friseurla-
den von Frankie Paige. Er gibt sich zu er-
kennen, staunt nur mäßig, als Frankie
sagt, sie habe ihn erwartet. Pater Kiernan
stellt sich vor als Mitarbeiter einer Kon-
gregation, die sich mit dem Heiligen be-
fasst. Er transportiert in einigen Szenen
auch wichtige Facts, dass etwa Franzis-
kus im gleichen Alter wie sie, also mit 23,
die Stigmata bekommen habe; dass keiner
alle fünf Stigmata bekomme (das fünfte
Stigmata, der Speerstoß, wäre bekannt-
lich tödlich); dass eigentlich nur frommen
Menschen dieses „Geschenk“ zuteil

werde, bisher sei kein Fall bekannt, in
dem Atheisten derart beschenkt worden
seien; dass die Römer durch die Ober-
arme nagelten, der Stabilität wegen („Ist
also jedes Kruzifix falsch?“, fragt Frankie.
„Ungenau“, so die süffisante Antwort.);
dass, je näher man Gott sei, auch die Dä-
monen umso stärker an einem zerren.

Kiernan wird prompt Zeuge einer Stig-
matisierung in einer Disco, wo die Stig-
mata der Dornenkrone einen Furor bei
Frankie auslösen. In einer Hitchcock-
Filme überreich zitierenden Innenhofs-
zene (kurzzeitig sitzt Frankie wie eine Hei-
lige hinter Gittern in einer Seitenkapelle)
spricht sie plötzlich eine andere Sprache
und ritzt mit einem Glas einen Text in die
Lackschicht einer Autokühlerhaube. Die
nächste Szene stellt wiederum klassische
Szenen der christlichen Ikonografie nach:
eine Pieta-Szene, jetzt gespiegelt als sor-
gender Mann und leidende Schmerzens-
frau. Diese Szene wiederholt sich, als Fran-
kie im Blumenladen – eine Anspielung auf
die Legende des Franz von Assisi – die
Stigmata an den Füßen erhält.

Wie der römische Linguist und Freund
Kiernan nach einer telefonisch übermit-
telten Tonprobe verrät, ist die Sprache,
die Frankie im Rausch gesprochen hat,
ein galiläisch eingefärbtes Aramäisch,
also die Sprache Jesu. In dieser Sprache ist
auch der Text geschrieben, den sie, Fran-
kie Paige, auf die weiße Wohnungswand
malt. Auf die Frage „Wer bist du?“, ant-
wortet sie (mit männlicher Stimme): „Auf
den Boten kommt es nicht an.“ The me-
dium is not the message.

Und jetzt nähert sich der Film bedenk-
lich schnell Ecos’ Der Name der Rose. Die-
ser dort aufgeschriebene Text, er wird spä-
ter von Frankie übermalt, ein Unikat ist da-
mit zunächst wiederum nicht vorhanden,
könnte das verschollene Urevangelium
von Jesus sein, indem zwar nicht zu lesen
steht, Jesus habe hemmungslos gelacht,
aber ein Evangelium verkündigt wird, das
auf eine Heilsmittlerschaft der Kirche ver-

Klaas Huizing

Seite 58 Die politische Meinung

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 58



zichtet. Damit wäre die Autorität der ka-
tholischen Kirche in der Tat dahin. Diese
Nachricht wäre für die una sancta ecclesia
wahrlich keine gute Nachricht. Also
kommt es zum Showdown, in dem der
fiese Kardinal zuerst mit Exorzismen
Frankie zum Schweigen bringen will und,
weil die Exorzismen irgendwie nicht
fruchten, die Hand an den Hals (Adams-
apfel) legt. Natürlich wird sie gerettet von
Kiernan, der sie wiederum im Stile einer
Pieta auf dem Schoß hält: Vater (Pater) mit
leidender Tochter. Um die Folie seiner
Reinszenierung noch einmal etwas plaka-
tiv sichtbar zu machen, überblendet der
Regisseur Frankie mit einer Steinfigur des
Franz von Assisi im Garten.

Das Evangelium – ein Nachspann ver-
weist auf die miserable Veröffentli-
chungspolitik des Vatikans hinsichtlich
der gefundenen Texte von Nag Hamadi
(1946) –, das hier verkündigt wird, ist das
Thomasevangelium, dessen zentraler
Vers in der filmischen Variante lautet: Gott
ist in dir und um dich herum, nicht in
prachtvollen Gebäuden aus Holz und aus
Stein, spalte ein Stück Holz und ich bin da,
hebe einen Stein auf und du wirst mich fin-
den. Kurz: Das Evangelium verlangt keine
Institution zwischen Gott und Mensch. So
der quasi-reformatorische Grundsatz.

In einer Schlussszene findet Kiernan
den Urtext in der brasilianischen Dorfkir-
che, wo einer der drei Übersetzer den,
weil die Glaubenskongregation kalte
Füße bekam, gestohlenen Text begraben
hatte. Der Text war gewissermaßen, so
die quasi-wissenschaftliche Deutung, die
Blutampulle für die weinende Statue.
Und Frankie, die von ihrer Mutter den ge-
stohlenen Rosenkranz des exkommuni-
zierten Priesters als Souvenir geschenkt
bekommen hatte, war das Medium
schlechthin. So weit die Geschichte.

Eine säkulare Pieta
Die Kommunikationssituation des Filmes
ist eher schwierig. Wir haben es hier mit

einem Erzähler/Regisseur zu tun, der of-
fensichtlich eine Mission hat, nämlich die
Behauptung vor Augen zu malen, Gott sei
in uns und um uns herum. Er weiß, dass
er auf ein mutmaßlich säkulares Publi-
kum trifft. Diese kräftige Dissonanz wird
werbetechnisch kaschiert, indem der Film
als Horrorszenario verkauft wird bezie-
hungsweise die Horrorelemente der alten
Legende kräftig ausreizt. Offensichtlich
glaubt Wainwright, das von ihm anvi-
sierte Ethos einer neuen Liebe zur Natur,
einer sensiblen Lebensweise und einer
Feier der Freundschaft durch eine mit
Horrorelementen aufbereitete ästhetische
Erfahrung einlösen zu können.

Bleibt die Frage, wie der Film die An-
mutungscharaktere bebildert, um bei den
Zuschauern eine entsprechende Erfah-
rung auszulösen, die keine oder kaum
noch Erinnerungen an die Franziskusle-
gende besitzen. Hier hilft ein Blick auf die
Bewegungsanmutungen und Synästhe-
sien (H. Schmitz), mit denen der Film ar-
beitet.

Die Bewegungsanmutungen, also die
Einspielung zentraler leiblicher Gesten,
die die Sensibilität der Zuschauer wecken
sollen, verdichten sich in dem wiederhol-
ten Sinnbild der Pieta. Die erste „Vision“
von Frankie bezieht sich auf eine Mutter,
die ihr Kind fallen lässt, ein gefundenes
Fressen für die psychoanalytische Les-
Art! Wiederholt taucht diese Kapuzen-
frau auf, immer in kalten Tönen gefilmt,
offensichtlich eine Anspielung auf das
rote Kapuzenmännchen in dem Horror-
film „Wenn die Gondeln Trauer tragen“.
Die Pieta-Gesten, die vor diesem Hinter-
grund eingespielt werden, der Frankie
waschende und versorgende Priester, der
Priester mit der halbtoten Frau auf seinem
Schoß, sind letztlich unabhängig vom
Horrorszenario, könn(t)en auch stehen
für eine säkulare Pieta.

Und natürlich hat man es hier mit einer
Relektüre der Geschichte vom barmherzi-
gen Samariter zu tun. Es sind die Kult-

Seite 59Die politische Meinung

Zur „uncoolen“ Gestik des Christentums

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 59



Klassen des Vatikans, die nichts spüren.
Es ist hier der religiöse Außenseiter, ein
Zwitter zwischen Priester und Wissen-
schaftler, der sich erbarmt. Man kann so-
gar noch weiter gehen: Der Film kritisiert
jene Bewegungssuggestionen, die sich in
den großen Kathedralen verdichten, und
stellt sie um auf die Umgebungsqualitäten
des menschlichen Körpers. Der Film bie-
tet eine filmische Kritik der sich in 
den Bewegungssuggestionen der großen,
kalten Gebäude ausdrückenden Religi-
onskulturen, die als schlechtes Zwischen
die vom Einzelnen ausgehenden An-
mutungscharaktere überstrahlen. Damit
übersetzt der Regisseur bildsprachlich die
Grundaussage des Thomasevangeliums:
Gott ist in dir und um dich herum . . . Ein
Transzendieren zum Anderen. Ein Blick
auf die Synästhesien, also den atmos-
phärischen Gesamteindruck der Bilder,
kann diese Lesart noch verdeutlichen.

Die Synästhesien (H. Schmitz) geben
einen Hinweis auf die inszenierte Atmos-
phäre. Wie inszeniert man eine Atmos-
phäre der Zuwendung in Zeiten der Fun-
Kultur? Wainwright arbeitet zunächst
sehr stark mit farblichen Filtern. Die Welt
draußen wird mit kalten blauen Filtern
nahezu nachtblau eingefärbt. Der Sound-
track von Billy Corgan und The Smashing
Pumpkins signalisiert Tempo. In der
volksreligiösen Symbolik der Franziskus-
legende steht das Mondblau für die Ge-
fährtin des Franz von Assisi, die heilige
Clara, und Braun oder Gelb für Fran-
ziskus selbst. Diese atmosphärischen
Grundwerte werden hier umgedreht.
Braune Töne herrschen in den Szenen vor,
die in den Kirchen und vor allem im Vati-
kan spielen. Transzendenz und Imma-
nenz werden also strikt antithetisch bebil-
dert. Erst relativ spät verschwimmt die
strikte Antithetik. Auch die Gestik der
Protagonisten wird diesem atmosphäri-
schen Grunddissens angepasst: Frankie
agiert schnell, trashig, flippig, oberfläch-
lich, obercool – wie sie ihre Mutter am Te-

lefon abfertigt, gehört zu den eindrucks-
vollsten Szenen. Auch ihre fazialen Ein-
druckswerte sind von lässiger Coolness,
später von Ungeduld geprägt. Kiernan
dagegen agiert ruhig, sachlich, skeptisch
(als Wissenschaftler). Seine faziale Ein-
drucksqualität ist freundlich und nahezu
unerschütterlich. Seine Gesten authen-
tisch. Nach der spätmodernen Berufungs-
situation sind es auch die Gesten von
Frankie Paige.

Durch die Bewegungsanmutungen
und die geschickte Arbeit mit den
Synästhesien dürfte auch bei Zuschauern,
die weder die Legende noch etwa die Vor-
läufer-Reinszenierung bei Pasolini, „Gro-
ße Vögel, kleine Vögel“ 1965, kennen und
die auch die wiederholte Anspielung auf
die Tauben (alle Heiligen reden mit Tau-
ben, zuletzt die Hauptfigur in Don DeLil-
los Roman Körperzeit) nicht sofort aufneh-
men, eine spielerische Identifikation mit
der Hauptfigur gelingen und damit eine
Einleibung der zentralen Gesten.

Ästhetische Theologie
Aufgabe einer Ästhetischen Theologie ist
es, die basalen Anmutungsgesten des
Christentums zu benennen und die mit
legendarischem Anspruch auftretenden
Reinszenierungen in den neuen Medien
zu deuten. Jüngst hat der ehemalige 
Chefredakteur des SZ-Magazins, Ulf
Poschardt, in einem mächtigen Essay für
eine Kultur des Cool plädiert und sie als
Neo-Stoizismus ausgegeben. (In gewisser
Weise wiederholt sich der Streit zwischen
Stoa und Christentum in der Spätmo-
derne.) Theologie, wie wir sie heute als
Kulturwissenschaften an den Universitä-
ten betreiben, kann Stärken und
Schwächen dieser differenten gestischen
Kulturen untersuchen. Die uncoole Ge-
stik des Christentums scheint bis auf wei-
teres für eine Wahrnehmungsschule der
Solidarität unverzichtbar. Und zumin-
dest gelegentlich bietet Hollywood intel-
ligente Reinszenierungen.

Klaas Huizing

Seite 60 Die politische Meinung

386_51_60_Huizing  10.01.2002  15:23 Uhr  Seite 60


	Inhalt PM: 


