
Nr. 364/März 2000

Im Vorwort zu Zivilisationsbruch – Denken
nach Auschwitzschreibt Dan Diner: „Und in-
dem Menschen der bloßen Vernichtung we-
gen vernichtet werden konnten, wurden
auch im Bewusstsein verankerte Grund-
festen unserer Zivilisation tiefgreifend er-
schüttert – ja gleichsam dementiert. Den-
noch: Obwohl ein gesellschaftlich konstitu-
tives Grundvertrauen erschüttert, annulliert
worden ist, wird Leben nach Auschwitz so
fortgesetzt, als habe sich das Ereignis nicht
zugetragen.“
Dieses Dementi, diese Annullierung der
Grundfesten unserer Zivilisation durch
„Auschwitz“ bezeichnet Diner als „Zivilisa-
tionsbruch“. Die im Kontext dieser Feststel-
lung unausgesprochene Frage, auf die er
auch keine Antwort gibt, lautet: Wie ist es
möglich, dass „Leben nach Auschwitz so
fortgesetzt wird, als habe sich das Ereignis
nicht zugetragen“? Die skizzenhafte, we-
nige Aspekte herausgreifende kritische Er-
innerung an Hegels Religionsphilosophie
mag die Richtung andeuten, in der die Ant-
wort gefunden werden könnte.
Zwei Interpretationen von Weltgeschichte
haben sich im neunzehnten und zwanzigs-
ten Jahrhundert in das „kollektive“ Bewusst-
sein und Unterbewusstsein – wenigstens Eu-
ropas – tief eingeprägt: Hegels Philosophie
der Geschichte als einer Geschichte der

Emanzipation des menschlichen (individu-
ellen) Bewusstseins zu seiner „absoluten“
Befreiung, seiner absoluten „Freiheit“; und
Marx’ Sozialphilosophie der Geschichte als
einer Geschichte von Klassenkämpfen mit
dem Ziel einer Emanzipation des wirk-
lichen (individuellen) Menschen in seine
„wirkliche“ Freiheit in der „klassenlosen“,
„kommunistischen“ Gesellschaft. Marx’ Ge-
schichtsphilosophie hat mit der Selbstauf-
lösung des Sowjetsystems zumindest ihr po-
litisches und ökonomisches Scheitern an
der Wirklichkeit dokumentiert. Anders He-
gels Philosophie der Geschichte: Sie kann
sich bestätigt sehen.
In seiner Religionsphilosophie formulierte
Hegel zwischen 1821 und 1827 den „logi-
schen“ Gegensatz von jüdischer und christ-
licher Religion. Die von Hegels Philosophie
ausgegangenen kollektiven Prägungen tra-
dieren damit bis in die Gegenwart – und da-
mit nach und trotz Auschwitz – einen phi-
losophisch begründeten Antijudaismus,
der auch den theologisch wirksamen Anti-
judaismus legitimiert hat und so in beson-
derer Weise dafür mitverantwortlich ist,
dass „Leben nach Auschwitz so fortgesetzt
wird, als habe das Ereignis sich nicht zuge-
tragen“.
In der Vorbemerkung zu seiner Philosophie
des Christentums als der „absoluten Reli-

47

Die
politische
Meinung

Hegels Interpretation des Christentums als „absoluter Religion“
prägt noch heute die Haltung zu Auschwitz 

Philosophischer Antijudaismus

Hans Erler

364 47-51 Erler  22.02.2000 17:07 Uhr  Seite 47

http://www.kas.de/publikationen/2000/die_politische_meinung/66_verbund.html


gion“ erklärt Hegel, es sei jetzt „vornehmlich
die Philosophie [. . .], die [. . .] wesentlich
orthodox ist; die Sätze, die immer gegolten
haben, die Grundwahrheiten des Christen-
tums werden von ihr erhalten und auf-
bewahrt“. Hegels Einfluss ist so nachhaltig,
weil seine „Logik“, Geschichts-, Religions-
und Rechtsphilosophie nur auf einen Punkt
abzielen: „Gott als Geist“ zu erkennen, als
Geist des wirklichen, empirischen Men-
schen, und zu beweisen, dass darin die „re-
ligiöse Bestimmung des Menschen und da-
mit die „Bestimmung des Menschen über-
haupt“ liegt.

Die „absolute“ Religion

In der christlichen Religion hat sich diese
Bestimmung in der Person Jesu erfüllt. He-
gel bezeichnet ihn deshalb als „Gott-
mensch“ und die christliche Religion als die
„absolute Religion“. In Jesus ist sich die em-
pirische endliche menschliche Existenz ih-
rer Aufgehobenheit oder Durchdrungen-
heit von der Unendlichkeit bewusst gewor-
den. Darin besteht die „Wirklichkeit der Ver-
söhnung“. Diese eine Person Jesu ist daher
„Gottes Sohn“, alle Bestimmtheit des Da-
seins (ist in ihm) zugleich aufgelöst und zu-
gleich im endlichen Dasein“. Er ist daher we-
der „Lehrer“ noch „höchstes Wesen“, son-
dern legt Zeugnis von der Möglichkeit und
Wirklichkeit ab, dass der „Mensch“ [. . .]
zum Bewusstsein seiner Unendlichkeit“ ge-
langen, sich als „unendliche Subjektivität“
wissen kann, indem er Gott als seinen Geist
zu erkennen vermag. Jesus ist die Inkarna-
tion dessen, dass der Mensch, wenn er sich
der Unendlichkeit seiner empirischen Sub-
jektivität bewusst wird, das heißt sich ihr „ge-
mäß“ macht, „unendliche Freiheit“ gewinnt
– „erhaben über alle Lokalität, Nationalität,
Stand, Lage des Lebens und so fort“. In der

absoluten Freiheit haben wir die Wirklich-
keit der Versöhnung als Versöhnung mit
Endlichkeit, Tod und dem Bösen. Dies ist
der „schönste Punkt der christlichen Reli-
gion“: „die absolute Verklärung der Endlich-
keit, darüber sich jeder Rechenschaft geben
und ein Bewusstsein davon haben kann“.

Die jüdische Religion

Worin besteht bei Hegel demgegenüber das
logische und damit auch religiöse „Defizit“
jüdischer Religiosität? Sie vermag die Ver-
söhnung von Endlichkeit und Unendlich-
keit, die Versöhnung mit Tod, Unendlich-
keit und dem Bösen nicht zu denken, damit
die Wirklichkeit der Versöhnung in Jesus
nicht zu erkennen, ihn deshalb auch nicht
als „Gottmensch“ anzusehen. In der jüdi-
schen Religion wird Gott „nur anerkannt“,
aber „noch nicht erkannt“. „Gott“und die
„Natürlichkeit des Daseins, des Menschen,
des Handelnden“: In diesem Gegenüber ist
ein „Gebrochensein [. . .] im Menschen ge-
setzt“, die Natur, der Mensch und sein Han-
deln sind ein von Gott „Beherrschtes“. Der
Mensch ist bloß „Zweck für Gott, er als Gan-
zes“, „dies Bewusstsein ist jener Glaube,
jene Zuversicht, die im jüdischen Volk eine
Grundseite, und zwar eine bewunderungs-
würdige Seite, ausmacht“. Dennoch gilt:
„Dem, der die höhere Bestimmung des Geis-
tes noch nicht kennt, ist es ein trauriger Ge-
danke, dass der Mensch sterben müsse;
diese natürliche Trauer ist gleichsam für ihn
das Letzte. Die hohe Bestimmung des Geis-
tes ist aber die, dass er ewig und unsterblich
ist“, aber das „Bewusstsein der Unsterblich-
keit ist in dieser Religion noch nicht vorhan-
den“.
Hegel interpretiert dann die Geschichte der
Vertreibung aus dem Paradies, um den Un-
terschied und Gegensatz von jüdischer und

48

Hans Erler

Die
politische
Meinung

364 47-51 Erler  22.02.2000 17:07 Uhr  Seite 48



Philosophischer Antijudaismus

christlicher Religion zu unterstreichen:
„Das Fehlerhafte ist, dass der Tod so dar-
gestellt wird, als sei für ihn kein Trost vor-
handen“, denn „,du sollst wieder zu Erde
werden, da du von ihr genommen bist; denn
Staub bist du, und zum Staube wirst du zu-
rückkehren’“.

Umkehrung der Paradiesgeschichte

Die Vertreibung aus dem Paradies als Ant-
wort Gottes auf den „Sündenfall“ der ersten
Menschen sei für jüdisches Denken endgül-
tig; für die christliche Religion und Hegel als
ihren Interpreten haftet dem etwas „Fehler-
haftes“ an. Hegel korrigiert dies Fehlerhafte,
obwohl er zugibt, dass das schwierig ist, weil
„gesagt wird, Gott habe dem Menschen ver-
boten“, zur „Erkenntnis des Guten und Bö-
sen“ zu gelangen. Die Schwierigkeit besteht
darin, dass diese Erkenntnis für Hegel ge-
rade den „Charakter des Geistes ausmacht“.
Daher stellt Hegel die Paradiesgeschichte
auf den Kopf. Das Böse ist nicht der Unge-
horsam gegenüber Gottes Verbot, vom
Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen
zu essen, sondern das Böse wäre gewesen,
nicht vom Baum der Erkenntnis zu essen,
denn „das Böse ist das Stehenbleiben in die-
ser Natürlichkeit (des Paradieses, H. E.), der
„Mensch muss heraustreten mit Freiheit“
(dem Rat der Schlange folgen, H. E.), mit
seinem Willen. Er muss „Gott gleich wer-
den“.
In der Paradieserzählung, so fährt Hegel
fort, wird „die Harmonie des Menschen mit
dem Guten“ als „primitiver Zustand“ vor-
gestellt, aber „aus diesem Zustande ur-
sprünglicher Natürlichkeit muss heraus-
gegangen werden“. Das „Versöhntwerden“,
die Wirklichkeit der Versöhnung, die Jesus
realisiert, wird in der Paradieserzählung so
dargestellt, „dass jener erste Zustand (der

Harmonie, H. E.) nicht hätte übertreten wer-
den sollen“. Die einzig richtige, einzig „tiefe
Idee“ dieser „Erzählung“ sei, so Hegel, dass
die „Schlange sagt, Adam werde Gott gleich
werden, und Gott bestätigt, dass es wirklich
so sei, dass diese Erkenntnis die Gottähn-
lichkeit ausmache“. Wenn diese Idee, das
Gottähnlichwerden durch den Sündenfall,
die Tiefe der Erzählung ausmacht, dann
wäre – so ließe sich gegen Hegel einwerfen
– auch die Versöhnung nicht nötig, denn
Gott selbst wäre nicht versöhnt, und warum
müsste es dann der Mensch sein, wenn
nicht, um mehr zu sein als Gott.
Aber Hegel ist entschlossen, die Paradies-
erzählung nicht so hinzunehmen, wie sie
überliefert ist: Er ist nicht bereit, den Tod
hinzunehmen. Der Ungehorsam gegenüber
Gott und die Vertreibung aus dem Paradies
waren zwar notwendige Schritte in der
Menschwerdung des Menschen, aber
„Trennung“ und „Schmerz“ sollen wieder
aufgehoben werden, es „soll auch wieder
zur Versöhnung kommen“. Trost soll mög-
lich, soll „vorhanden“ sein. Um zu diesem
Trost zu finden, überspringt Hegel die Wirk-
lichkeit des Todes, die Endlichkeit nach
dem Sündenfall und erklärt, es gehe nicht
um diese empirische Realität des Sterben-
müssens, sondern um die ganz andere
Ebene, „die Unsterblichkeit des Geistes“,
die die jüdische Religion eben nicht kenne.
Den konkreten Schmerz, die konkrete
Trostlosigkeit über das Sterbenmüssen des
Menschen verwandelt Hegel in den
Schmerz über die Endlichkeit des Bewusst-
seins und diesen in die Versöhnung mit der
Erkenntnis seiner Unendlichkeit. So kann
er sagen: „Das Weitere ist dann, dass der
Geist wiederum zur absoluten Einheit in
sich selbst, zur Versöhnung gelangt . . ., aber
diese Umkehrung ist hier (in der jüdischen
Religion, H. E.) noch nicht in Gott auf-

49

Die
politische
Meinung

364 47-51 Erler  22.02.2000 17:07 Uhr  Seite 49



genommen, das heißt noch nicht ver-
söhnt.“
Die Gottähnlichkeit, die Gott in der Para-
dieserzählung dem Menschen bestätigt, ge-
nügt Hegel nicht. Er möchte einen anderen
Gott und einen anderen Menschen. Er will
den notwendigen, „logische(n) Übergang
zur absoluten Religion“, die das Christen-
tum sei, beweisen. Und in der absoluten Re-
ligion wird die Unendlichkeit des empi-
risch-endlichen individuellen Geistes offen-
bart als seine „hohe Bestimmung . . ., ewig
und unsterblich“ zu sein. Wichtiger, so lässt
sich nun sagen, als die Erkenntnis des Gu-
ten und Bösen, zu der der Mensch in der Pa-
radieserzählung sich befreit, sind die „Ewig-
keit“ und „Unsterblichkeit“ des individuel-
len Geistes – der Tod mag sein, die Endlich-
keit mag sein, die Erkenntnis des Guten und
Bösen mag sein, wichtiger aber ist, dass der
Mensch sich mit der „Unendlichkeit“ seines
Geistes tröstet und die wirkliche Endlich-
keit, den wirklichen Tod aus den Augen ver-
liert. Diese Selbstdistanzierung des end-
lichen Geistes durch die Erkenntnis seiner
gleichzeitigen Unendlichkeit impliziert:
„Der Geist ist frei“, ein „doppelseitige(s), ge-
fährliche(s) Geschenk“, das deshalb wieder
loszuwerden ist.

Realität der Endlichkeit

Die Erinnerung an das zentrale antijüdische
Argumentationsmuster in Hegels Religions-
philosophie versteht sich als Hinweis auf die
philosophische Ebene des Antijudaismus,
auf die zuletzt 1963 Hans-Joachim Schoeps
und 1971 Emmanuel Levinas hingewiesen
haben. Hegels Religionsphilosophie als Phi-
losophie der Entwicklung des religiösen Be-
wusstseins der Menschheit von den „Natur-
religionen“ über die „Religionen der geisti-
gen Individualität“ (jüdische, griechische,

römische Religiosität) bis hin zur christli-
chen als der absoluten Religiosität, der „rei-
nen Innerlichkeit“, enthält ein teleologi-
sches Schema von Religions- und Welt-
geschichte, das – wenn auch vielfach gebro-
chen – zum „kollektiven“ Bewusstsein und
Unterbewusstsein des europäischen Geis-
tes wenigstens der letzten zwei Jahrhun-
derte geworden ist, ein teleologisches
Schema, das im Bereich religiöser und theo-
logischer Sprache und Selbstverständigung
und wohl auch tief im unreflektierten All-
tagsbewusstsein anzutreffen ist – und das
trotz Auschwitz.
Darüber hinaus hat dieses religionsphiloso-
phische Weltenschema im „Westen“ Ge-
fühlshaltungen geprägt, tradiert und in un-
endlichen individuellen und kollektiven
Handlungsabläufen stabilisiert und sanktio-
niert, die vielleicht nicht nur erklären, son-
dern auch verstehen lassen, warum „Leben
nach Auschwitz so fortgesetzt wird, als habe
es das Ereignis nicht gegeben“. Zu diesen
Gefühlshaltungen gehören:
– die Selbstbestimmung des Bewusstseins

als „absoluter Freiheit“ entgegen der Evi-
denz der Eingebundenheit des Men-
schen in die Natur-, Gesellschafts- und po-
litischen Zusammenhänge

– die Zurückweisung der „natürlichen
Trauer“ über das Sterbenmüssen des
Menschen als das für ihn (in der Tat)
„Letzte“

– die Missachtung des Todes, durch seine
Verklärung als Durchgang zu neuer Har-
monie und Versöhnung, die sich in der
„Unfähigkeit zu trauern“ (Mitscherlich)
kundtut

– die Verherrlichung des Todes als Auf-
opferung der Endlichkeit im Namen einer
bloß fiktiven Befreiung des Bewusstseins,
die, wie Hannah Arendt konstatierte, im
zwanzigsten Jahrhundert den nur „mora-

50

Hans Erler

Die
politische
Meinung

364 47-51 Erler  22.02.2000 17:07 Uhr  Seite 50



Philosophischer Antijudaismus

lischen Nihilismus des: alles ist erlaubt“
des neunzehnten Jahrhunderts radikali-
siert hat zu dem praktischen Nihilismus,
der dem „alles ist möglich“ – eben auch
Auschwitz – entspricht.

Vielleicht also muss man Dan Diner wider-
sprechen: „Auschwitz“ bedeutete einen 
Zivilisationsbruch , weil Grundfesten „unse-
rer“ Zivilisation dementiert, gesellschaft-
lich konstitutives Grundvertrauen annulliert
worden ist – aber ein Bruch nur in der 
innerweltlichen zivilisatorisch-religiösen
Kontinuitätserfahrung jüdischer Lebens-
erfahrung. Der christliche Lebensbegriff,
wie Hegels Religionsphilosophie ihn her-
ausarbeitet, kennt im Gegensatz zur jüdi-
schen Selbsterfahrung „Grundfesten“ der
(immer endlichen) Zivilisation nicht und
deshalb auch kein „gesellschaftlich konsti-
tutives Grundvertrauen“ in die Endlichkeit
gesellschaftlicher Beziehungen. Dass „Men-
schen der bloßen Vernichtung wegen ver-
nichtet wurden“, lässt sich vielleicht besser
einordnen, wenn wir begreifen, worauf
Ernst Ludwig Ehrlich hingewiesen hat, dass
es für die traditionelle christliche Dogmatik
das Judentum „theologisch“ überhaupt
nicht geben darfund religionsphilosophisch
– wie sich bei Hegel studieren ließ – durch
das Christentum aufgehoben worden ist.
Mit den europäischen Juden wurden zwar
wirkliche Menschen vernichtet, aber theo-
logisch und religionsphilosophisch war ihre
Existenz nicht relevant. Unfähigkeit zum
Trauern und Unwilligkeit zum Erinnern sind
vielleicht tatsächlich konstitutive, kon-
sequent tradierte, hartnäckig verteidigte
und immer neu reproduzierte emotionale
Grundmuster im Kontext christlicher Sozia-
lisationsgeschichten.

Was sich dennoch aus Hegels Philosophie
(vor allem der „Logik“) lernen lässt, ist, dass
das subjektive Bewusstsein sich von allen
endlichen Urteilen und Vorurteilen über
die Wirklichkeit distanzieren kann, ihnen
gegenüber tatsächlich eine „absolute“ Frei-
heit zu erlangen vermag und die endlichen
Urteile und Vorurteile quasi in einer Un-
endlichkeit des Bewusstseins aufhebbar
sind, der Gegensatz von Endlichkeit und
quasi Unendlichkeit sich im subjektiven
Bewusstsein „auflöst“. Hegels Religionsphi-
losophie belehrt uns darüber (entgegen
Hegels eigener Intention gerade in seinem
Urteil über die jüdische Religion), dass
diese „absolute Freiheit“ an der Unergründ-
lichkeit und begrifflichen Undurchdring-
barkeit der menschlichen Existenz nichts
verändert – sie geradezu bestätigt. Die Ver-
söhnung und die Wirklichkeit der Versöh-
nung als Inkarnation in der Person Jesu als
dem „Gottmenschen“ bleibt endlichem
Denken verhaftet, da in ihr die Wirklichkeit
des empirischen eigenen und fremden
„Sterbenmüssens“ und die „natürliche
Trauer“ darüber in keiner Weise aufgeho-
ben werden. Das jüdische Denken hält
diese Trauer im Bewusstsein und zeigt sich
so – entgegen der Orthodoxie theologi-
scher oder religionsphilosophischer Christ-
lichkeit – voll in seine Rechte eingesetzt,
nicht nur das: in seinem Eigenrecht bestä-
tigt.

Der Beitrag wurde der Publikation „Der Dialog zwischen
Juden und Christen – Versuche des Gesprächs nach
Auschwitz“, Campus Verlag, Frankfurt a. M., entnom-
men. Die Publikation entstand im Anschluss an eine Ver-
anstaltung der Konrad-Adenauer-Stiftung e. V. im Bil-
dungszentrum Schloss Eichholz zum 50-jährigen Beste-
hen der Gesellschaften für Christlich-Jüdische Zusam-
menarbeit.

51

Die
politische
Meinung

364 47-51 Erler  22.02.2000 17:07 Uhr  Seite 51


	Schaltfläche1: 


