
Juden und Christen im neuen Europa 
Prof. Dr. Ernst Ludwig Ehrlich 

Konrad-Adenauer-Stiftung, Prag, 07. März 2005 
_____________________________________________________________ 

 

Wenn wir über eine neue Identität Europas sprechen, bedeutet das nicht nur 

den politischen Bereich oder die Übereinstimmung wirtschaftlicher 

Interessen. So wichtig das Zusammenwachsen in der politischen und 

ökonomischen Dimension auch sein mag, so darf die kulturelle, das heisst, 

geistig-spirituelle und vor allem ethische Identität des neuen Europa nicht 

vernachlässigt werden. Die Frage nach diesen geistigen Wurzelkräften 

Europas lässt sich auch nicht durch den blossen Hinweis auf die je 

verschiedenen Kulturen in den einzelnen Regionen und Ländern, Sprachen 

und Nationen beantworten. Dies würde spirituell und ethisch gesehen einen 

Rückzug auf die Pluralität gleichgültig nebeneinander stehender 

Weltanschauungen oder einer Fluchtbewegung ins Private gleich kommen. 

Die europäische Kultur ist im Wesentlichen durch die hebräische Kultur, das 

heisst das Judentum, sowie daran anschliessend das Christentum geprägt. 

Das bedeutet natürlich nicht, dass nicht auch anderes für Europa von 

Bedeutung gewesen ist. Etwa der Geist der alten Griechen und der 

römischen Welt, sowie Errungenschaften, wie sie sich im westlichen und 

östlichen Europa entwickelt haben. Es gibt keine Epoche, die nicht an diesen 

geistigen Grundlagen weitergebaut hätte, Europa war immer ein solches 

Wagnis im Wandel.  

Wir beschäftigen uns hier mit dem Judentum, das niemals ein einheitliches 

Phänomen gewesen ist. Aufklärung, Antisemitismus im Negativen und 

Zionismus im Positiven, haben Juden gewandelt und sind diesen Einflüssen 

zugänglich, die eine weiter reichende Identifikation geschaffen haben. Das 

moderne Judentum – und so wird es mit einiger Sicherheit auch in der 

Zukunft sein – hat sich an den verschiedenen Formen jüdischer Religion 



 2

orientiert. Dazu kommt, dass selbst nicht-religiöse Juden sich in der 

Schicksalsgemeinschaft wieder finden. Es besteht kein Zweifel, dass durch 

die vermehrte Integration der Juden, vor allem in West- und Mittel-Europa, 

gewisse jüdische Formen verblassen und man die Frage stellen kann, was 

das Judentum jenen bedeutet, die die Synagoge nur noch als Gäste 

besuchen. Hier werden wir nun an das erinnert, was Juden und Christen zu 

allen Zeiten hätte verbinden sollen und heute glücklicherweise wieder 

verbindet, wie es bei der Entstehung des Christentums der Fall war, als die 

ersten Christen noch Juden waren. Es geht hier um die Ethik der 

Hebräischen Bibel, wie sie in Jahrhunderten mit zahlreichen Kommentaren im 

Judentum überliefert wurde. Das gilt bis in unsere Tage, wenn wir die Namen: 

Hermann Cohen, Martin Buber, Franz Rosenzweig, Leo Baeck, Emanuel 

Levinas, denken. Es ist kein Zufall, dass in den vergangenen 20 Jahren von 

christlicher Seite mehr Bücher über die 10 Gebote erschienen sind, als in den 

100 Jahren vorher. Das Judentum hat ferner die Gerechtigkeit in der Religion 

verankert und sie hat von dort aus ihren Weg ins Christentum gefunden. Sie 

gehört zu den zentralen Begriffen des Judentums. Das biblische Wort: „Der 

Gerechtigkeit und nur der Gerechtigkeit sollst du nachjagen …“ (Dt 16,20), ist 

ein Beispiel.  

In den grossen Bereich der biblischen Gerechtigkeit gehören die 

Einschränkung der Macht des Mächtigen, die Abweisung jeder Form der 

Bestechung und vor allem die Annahme des Fremdlings, der Witwen und der 

Waisen. Ihnen schulden wir Gerechtigkeit auf Grund ihrer Ohnmacht. Rabbi 

Simon Ben Gamliel (2. Jh.) spricht von 3 Säulen, auf denen die Welt ruht: 

Gerechtigkeit, Wahrheit und Frieden. 

 

Die jüdische Ethik ist keine säkulare Ethik, weil sie nach dem Zeugnis der 

Bibel in Gott verankert ist. Es gibt heute nicht wenige Juden und Christen, die 

keinen Zugang zu Gott mehr finden. Das hängt – zumindest bei Juden – nicht 



 3

nur mit den allgemeinen Zeitströmungen zusammen, oder mit einer geistigen 

Gleichgültigkeit, sondern mit der Schoa. Etwas ist in vielen Juden zerbrochen 

und es ist Aufgabe der Rabbiner, diesen Menschen wieder ein spirituelles 

Fundament zu geben. Dies geschieht in den verschiedenen Richtungen des 

Judentums, die heute zahlreicher sind als früher. Sie stehen nicht immer in 

gutem Einvernehmen miteinander, aber sie haben je ihre spezifische Aufgabe 

und versuchen Juden eine spirituelle Heimat zu geben. In dieser Vielfalt liegt 

die grosse Chance des Judentums in Europa. Dazu kommt, dass wir es hier 

mit einer Geschichte von rund 3'000 Jahren zu tun haben, die alles enthält, 

was Menschen im geistigen und politischen Leben widerfahren kann. So 

bietet sich für Juden, heute und in der Zukunft, ein geistiger Reichtum, der 

das Judentum am Leben hält.  

 

In einem Entwurf für eine Eröffnungsrede betonte Franz Rosenzweig, die 

Tora sei das einzige antike Buch, das noch in lebendigem Gebrauch sei, und 

ihm verdanke das jüdische Volk sein Überleben. Weiter sagt er, der moderne 

Jude brauche in seiner Situation eine neue Art des Lernens, ein „Lernen nicht 

mehr aus der Tora ins Leben hinein, sondern umgekehrt, aus dem Leben, 

aus einer Welt, die vom Gesetz nichts weiss … zurück in die Tora.“ Er fährt 

fort: 

Es ist heute keiner, der nicht entfremdet ist, oder der nicht wenigstens ein 

Stück Entfremdung in sich hat … Doch weit davon entfernt, der Welt, in der 

wir leben, den Rücken zuzukehren, weil sie ‚säkular’, ‚nichtjüdisch’, 

‚heidnisch’ oder ähnliches ist, müssen wir nichts aufgeben, nichts verleugnen, 

aber alles zum Jüdischen zurückführen. Von der Peripherie ins Zentrum 

zurück, von Aussen ins Innen. 

 

Mit dem islamistisch inspirierten Terroranschlag vom 11. September sollte 

schliesslich das ungeklärte Verhältnis von Religion zur Gesellschaft als 



 4

Gesprächsthema erster Ordnung zurückkehren. Jürgen Habermas der 

Friedenspreisträger, hat in einem vor einigen Jahren geführten Gespräch 

über: „Gott und die Welt“, das Christentum – und das gilt auch für das 

Judentum – als das normative Selbstverständnis der Moderne bezeichnet. 

Der egalitäre Universalismus, aus dem die Ideen von Freiheit und 

solidarischem Zusammenleben entsprungen sind, ist unmittelbar ein Erbe der 

jüdischen Gerechtigkeit und der jüdisch-christlichen Liebesethik. In der 

Substanz unverändert ist dieses Erbe immer wieder kritisch angeeignet und 

neu interpretiert worden. Dazu gibt es bis heute keine Alternative. Ehe es 

eine gibt, so lautet die Botschaft des Philosophen an die Religionen, mögen 

sie ihr eigenes normatives Potential radikaler ausschöpfen als bisher. 

 

In diesem Zusammenhang muss auch eine Aufgabe genannt werden, 

nämlich der interreligiöse Dialog. Er ist wichtig, um gemeinsam den Sinn von 

Religion auch in der modernen Welt aufzuzeigen und zu stützen, um die 

„Grundwerte“, die den Religionen gemeinsam sind zu festigen und um 

gemeinsam sowohl in den einzelnen Ländern als auch weltweit 

Religionsfreiheit und gegenseitige Achtung, Frieden und Solidarität zu 

fördern. Dabei ist in Europa der Dialog besonders wichtig mit dem Judentum, 

das zu den Fundamenten und Wurzeln des Christentums gehört, und mit 

dem Islam, der einerseits mit dem Judentum und dem Christentum zu den 

abrahamitischen Religionen gehört und anderseits eben auch heute die 

religiöse Überzeugung sehr vieler Mitbürger in den meisten Ländern, vor 

allem Westeuropas darstellt. 

 

Mit dieser Aufgabe befasst sich der Gesprächskreis „Juden und Christen“ 

beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken seit 3 Jahrzehnten. 


