Juden und Christen im neuen Europa
Prof. Dr. Ernst Ludwig Ehrlich
Konrad-Adenauer-Stiftung, Prag, 07. Marz 2005

Wenn wir Uber eine neue ldentitat Europas sprechen, bedeutet das nicht nur
den politischen Bereich oder die Ubereinstimmung wirtschaftlicher
Interessen. So wichtig das Zusammenwachsen in der politischen und
okonomischen Dimension auch sein mag, so darf die kulturelle, das heisst,
geistig-spirituelle und vor allem ethische ldentitat des neuen Europa nicht
vernachlassigt werden. Die Frage nach diesen geistigen Wurzelkraften
Europas lasst sich auch nicht durch den blossen Hinweis auf die je
verschiedenen Kulturen in den einzelnen Regionen und Landern, Sprachen
und Nationen beantworten. Dies wurde spirituell und ethisch gesehen einen
Ruckzug auf die Pluralitat gleichgultig nebeneinander stehender
Weltanschauungen oder einer Fluchtbewegung ins Private gleich kommen.
Die europaische Kultur ist im Wesentlichen durch die hebraische Kultur, das
heisst das Judentum, sowie daran anschliessend das Christentum gepragt.
Das bedeutet naturlich nicht, dass nicht auch anderes fur Europa von
Bedeutung gewesen ist. Etwa der Geist der alten Griechen und der
romischen Welt, sowie Errungenschaften, wie sie sich im westlichen und
Ostlichen Europa entwickelt haben. Es gibt keine Epoche, die nicht an diesen
geistigen Grundlagen weitergebaut hatte, Europa war immer ein solches
Wagnis im Wandel.

Wir beschaftigen uns hier mit dem Judentum, das niemals ein einheitliches
Phanomen gewesen ist. Aufklarung, Antisemitismus im Negativen und
Zionismus im Positiven, haben Juden gewandelt und sind diesen Einflissen
zuganglich, die eine weiter reichende ldentifikation geschaffen haben. Das
moderne Judentum — und so wird es mit einiger Sicherheit auch in der

Zukunft sein — hat sich an den verschiedenen Formen judischer Religion



orientiert. Dazu kommt, dass selbst nicht-religiose Juden sich in der
Schicksalsgemeinschaft wieder finden. Es besteht kein Zweifel, dass durch
die vermehrte Integration der Juden, vor allem in West- und Mittel-Europa,
gewisse judische Formen verblassen und man die Frage stellen kann, was
das Judentum jenen bedeutet, die die Synagoge nur noch als Gaste
besuchen. Hier werden wir nun an das erinnert, was Juden und Christen zu
allen Zeiten hatte verbinden sollen und heute glucklicherweise wieder
verbindet, wie es bei der Entstehung des Christentums der Fall war, als die
ersten Christen noch Juden waren. Es geht hier um die Ethik der
Hebraischen Bibel, wie sie in Jahrhunderten mit zahlreichen Kommentaren im
Judentum uberliefert wurde. Das gilt bis in unsere Tage, wenn wir die Namen:
Hermann Cohen, Martin Buber, Franz Rosenzweig, Leo Baeck, Emanuel
Levinas, denken. Es ist kein Zufall, dass in den vergangenen 20 Jahren von
christlicher Seite mehr Bucher uber die 10 Gebote erschienen sind, als in den
100 Jahren vorher. Das Judentum hat ferner die Gerechtigkeit in der Religion
verankert und sie hat von dort aus ihren Weg ins Christentum gefunden. Sie
gehort zu den zentralen Begriffen des Judentums. Das biblische Wort: ,Der
Gerechtigkeit und nur der Gerechtigkeit sollst du nachjagen ...“ (Dt 16,20), ist
ein Beispiel.

In den grossen Bereich der biblischen Gerechtigkeit gehdren die
Einschrankung der Macht des Machtigen, die Abweisung jeder Form der
Bestechung und vor allem die Annahme des Fremdlings, der Witwen und der
Waisen. Ihnen schulden wir Gerechtigkeit auf Grund ihrer Ohnmacht. Rabbi
Simon Ben Gamliel (2. Jh.) spricht von 3 Saulen, auf denen die Welt ruht:
Gerechtigkeit, Wahrheit und Frieden.

Die judische Ethik ist keine sakulare Ethik, weil sie nach dem Zeugnis der
Bibel in Gott verankert ist. Es gibt heute nicht wenige Juden und Christen, die

keinen Zugang zu Gott mehr finden. Das hangt — zumindest bei Juden — nicht



nur mit den allgemeinen Zeitstromungen zusammen, oder mit einer geistigen
Gleichgultigkeit, sondern mit der Schoa. Etwas ist in vielen Juden zerbrochen
und es ist Aufgabe der Rabbiner, diesen Menschen wieder ein spirituelles
Fundament zu geben. Dies geschieht in den verschiedenen Richtungen des
Judentums, die heute zahlreicher sind als friher. Sie stehen nicht immer in
gutem Einvernehmen miteinander, aber sie haben je ihre spezifische Aufgabe
und versuchen Juden eine spirituelle Heimat zu geben. In dieser Vielfalt liegt
die grosse Chance des Judentums in Europa. Dazu kommt, dass wir es hier
mit einer Geschichte von rund 3'000 Jahren zu tun haben, die alles enthalt,
was Menschen im geistigen und politischen Leben widerfahren kann. So
bietet sich fur Juden, heute und in der Zukunft, ein geistiger Reichtum, der

das Judentum am Leben halt.

In einem Entwurf fur eine Eroffnungsrede betonte Franz Rosenzweig, die
Tora sei das einzige antike Buch, das noch in lebendigem Gebrauch sei, und
ihm verdanke das jlidische Volk sein Uberleben. Weiter sagt er, der moderne
Jude brauche in seiner Situation eine neue Art des Lernens, ein ,Lernen nicht
mehr aus der Tora ins Leben hinein, sondern umgekehrt, aus dem Leben,
aus einer Welt, die vom Gesetz nichts weiss ... zurtck in die Tora.” Er fahrt
fort:

Es ist heute keiner, der nicht entfremdet ist, oder der nicht wenigstens ein
Stuck Entfremdung in sich hat ... Doch weit davon entfernt, der Welt, in der
wir leben, den Rucken zuzukehren, weil sie ,sakular’, ,nichtjudisch’,
,heidnisch’ oder ahnliches ist, mussen wir nichts aufgeben, nichts verleugnen,
aber alles zum Judischen zurltckfihren. Von der Peripherie ins Zentrum

zuruck, von Aussen ins Innen.

Mit dem islamistisch inspirierten Terroranschlag vom 11. September sollte

schliesslich das ungeklarte Verhaltnis von Religion zur Gesellschaft als



Gesprachsthema erster Ordnung zuruckkehren. Jurgen Habermas der
Friedenspreistrager, hat in einem vor einigen Jahren gefuhrten Gesprach
uber: ,Gott und die Welt*, das Christentum — und das gilt auch fur das
Judentum — als das normative Selbstverstandnis der Moderne bezeichnet.
Der egalitare Universalismus, aus dem die Ideen von Freiheit und
solidarischem Zusammenleben entsprungen sind, ist unmittelbar ein Erbe der
judischen Gerechtigkeit und der judisch-christlichen Liebesethik. In der
Substanz unverandert ist dieses Erbe immer wieder kritisch angeeignet und
neu interpretiert worden. Dazu gibt es bis heute keine Alternative. Ehe es
eine gibt, so lautet die Botschaft des Philosophen an die Religionen, mogen

sie ihr eigenes normatives Potential radikaler ausschopfen als bisher.

In diesem Zusammenhang muss auch eine Aufgabe genannt werden,
namlich der interreligiose Dialog. Er ist wichtig, um gemeinsam den Sinn von
Religion auch in der modernen Welt aufzuzeigen und zu stitzen, um die
,Grundwerte®, die den Religionen gemeinsam sind zu festigen und um
gemeinsam sowohl in den einzelnen Landern als auch weltweit
Religionsfreiheit und gegenseitige Achtung, Frieden und Solidaritat zu
fordern. Dabei ist in Europa der Dialog besonders wichtig mit dem Judentum,
das zu den Fundamenten und Wurzeln des Christentums gehort, und mit
dem Islam, der einerseits mit dem Judentum und dem Christentum zu den
abrahamitischen Religionen gehort und anderseits eben auch heute die
religidse Uberzeugung sehr vieler Mitbiirger in den meisten Landern, vor

allem Westeuropas darstellt.

Mit dieser Aufgabe befasst sich der Gesprachskreis ,Juden und Christen”

beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken seit 3 Jahrzehnten.



