
der Präsident des Amtes für religiöse
Angelegenheiten, des Diyanet, spricht
über modernes Leben und die Aufklärung
in der Türkei. Seine Behörde ist eine für
Europa untypische Einrichtung: Das Di-
yanet kontrolliert die Religion im Land.
Prediger werden dort ernannt, auch die
für die türkischen Gemeinden in Deutsch-
land. Diese Kontrolle dient vor allem dazu,
den Islam und seine politischen Ableger
in der Laizistischen Republik in Schach zu
halten, seine Kompetenzen betreffen aber
auch die nichtmuslimischen Minderhei-
ten. Bardakoglu muss von Amts wegen
seine Worte gut wählen. Es ist bekannt,
dass er sich mehr Dialog mit den Minder-
heiten und eine neue Auslegung des Ko-
rans wünscht. „Der Text des Korans ist be-
grenzt, die Welt aber ist unbegrenzt“, sagt
er und begründet damit die Notwendig-
keit, die islamischen Bestimmungen für
das alltägliche Leben weiterzuentwickeln.
„Die Moderne ist ein Zustand, der sich vor
allem in Fragen des alltäglichen Lebens be-
merkbar macht. Der Islam ist in der Lage,
mit dieser Art von Veränderung umzuge-
hen.“ Diese Feststellung bezieht sich auf
technischen Fortschritt und wissenschaft-
liche Entwicklungen. Der Islam wird sich
dem nicht verschließen, weil seine Gläu-
bigen diese Errungenschaften für ihr Le-
ben nutzen und in ihr Weltbild integrie-
ren. Für Bardakoglu ist Moderne also
gleichbedeutend mit wissenschaftlichem
Fortschritt. Moderne ist aber nicht gleich-
bedeutend mit Aufklärung. In der Ge-
schichte der Türkei wird mit Moderne die
Zeit bezeichnet, die mit der Gründung der

Was der Islam ist, was eine moderne Ge-
sellschaft ist, was die Türkei ist, muss
schon beantwortet sein, bevor man zu der
Frage kommen kann, welche Rolle der
Religion in diesem Zusammenhang zu-
fallen kann. 

Mit diesen Fragen beschäftigte sich 
die in Zusammenarbeit von Konrad-Ade-
nauer-Stiftung und Goethe-Institut am
22. und 23. November 2004 in Istanbul
durchgeführte Konferenz „Islam und mo-
derne Gesellschaft in der Türkei“, die
nahe legt, dass es in der Türkei eine Zi-
vilgesellschaft gibt, der gegenüber sich
religiöse Interessengruppen positionie-
ren und deren Anspruch sie sich unter-
ordnen müssen. 

Die Antworten auf diese Fragen stiften
die Identität der türkischen Gesellschaft:
Wer sind wir, und wie wollen wir leben.
Diese Prozesse sind komplex. Auch die
europäischen Völker haben sich in ihrer
Geschichte die Frage gestellt, wie viel
Platz sie der christlichen Religion im öf-
fentlichen Raum geben, wie viel Einfluss
die Kirchen auf die Gesamtgesellschaft
und deren Organisation nehmen dürfen.
Die Konfliktlinien verlaufen innerhalb
der Türkei und dem Islam entlang an
Fragen nach dem Kopftuch in der Öf-
fentlichkeit, nach der Ausbildung von
Imamen, nach dem islamischen Reli-
gionsunterricht. Mögen diese Fragestel-
lungen mit denen der europäischen Geis-
tesgeschichte verwandt sein, die Antwor-
ten sind es nicht. 

Das wird schon bei dem ersten Beitrag
der Konferenz deutlich: Ali Bardakoglu,

Seite 31Nr. 425 · April 2005

Ergebnisse einer
internationalen
Fachkonferenz

Türkischer Islam 
und moderne Gesellschaft 
Alexander Mathias Görlach

425_31_34_Goerlach  23.03.2005  14:58 Uhr  Seite 31

http://www.kas.de/proj/home/home/44/1/index.html
http://www.kas.de/publikationen/die_politische_meinung.html
http://www.kas.de/proj/home/http://www.kas.de/proj/home/events/44/1/year-2004/month-11/veranstaltung_id-12801/index.html


Republik durch Atatürk 1923 beginnt.
Diese Moderne haben die Türken selbst
heranbrechen lassen. Die Aufklärung hin-
gegen wird als europäische Entwicklung
verstanden. „Die Aufklärung ist eine Ide-
ologie, die in Europa die Religion über-
rannt hat“, sagt der Präsident des Diyanet.
Besonders deutlich werde dies daran, dass
die Anglikanische Kirche heute „Homo-
sexualität nicht mehr als Sünde geißelt,
sondern Schwule zu Geistlichen macht“.
Diese Art Aufklärung wünscht sich Bar-
dakoglu nicht für die Türkei. Die deut-
schen Besucher der Konferenz erinnern
sich an die Aufforderung von Bundes-
kanzler Schröder an die Muslime in
Deutschland, sich eindeutig zu den Wer-
ten der Aufklärung zu bekennen. Wie
diese Aufforderung angesichts der Ab-
lehnung der europäischen Aufklärung
durch die Vertreter der offiziellen türki-
schen Religion von türkischen Muslimen
in Deutschland umgesetzt werden soll,
muss auf dieser Grundlage fraglich blei-
ben. 

Islamische Demokratieform
Die moderne Geschichte des Landes habe
gezeigt, dass Islam und Demokratie ver-
einbar seien, so der nächste Redner, Yasin
Aktay. Gerade in den islamischen Nach-
barländern schaue man, ob Demokratie
hier und nicht beispielsweise in Deutsch-
land funktioniere. Der Soziologe, der an
der Selcuk-Universität in Konya lehrt,
geht davon aus, dass der islamische Kul-
turraum eine eigene Form der Demo-
kratie schaffen muss: „Die jetzigen Demo-
kratien sind eigentlich westliche Entwick-
lungen, der Islam hat daran keinen An-
teil.“ Mit dieser Aussage macht Aktay
deutlich, dass die Türkei sich selbst als
eine kulturelle Größe versteht, die zur
islamischen Welt gehört und sich der
Entwicklung des islamischen Kulturkrei-
ses verpflichtet weiß. Das Wort vom
„Christenclub Europa“ ist zum ersten
Mal in der Türkei gefallen, als man das

europäische Ansinnen, der Europäischen
Gemeinschaft beizutreten, abgelehnt hat. 

In Fragen der Religion orientieren sich
auch die Türken an den Antworten der
Schultheologie arabischer Herkunft. Die-
se Antworten sind meist 800 Jahre alt: Es
geht um Fragen des Zinsennehmens, der
Vielehe und der Sklaverei im Islam. Die
ernst zu nehmenden Bemühen der Theo-
logischen Fakultät in Ankara, die Religion
zu reformieren und Theologen nach west-
lichem Vorbild auszubilden, verpuffen,
da die Gläubigen weder die Frage-
stellungen noch die Methoden der west-
lichen Theologie verstehen. Diese Art der
Religion findet aber bisweilen Zugang in
die Politik, etwa, als es um die Frage der
Bestrafung des Ehebruches ging. 

Religion habe in der Demokratie einen
gesicherten Platz, sagt Yasin Aktay mit
Blick auf die christlichen Parteien in Eu-
ropa. Wer sich in der Demokratie in isla-
misch geprägten Ländern für seine Reli-
gion engagieren wolle, müsse eben „isla-
misch-demokratische“ Parteien gründen,
worauf die Regierungspartei AKP (Partei
für Gerechtigkeit und Entwicklung) im
selben Atemzug als eine solche benannt
wird. Aber: Im Falle der Türkei wird ein
religiöses Engagement durch das Laizis-
musgebot verhindert. Niemand darf offi-
ziell mit einer religiösen Motivation eine
öffentliche Aufgabe erfüllen wollen. Im
Falle der AKP führe dies häufig zu rheto-
rischen Eiertänzen. Die vielfältige und
kontroverse Diskussion um die Stellung
und den Stellenwert der Religion ver-
deutlicht, dass die Türkei über zivilgesell-
schaftliche Strukturen verfügt. Diese las-
sen Meinungsvielfalt und ein Ringen um
gesellschaftliche Positionen auf allen Ebe-
nen des Gemeinwesens zu. Innerhalb der
islamischen Welt wird das Projekt „de-
mokratische Türkei“ mit Interesse be-
trachtet; wie Aktay aber richtig darstellt,
sind dabei die europäischen, nichtisla-
mischen Ausprägungen der Demokratie
von wenig Interesse.

Seite 32 Nr. 425 · April 2005

Alexander Mathias Görlach

425_31_34_Goerlach  23.03.2005  14:58 Uhr  Seite 32



Die Türkei hat ihre eigene Kopftuch-
diskussion. Für Aktay ist dieser Streit in
seinem Land Ergebnis einer doppelten
Kommunikation. Da man über Islam
nicht reden darf, werde „das Kopftuch ein
Zeichen für eine nicht ausgesprochene
politische Forderung“. Das Kopftuch ist
in Universitäten mit Hinweis auf die Lai-
zität verboten. Unter der jetzigen Regie-
rung wird dieses Prinzip immer laxer
durchgesetzt – sehr zur Verwunderung
der kemalistisch-säkularen Kreise, wie
bei der Konferenz deutlich wird. Um ih-
rem vom Islam gegebenen Recht auf ein
Kopftuch durch stillen Protest Ausdruck
zu verleihen, tragen viele Mädchen an
den Universitäten über ihrem Kopftuch
eine Perücke.

Es geht im Kern bei allen Vorträgen
immer darum, wie viel Islam der öffentli-
che Raum in der Türkei verträgt. Aufge-
hängt wird dieses Problem ausschließlich
am Beispiel muslimischer Frauen: „Es
gibt auch männliche islamische Symbole
wie den Bart oder die Gebetskette, die
Männer um das Handgelenk tragen. Da-
rüber wird in der Türkei nicht gespro-
chen, so die Politikwissenschaftlerin Nur
Vergin. „Die Frauen sind die Stellvertre-
ter in einem größeren Konflikt: welche
Rolle der Islam in der Türkei und später
in der EU spielen wird.“ Beyza Bilgin,
eine Theologin und Religionspädagogin
an der Universität Ankara, kämpft für
eine Neuinterpretation des Koran in der
Türkei. „Der Koran wird auch heute noch
von manchen benutzt, um in der Türkei
ein antiquiertes Frauenbild aufrechtzuer-
halten“, sagt sie. Der Soziologe Ali Sari-
bay ordnet das so ein: „Die Frauen zahlen
den Preis, weil ihnen durch diese Diskus-
sion ihre Freiheit aus den Händen ge-
nommen wird.“ Bilgin erinnert sich, dass
sie in den frühen achtziger Jahren eine
Gruppe evangelischer Theologen und
Pfarrer zusammen mit der Dekanin in
der theologischen Fakultät in Ankara
empfangen hat. Damals sei bei den Besu-

chern aus Deutschland keine Frau gewe-
sen, erinnert sie sich. Umso größer war
die Verwunderung bei den Vertretern
der lutherischen Orthodoxie, von zwei
türkischen muslimischen Frauen in Lei-
tungspositionen empfangen zu werden.

Religiöse Modernisierung
Die Neuinterpretation des Korans ist das
Banner, unter dem viele moderne, pro-
europäisch denkende Muslime in der
Türkei die Modernisierung ihrer Religion
kommen sehen wollen. Dieses sola scrip-
tura-Denken ist allerdings zu einseitig und
verkürzend: Der Glaube der Muslime ist
nicht nur vom Text des Korans bestimmt,
sondern gleichermaßen von der Sunna
und den Hadith, der Schrift über das Le-
ben und die Aussprüche Muhammads
und der islamischen Rechtstradition. Die-
se Triade bildet den Corpus der Heiligen
Schriften im Islam. Da die Rechtstradition
seit 800 Jahren stagniert, könnte sie sicher
eine Fortschreibung vertragen; diese ist
vielleicht dringlicher als eine Neuinter-
pretation des Korans. Der Islam legt an-
ders als das Christentum größten Wert auf
die Scharia, das göttliche Recht, und seine
Anwendung. In der Literatur wird der Is-
lam deshalb häufig als Gesetzesreligion
charakterisiert. Zu dieser Schlussfolge-
rung kommen Autoren, wenn sie sehen,
welchen Stellenwert die Hadith im isla-
mischen Glauben und auch im Leben der
Muslime einnehmen. Nicht-göttlichen Ur-
sprunges hingegen sind die Mentalitäten,
mit denen Menschen ihre religiöse Über-
zeugung mischen. Mentalitäten nehmen
in Diskursen wie den hier beschriebenen
einen größeren Stellenwert ein als norma-
tiv-religiöse Stiftungsurkunden. Deshalb
können Fragen, ob die Missachtung ande-
rer Religionen und eine Diskriminierung
ihrer Gläubigen wie im Fall der Christen
in der Türkei oder die Frage, ob Zwangs-
verheiratung nun „islamisch“ ist oder
nicht, nicht nur mit dem Koran beantwor-
tet werden. Zum Beispiel: Ein Erzähl-

Seite 33Nr. 425 · April 2005

Türkischer Islam und moderne Gesellschaft

425_31_34_Goerlach  23.03.2005  14:58 Uhr  Seite 33



strang des Korans kennt die Benachteili-
gung der Christen und Juden und eine
Unterordnung dieser Religionen inner-
halb islamischer Gesellschaften. Ein zwei-
ter Erzählstrang äußert sich wertschät-
zend über die christliche Gemeinde. Die
Aussagen des Erstgenannten sind aus ver-
schiedenen Gründen in die Mentalität vie-
ler Gläubigen übergegangen. Diese Men-
talitäten bilden Handlungsgrundlagen.
Sie, nicht heilige Texte, sind Ursache für
Verständigungsschwierigkeiten und Mo-
dernisierungsstau. 

Ein weiteres Thema der Konferenz ist
der Streit in der Türkei über den islami-
schen Religionsunterricht. Seit 1948 wur-
de der Laizismus in diesem Punkt nach
und nach gelöst, allerdings nur für den
sunnitischen Mehrheitsislam. Die christ-
lichen Minderheiten haben kein Recht auf
dieses Fach in öffentlichen Schulen. „Fak-
tisch gibt es in den Schulbüchern des Lan-
des keine negative Bewertung des Chris-
tentums“, so Bilgin. „Aber das Christen-
tum wird meist in der Schule so gelehrt,
wie der Koran es versteht. So kommt es zu
verzerrten Wahrnehmungen bei den
Schülern.“ Fragt man Ausländer, die in
der Türkei leben, so drängt sich ihnen der
Eindruck auf, dass immer noch alles ge-
tan werde, um die letzten paar tausend
Christen aus dem Land zu vertreiben. An-
fang des zwanzigsten Jahrhunderts war
ein Drittel Istanbuls von Christen be-
wohnt, heute sind es kaum mehr als zwei-
tausend. Wenn man Rechte für die noch
verbliebenen nichtmuslimischen Minder-
heiten, die übrigens in der türkischen
Sprache als „Fremde“ bezeichnet werden,
einfordert, wird immer gesagt, es gäbe
nicht mehr viele. „Die Mehrheit der Be-
völkerung der Türkei sind Muslime“, äu-
ßert sich auch während der Konferenz der
Vorsitzende des Vereins der Theologi-
schen Fakultäten, Selahattin Yazici. Die
Christen sind häufig öffentlicher Kritik
und Belustigung ausgesetzt. Jüngst hat
eine Zeitung in Ankara eine Beilage dem

Thema gewidmet „Die Wiederlegung des
Christentums“ und neben ihren Abon-
nenten auch allen kirchlichen Häusern
der Stadt zukommen lassen. Auf einem
Friedhof in Ankara wurden jüngst die
Grabsteine einiger christlicher Gräber
umgestoßen, ohne dass es zu einem öf-
fentlichen Aufschrei oder zumindest der
Reparatur des Schadens gekommen
wäre. Die Jesuitengemeinschaft in An-
kara berichtet von einem Fall, bei dem ein
Konvertit vom Islam zum Christentum
nach seiner Bekehrung von der Polizei ge-
foltert worden sei.

Die Vortragsthemen haben einen Über-
blick über die entscheidenden Fragen
zum Islam in der Türkei geboten. Sie ha-
ben aber auch den Spannungsbogen be-
schrieben, in dem die türkische Gesell-
schaft lebt, zumindest der Teil der Men-
schen, die ihre Religion im täglichen Le-
ben befolgen wollen. Da ist auf der einen
Seite eine an westlichen Vorbildern orien-
tierte Theologie, wie sie beispielsweise 
an der Theologischen Fakultät in Ankara
gelehrt wird. Von hier aus werden die
anderen theologischen Fakultäten des
Landes mit ausgebildetem Personal ver-
sorgt. Auf der anderen Seite steht die isla-
mische Tradition, die mit dieser Wissen-
schaftsmethode wenig zu tun hat. Sie
misst ihre Fragen, wenn überhaupt, an
den Lebensumständen der islamischen
Welt und nicht an dem Religions- und
Wissenschaftsverständnis Europas. Zwi-
schen diesen beiden Polen kann der Gläu-
bige wählen.

Der normale Gläubige findet sich in
den riesigen Vorstädten Istanbuls, fünf-
zig Kilometer vom Tagungsort entfernt.
Hier, wo die gewöhnlichen Bürger unter
einfachen Verhältnissen ihr Leben meis-
tern müssen, hier, wo zahlreiche neue
Moscheen gebaut werden und Minarette
in den Himmel sprießen, entscheidet sich,
welche Rolle der Islam in der modernen
Türkei des einundzwanzigsten Jahrhun-
derts spielen wird.

Alexander Mathias Görlach

Seite 34 Nr. 425 · April 2005

425_31_34_Goerlach  23.03.2005  14:58 Uhr  Seite 34


	Schaltfläche1: 


