
Claudius Rosenthal 

Mensch und Medien 
Vortrag in Prag am 23.4.2005 
 
 
Sehr geehrter Herr Dr. Gehrold, 
sehr verehrte Frau Richterova, 
meine sehr verehrte Damen, 
sehr geehrte Herren, 
liebe Kolleginnen und Kollegen. 
 
 
Als der liebenswürdige, doch debile Filmheld Forrest Gump an einer Haltestelle auf 
den Bus wartend ins Gespräch mit einer älteren Dame kommt, fragt ihn diese, was er 
denn in den Händen halte. Die erste Antwort von Forrest: Eine Schachtel Pralinen. 
Anschließend erklärt er dann, dass das Leben wie eine Pralinenschachtel sei – voller 
Überraschungen, man wisse nie, was man bekommt. Und dann plappert Forrest 
munter los, erzählt seine Lebensgeschichte. 
 
Als ich vor einigen Wochen einen Anruf aus Prag erhielt und die sympathische Frau 
Richterova am Apparat war, fragte, ob ich nicht zu Ihnen zum Thema „Mensch und 
Medien“ sprechen könne, da fühlte ich mich ein klein wenig wie Forrest Gump mit 
seiner Pralinenschachtel. „Mensch und Medien“ – das ist ein Thema, das im 
Kommunikationszeitalter auch durchaus übersetzt werden könnte mit „Erklären Sie 
doch mal die Welt“. 
 
Glücklicher Weise erwarten Sie das wohl nicht von mir. Aber so ein bisschen 
„Pralinenschachtel“ ist dieser Vortrag schon für Sie: Sie wissen nicht, was Sie 
erwartet. Um die Spannung nicht allzu groß werden zu lassen: Ich formuliere drei 
Thesen. 
 
 

1. These: Menschen brauchen Medien. 
Das klingt banal, einfach, selbstverständlich – ist aber eigentlich eine ziemlich 
komplizierte Sache. Die empirische Evidenz und die intersubjektive 
Verifizierbarkeit dieser These resultiert im Wesentlichen aus vier Faktoren: 
  
a) Der Mensch als vernunftbegabtes Wesen ist zunächst einmal auf Medien 

angewiesen, um sich die Welt anzueignen. Er muss erkennen, unterscheiden, 
benennen können. Er muss Welt für sich begreifbar, verstehbar machen – und 
er kann das nur, wenn er dazu ein Medium – Zeichen, Sprache, Schrift – 
nutzt. Ohne ein Medium, ohne ein Auf-den-Begriff-bringen-Können wären wir 
unfähig, unser Leben zu leben. Wir könnten unsere Umwelt so wenig 
begreifen und verstehen wie der Analphabet etwas mit dem Telefonbuch 
anzufangen wüsste. 

b) Sprachphilosophisch  sind wir auf ein Medium, auf Medien als Mittel zum 
Verstehen der Anderen angewiesen. Wir benötigen verbale oder non-verbale 
Zeichen, um uns mit unserem Gegenüber zu verständigen, auszutauschen. 
Wir benötigen Medien wie Sprache, Mimik, Gebärde, um Gefühlen und 
Gedanken Ausdruck zu verleihen. Wir benötigen Wort und Schrift, um unsere 



Sicht auf die Dinge anderen vermitteln zu können. Und wir benötigen Medien 
damit, um – ganz banal – unser Überleben zu sichern: „Lass uns Mammuts 
jagen gehen“ mag es vor 10.000 Jahren geheißen haben. „Zwei Brötchen, 
bitte“, sagen wir heute. 

c) Der Umstand, dass Medien qua Definition stets „Mittler“ zwischen etwas sind, 
lenkt den Blick darauf, dass Menschen auch aus soziologischen und 
sozialanthropologischen Gründen auf Medien angewiesen sind. Der Mensch 
ist ein „ens sociale“, ein „zoon politicon“. Und um dieses Eingebunden-Sein in 
soziale Zusammenhänge zu erfahren und zu erleben, bedarf es der 
Organisation, der Koordination, der funktionalen Synchronisation. Mit Medien 
lässt sich genau das erreichen – oder doch wenigstens in aller Regel in einem 
ausreichenden Maße erreichen. 

d) Die kleine Einschränkung macht deutlich, dass Medien zwar notwendig sind, 
gleichwohl nicht immer den gewünschten Erfolg haben – bzw. teilweise auch 
eingesetzt werden, um nicht funktional zu synchronisieren und zu 
koordinieren, sondern gezielt Sozialität zu belasten, ja zu zerstören. Medien 
sind eben auch Mittel zur Auseinandersetzung. Mit Medien kann gestritten, 
gerungen, gekämpft werden um die „richtige“ Weltauffassung,  das „richtige“ 
Wertgefüge, die „richtige“ Vorstellung davon, wie Welt, wie Gesellschaft, wie 
Leben auszusehen hat. Aus eben dieser Funktion resultiert im Übrigen die 
herausgehobene Stellung, die Medien in nahezu allen freien Gesellschaften 
haben: Sie sind „Vermittler“ von unterschiedlichen Interessen nicht allein im 
Sinne eines „Überbringens“, sondern durchaus auch im Sinne eines 
„Mediatisierens“. Medien beschleunigen Verstehen und – verantwortungsvoll 
eingesetzt - verlangsamen sie damit Konflikte. In freien Gesellschaften sind 
Medien die Instrumente, die verhindern, dass Unterschiede in der 
Weltauffassung gewaltsam nivelliert werden. 

 
 

2. These: Medien brauchen Menschen 
Auch diese These klingt auf den ersten Blick banal und wenig 
erklärungsbedürftig. Gleichwohl erscheint es sinnvoll und hilfreich, sich den 
funktionalen Zusammenhang, in dem Medien mit  Menschen stehen, noch einmal 
vor Augen zu führen. 
 
a) Medien brauchen Menschen zunächst einmal als Gegenstände der 

Berichterstattung. Ohne Akteure, ohne handelnde Personen wären unsere 
Zeitungen, Fernseh- und Hörfunksendungen schnell ziemlich öde. 

b) Medien brauchen Menschen als Rezipienten und Konsumenten. Ein Medium, 
das keine Leser-, Zuhörer- oder Zuschauerschaft hat, kann ökonomisch nicht 
bestehen – und ist überdies funktional betrachtet überflüssig. 

c) Medien brauchen Menschen als Produzenten: Wenn die Journalistin ihren 
Beitrag nicht schreibt, der Kameramann seinen Dreh nicht in den Kasten 
bringt, die Reporterin ihren O-Ton nicht einholt – dann gibt es nichts, das 
berichtet werden könnte.  

d) Und wenn der Zeitungsjunge oder die Sendetechnikerin ihren Job nicht 
machen würden, dann würde selbst das beste journalistische Ergebnis nicht 
an den Mann oder die Frau gebracht werden. Medien brauchen Menschen als 
Distributoren. 

 



3. These: Das symbiotische Verhältnis von Menschen und Medien 
verändert sich einseitig zu Lasten des Menschen als einem 
vernunftbegabten, mit Würde ausgestatteten Wesens. 

Die Belege für diese dritte These lassen sich angesichts der soeben dargelegten 
Zweckverhältnisse sowohl auf der Funktionsebene, als auch auf der inhaltlichen 
Ebene anführen: 
 
a) Betrachten wir bspw. die Distributoren, so wird schnell deutlich, dass wir auf 

dem Weg vom Herold zum Zeitungsausträger nicht nur den Abstand zwischen 
dem Ort, an dem das Berichtenswerte geschehen ist, und dem 
Medienrezipienten verlängert worden ist. Im Wege der funktionalen 
Arbeitsteilung ist die Distributionsfunktion gänzlich von einer noch inhaltlich 
definierten Angelegenheit zu einer nunmehr rein ökonomisch betrachteten 
geworden: Der Zeitungsjunge, die Sendetechnikerin sind zu einer reinen 
Kostenstelle geworden, zu einem Faktor, der eine (notwendige) Aufgabe 
erledigt – doch bei dem stets überprüft werden muss, ob dies nicht noch 
kostengünstiger erledigt werden kann.  

b) Bei den Produzenten sieht es nicht anders aus. Auch hier überlagert das 
ökonomische Kalkül die normative Funktion: Der Journalist ist nicht länger der 
Intellektuelle, der die Welt erklärt und den Rezipienten nahe bringt, sondern er 
ist der Manager eines Contents, den er marktgerecht aufzubereiten hat. Ob 
ihm dies gelingt wird nicht an der wachsenden Intelligibilität seiner Rezipienten 
gemessen, sondern an der verkauften Auflage oder der Einschaltquote. 

c) Dass damit auch der Rezipient jenen Status einnimmt, den Bert Brecht bereits 
in seiner Radiotheorie kritisierte, ist offenkundig: Der Rezipient ist nicht das 
Gegenüber in einem Dialog mit dem Produzenten – sondern er ist im besten 
Fall das Ziel eines Distributionsprozesses, wahrscheinlich aber doch eher auf 
seine Konsumfunktion beschränkt. Und in diesem Zusammenhang tritt der 
Rezipient weniger als derjenige auf, der Interesse an Verstehen und Erklärt-
bekommen hat, sondern dessen Bedürfnisse befriedigt werden müssen, um 
seine Bereitschaft zum Zahlen zu erhalten. Die Ergebnisse eines solchen 
Funktionswandels sind allgegenwärtig: „Big Brother“ und Boulevard als 
Sendeformate, Sex und Skandale als „best selling products“ und letztlich auch 
die Forderung, Geschichten „menscheln“ zu lassen ... weil sie dann eben 
besser gelesen werden. Was als „eingängiger“ und „mundgerechter 
Journalismus“ verkleistert wird, ist in Wahrheit oftmals die Missachtung und 
Geringschätzung des Menschen. 

d) Eine Geringschätzung, die sich im übrigen bis in die Sprache hinein belegen 
lässt:  Sobald Politik, Wirtschaft, Kultur komplizierter werden, tauchen 
Menschen in der Berichterstattung kaum noch auf. Da beschließt Brüssel eine 
Herabsetzung der Milchquote, da lässt der Vatikan verlauten, da heißt es in 
Berlin und da belegt die Studie ... von Menschen, handelnden Personen, 
Akteuren ist dann kaum noch etwas zu finden. Was nach einer Banalität klingt 
zeitigt verheerende Wirkung: Nicht nur, dass der Mensch zum Objekt für 
Voyeure degradiert wird – er taucht auch als verantwortliches, 
Entscheidungen treffendes Wesen nicht mehr auf (bzw. allenfalls in kruden 
Verschwörungstheorien). Und Journalisten vernebeln solche 
Verantwortlichkeiten durch ihre Sprache systematisch. Akteure verschwinden 
– und für die Rezipienten wird die Welt nicht verständlicher. Im Gegenteil. Und 
damit verliert das Medium auch auf der inhaltlichen Ebene seine ursprüngliche 



Funktion, verschieben sich die Gewichte weg von den Menschen hin zu den – 
dem Takt der Ökonomie gehorchenden – Medien. 

 
 
Doch was nun tun in den Redaktionen? Solche Kulturkirtik mag ja für ein 
Diskussionsforum erbaulich, weil diskussionsfördernd sein. Was aber kann die 
Konsequenz in der Praxis sein? Ich möchte mich auf drei „Ratschläge“ beschränken: 
 

a) Erörtern Sie bitte, ob meine Analyse richtig ist – denn andernfalls 
besteht schlicht kein Handlungsbedarf. 

b) Schärfen Sie in Ihren Redaktionen und Ihren Medienhäusern das 
Bewusstsein für dieses Problem. Wir verspielen unsere Legitimation 
und Legitimität, wenn wir die normative Funktion von Medien wie eine 
Monstranz vor uns hertragen, dahinter aber wilde Orgien gefeiert 
werden. Denn so wichtig und richtig das Geldverdienen ist: Unsere 
Sonderstellung als Medien in den freien Gesellschaften resultiert nicht 
aus unserem Bedürfnis, Geld zu verdienen. 

c) Überprüfen wir unsere Themen und Berichte immer wieder darauf, ob 
sie jenseits aller - notwendigen – Verkaufsargumente die eigentliche 
Funktion von Medien im oben definierten Sinne erfüllen. 

 
 


