
Seite 69Nr. 395 · Oktober 2002

Kulturelle Aspekte zur
Identität und deutschen
Geschichte im östlichen
Europa

Die Terrorflugzeuge
am 11. September 2001
nach New York und Wa-
shington wollten nicht nur
Gebäude zerstören, nicht
nur tausende von Men-
schen in den Tod schicken,
sondern ein Symbol in die
Knie zwingen, das sie in
den New Yorker Zwil-
lingstürmen genauso sa-
hen wie im Washingtoner
Pentagon.

Und dies wurde von
den Amerikanern auch so
gesehen. Die amerikani-
sche Nation rückte zusam-
men. Stars and Stripes be-
herrschten nach wie vor
das Bild vieler Städte.

Aus der Reaktion in
den USA sowie den
außenpolitischen Konse-
quenzen, die für die Verei-
nigten Staaten und die
NATO daraus gezogen
wurden, lässt sich eindeu-
tig herleiten: Es gibt Sym-
bole, Chiffren, die für eine
Nation stehen.

Und wenn es diese 
gibt jenseits des Atlantiks,
so gibt es diese auch in

Europa. Und so auch in
Deutschland.

In Deutschland käme
keiner auf die Idee, die
Bankenzentralen in Frank-
furt am Main zu nationa-
len Symbolen zu erklären.

Aber welche sind es
dann? Sind es nur die
oberirdischen, die sichtba-
ren Baudenkmäler oder
eher die geistigen, die un-
sichtbaren, die Wort- und
Musikdenkmäler viel-
leicht?

Was würden wir Deut-
sche, was würden etwa 80
Millionen Menschen im
Vereinigungsdeutschland
im Jahre 2002 denken,
wenn der Kölner Dom zu-
sammenfiele? Oder das
Manuskript von Goethes
Faust, die Handschriften
Heinrich Heines, eine
Luther-Bibel, die Original-
partituren von Schu-
mann-, Brahms- oder
Schubert-Symphonien
oder gar das Weihnachts-
oratorium von Johann
Sebastian Bach verbrannt
oder in anderer Weise ver-
nichtet würden?

Welche Reaktionen hät-
ten die Zerstörungen der
Schriften von Johann Gott-
fried Herder oder der Kri-

tik der reinen Vernunft von
Immanuel Kant? Wer
würde leiden, wenn die
Gräber großer Dichter,
wie die von Joseph von
Eichendorff, von Nikolaus
Lenau oder von Martin
Opitz, oder wenn die
Gräber anderer Deutscher
aus anderen Jahrhunder-
ten und auch aus den bei-
den Weltkriegen im 20.
Jahrhundert untergingen,
vernichtet würden, als
nicht existent erklärt wür-
den? Wäre uns dies alles
gleichgültig?

Mit dem 1. Januar 2002
ist der Euro eingeführt, 
ist also die D-Mark weg-
gefallen, die uns einige
Zeit Geländer und Halt
war, uns im In- und
Ausland zurechtzufin-
den.

Dieses Geländer fehlt
nun. Wie weiter? Erst
durch die Geschichte wird
ein Volk seiner selbst voll-
ständig bewusst, sagt
Arthur Schopenhauer.

Aber: Wollen und
können wir uns als Deut-
sche vollständig bewusst
werden? Wie weit sind die
Kreise zu ziehen – die
regionalen, die epochalen,
die kulturhistorischen?

angemerkt

Matthias Buth

395_69_72_Buth_angem  26.09.2002  16:16 Uhr  Seite 69



Mentalitätsgeschicht-
lich ist die Bundesrepublik
Deutschland nach wie vor
ein Weststaat. Die neuen
Bundesländer traten dem
Geltungsgebiet des Bon-
ner Grundgesetzes bei.
Demokratische und vor
allem in ihren Grundwer-
ten westlich orientierte
Lebensformen wurden in
den fünf neuen Ländern
eingeführt – mehr nolens
als volens – so scheint 
mir.

Östlicher ist die
Bundesrepublik in den
Grenzen von 1990 nur im
Hinblick auf ihre Regio-
nen geworden, in den
Köpfen, in den Mentalitä-
ten wohl noch nicht. Am
Go West hat sich mentali-
tätsspezifisch nichts geän-
dert. Der Osten ist leider
manchen Synonym für
Rückständigkeit oder viel-
leicht für etwas noch nicht
ganz Ernstzunehmendes
geblieben. Dies gilt teil-
weise innerhalb der
Bundesrepublik, aber in
verstärktem Maße für die
Staaten in Ostmittel- und
Südosteuropa, also für Po-
len, Russland, die
Ukraine, Tschechien, aber
auch für Rumänien oder
Ungarn.

Aber es steht außer
Frage: Dies ist kulturhisto-
risch völlig verfehlt, unge-
recht und borniert. Dies
hat mit einer offenen
Wahrnehmung unserer ei-
genen Geschichte, der Ge-
schichte zwischen Breslau
und Stettin, Königsberg

und Glogau, der Sied-
lungs- und Kulturge-
schichte in den baltischen
Staaten oder in Böhmen
und Mähren, in der pan-
nonischen Tiefebene oder
in Siebenbürgen nichts zu
tun!

Mangelnde kulturelle
Integration
Die europäische Einigung,
der für 2004 bevorste-
hende Beitritt unserer öst-
lichen Nachbarstaaten zur
Europäischen Union ha-
ben zwar einiges in Gang
gebracht, ein vertiefter
Blick in die Geschichte
dieser Länder und Regio-
nen war bisher jedoch nur
ganz wenigen vorbehal-
ten. Die große Mehrheit
der Bundesbürger hat die
Aufgabe der europäischen
Integration wohl doch
mehr auf die Politik dele-
giert. Und wo es um die
deutsche Kultur und Ge-
schichte ging, wurde sie
auf Vertriebene und
Flüchtlinge begrenzt. Die
Geschichte der Deutschen
und vornehmlich die
deutsche Geschichte in ih-
ren preußischen Provin-
zen und im Kontext der
Länder und Völker in Ost-
mitteleuropa spielen in
Wissenschaft und Kultur
in der Bundesrepublik
Deutschland keine promi-
nente Rolle, sondern eher
die des nicht ganz so Vor-
dringlichen und wenig
Modernen.

Die im letzten Jahr be-
gangene Erinnerung an

die 300-jährige preußische
Geschichte, die mit der
Selbstkrönung in Königs-
berg 1701 begonnen hatte,
hat daran nicht viel geän-
dert. Allzu ängstlich
wurde Preußen argumen-
tativ beleuchtet und fast
auf „Brandenburg-Preu-
ßen“ reduziert; Königs-
berg, Ostpreußen oder
Schlesien wurden als alte
deutsche Kulturlandschaf-
ten kaum in ein breiteres
Bewusstsein gerückt.

Warum befassen wir
Deutsche uns mit unserer
eigenen Geschichte, die ja
in weiten Teilen stets auch
eine europäische ist, nicht
intensiver? Warum wissen
Studenten und Schüler so
wenig von ihrem eigenen
Herkommen und dem ih-
rer Väter und Großväter?
Dies ist – im Hinblick auf
die PISA-Studie – nur zu
einem Teil ein Vermitt-
lungsproblem in den Schu-
len, es ist vielmehr Aus-
druck des fehlenden
Selbst-Bewusstwerdens
unserer Nation im Sinne
Schopenhauers.

Dies scheint zwei
Gründe zu haben:

Zum einen ist die Kul-
turgeschichte der Deut-
schen zwischen Stettin
und Königsberg, Sankt
Petersburg und Krakau,
Breslau und Prag, Press-
burg und Temeswar, Cer-
nowitz und Hermannstadt
deshalb jahrzehntelang
verdrängt worden, weil
Auschwitz, das heißt die
Schuld der Deutschen und

Seite 70 Die politische Meinung

angemerkt

395_69_72_Buth_angem  26.09.2002  16:16 Uhr  Seite 70



Seite 71Die politische Meinung

Deutschlands, kein unbe-
fangenes Erinnern und Er-
forschen erlaubte. Schon
1964 sagte der Publizist
und Verleger Wolf Jobst
Siedler, deshalb sei der
historische deutsche Osten
„doppelt verloren“, da er
nicht nur territorial verlo-
ren sei, sondern weil im
Hinblick auf die Verbre-
chen, die von uns Deut-
schen begangen wurden,
ein wehmütiges Erinnern
nicht erlaubt sei – eine Er-
kenntnis, der man heute,
im Jahre 2002, vielleicht
doch widersprechen
könnte.

Widerspruch ist inso-
fern auch angezeigt, weil
der Zugang zu dem, was
Auschwitz ist und für was
es steht, in den letzten
fünf Jahrzehnten auch et-
was Ausgrenzendes hatte.
Denn waren von den
sechs Millionen in Rauch
aufgegangenen Menschen
nicht auch viele Hundert-
tausend Deutsche bezie-
hungsweise deutsch Spre-
chende, also unsere Nach-
barn, Menschen, die sich
als Deutsche verstanden
oder die sich zumindest
der deutschen Geistes-
welt, der Literatur, Musik
und Kunst verschwistert
fühlten?

Denken wir an Ernst
Toller, Ludwig Baeck und
natürlich an solche Men-
schen, die Auschwitz ent-
ronnen sind und die für
das stehen, was hier ge-
meint ist, denken wir an
Menschen wie Marcel

Reich-Ranicki und Ruth
Klüger.

Zum Zweiten ist das In-
teresse am Deutschen im
östlichen Europa nur re-
duziert, weil die Men-
schen zwischen Lübeck
und München, Berlin und
Köln die 12 Millionen Ver-
triebenen und Flüchtlinge
in der Bundesrepublik
Deutschland und in der
DDR als Eindringlinge, als
Fremde betrachteten, die
sich einzupassen hatten in
die vorhandene Gesell-
schaft und Mentalität an
Elbe und Rhein. Hinzu
kam aus dominanter Wirt-
schaftswundergläubigkeit
der fast paranoide „Blick
nach vorn“ der Nach-
kriegsgesellschaft in der
Bundesrepublik sowie in
der DDR die SED-gesteu-
erte Geschichtsbetrach-
tung, nach der ein Königs-
berger, der es nach Leip-
zig oder Dresden geschafft
hatte, oder ein Schlesier
oder ein Sudetendeutscher
in der Lausitz ein „Um-
siedler“, ein geradezu frei-
willig von Ost nach West
transferierter Mensch war
und zu sein hatte – so
wurde von der SED-Ge-
schichte verbogen.

Das Stigma der 
Vertriebenenkultur
Die alten deutschen Kul-
turlandschaften im öst-
lichen Europa galten den
Menschen in den beiden
deutschen Teilstaaten da
wie dort nicht relevant,
oder sie wurden als „Ver-

triebenenkultur“ stigmati-
siert und in die Kreisliga
relevanten Kulturerbes
herabgestuft.

Wir müssen uns fragen,
wie weit wir die Diskus-
sion bei unseren Nach-
barn, so in Polen, wirklich
wahrnehmen. Dort voll-
zieht sich in der histori-
schen Wahrnehmung ein
tief greifender Wandel.
Und so bezeichnete zum
Beispiel der ehemalige
polnische Botschafter Ja-
nusz Reiter die deutschen
Vertriebenen als „wichti-
ges Potenzial für das
deutsch-polnische Ver-
hältnis“ und verwies da-
rauf, dass das größte Prob-
lem gegenwärtig das viel-
fach verbreitete kulturelle
Desinteresse sei.

Wenn wir uns als Deut-
sche definieren wollen,
werden wir uns verschie-
dener Deutungsmethoden
bedienen müssen.
Deutschland, das ist das
Wintermärchen Heinrich
Heines, aber auch in den
Jahren 1933 bis 1945 ein
Todesreich, denn „Der
Tod ist ein Meister aus
Deutschland“, wie Paul
Celan schrieb, jedoch auch
und vor allem das Sprach-
Land, das „Heimatland-
wort“, wie Rose Auslän-
der aus Cernowitz dich-
tete.

Das „gelehrte Deutsch-
land“, von dem Schiller
spricht, kann nicht iden-
tisch sein mit dem politi-
schen und ist mithin nicht
begrenzt auf das Vereini-

angemerkt

395_69_72_Buth_angem  26.09.2002  16:16 Uhr  Seite 71



gungsdeutschland des
Jahres 1990. Das geistige
Deutschland liegt unter
anderem in der Friedens-
kirche in Schweidnitz, die
mit polnischer Hilfe im
Dezember letzten Jahres
zum UNESCO-Weltkul-
turerbe erklärt worden ist;
es liegt bei Kant und Ha-
mann, in Archiven von
Cernowitz und Bukarest,
in den Kirchenburgen Sie-
benbürgens, aber auch in
den Versen von Paul Ce-
lan, Nikolaus Lenau sowie
in der Musik, die in man-
chen Konzentrationsla-
gern gespielt und kompo-
niert wurde.

Nationale 
Selbstfindung
Unverzichtbar auf dem
Wege zur Selbstfindung
als Nation, als demokrati-
sche Zivilgesellschaft ist
es, die Kohärenz unserer
deutschen und europä-
ischen Geschichte zu er-
kennen und verständlich
zu machen, die histori-

schen Wurzeln freizule-
gen und die Interkultura-
lität jedes Menschen in
Geschichte und Gegen-
wart zu erkunden und die
Interferenzen von Kultur-
räumen anschaulich zu
machen – und zwar uns
selbst und unseren Nach-
barn. Diese Suche nach ei-
gener Identität hat nichts
Abgrenzendes. Es geht
nicht darum, Standarten
des tatsächlichen oder an-
gemaßten Eigenen vor
sich herzutragen. Johann
Gottfried Herder aus dem
ostpreußischen Mohrun-
gen wusste, dass die Iden-
tität als Nation gefasst sein
muss von einem europä-
ischen, transnationalen
Humanismus. Das Auf-
gehen der Nation, der
Volkskultur in diesen
Humanismus – das war
seine eigentliche Bot-
schaft.

Deutsche Geschichte, ja
das Deutschland, auf das
wir uns beziehen sollten
und dürfen, ist das

Sprach-Land, ein Gefilde
des Geistes und der
Kunst, von dem so viel
Grandezza ausgeht, dass es
sich lohnt, sich damit nä-
her zu befassen.

„Ex oriente lux“: Dieser
Ausspruch bestimmt nicht
nur die Himmelsrichtung,
sondern auch die Erkennt-
nis, dass das christliche
Abendland ein Begriff ist,
der ein einigendes Band
um das legt, was Thomas
Mann nach dem Krieg das
„europäische Deutsch-
land“ genannt hat.

Auf dieses Deutschland
warten unsere Nachbarn,
besonders die Tschechen,
Polen, Russen, Rumänen
und Ungarn. Sie wollen
den Dialog über die Kul-
tur der Deutschen, die in
ihren Ländern gelebt ha-
ben und die sie nicht ver-
gessen wollen, denn Kul-
tur kann Ferment für Aus-
tausch und Bereicherung
sein. Mit der Sonde der
Wahrhaftigkeit ließe sich
das verwirklichen.

Seite 72 Die politische Meinung

angemerkt

Zurück zu den Urgründen 

„Es hat etwas Schamloses, wenn sich Deutsche, die Amerika Freiheit und Frieden ver-
danken, in der Welt beliebt machen wollen, indem sie sich auf dem Rücken der Ver-
einigten Staaten als die einzig wahren Friedensspezialisten zu profilieren versuchen.

Rot-Grün hat sich nicht gescheut, am Ende der Legislaturperiode teilweise zu den
eigenen Urgründen zurückzukehren. Die Lernprozesse waren weniger nachhaltig, als
es aussah. Das ist sehr schade. Hätte die Linke ihren weltblinden Friedensrigorismus
überwunden, hätte sie den Anteil des militärischen und gleichermaßen moralbegrün-
deten Realismus am Erfolg der Bundesrepublik Deutschland wirklich anerkannt: Es
wäre, anders als Schröders Spiel mit dem nationalen Sentiment, ein Beitrag zur natio-
nalen Selbstfindung gewesen.“

Thomas Schmid am 20. September 2002 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung

395_69_72_Buth_angem  26.09.2002  16:16 Uhr  Seite 72


	Inhalt PM: 


