Inhalt PM 395/02

Theologisch-ethische Leidenschaft
Aspekte der Toleranz fur die Wahrheit

Eberhard Schockenhoff

Aus historischer Sicht lasst sich nicht be-
streiten, dass im Namen der Wahrheit,
insbesondere im Namen der Wahrheit re-
ligioser Glaubensiiberzeugungen, oft-
mals Fanatismus, Intoleranz und die
grausame Verfolgung Andersdenkender
gerechtfertigt wurden. Mit dem Uber-
gang vom antiken Polytheismus zum jii-
dischen und christlichen Monotheismus
verband sich eine Tendenz zur religitsen
Unduldsamkeit, die seit der konstantini-
schen Wende zur riicksichtslosen Be-
kdmpfung von Ketzern, Haretikern und
Schismatikern fiihrte. Im Islam verbinden
sich von Anfang an die Idee der Welter-
oberung und eines heiligen Krieges gegen
die Ungldaubigen mit der Aufrichtung der
Scharia im Innern, die keinen Spielraum
fiir die Anerkennung der Gottesvereh-
rung anderer Religionen ldsst. Aber auch
in Europa konnte sich die Gewéhrung re-
ligioser und politischer Toleranz durch
aufgeklarte Herrscher zumeist nur gegen
den Widerstand beider christlicher Grofs-
kirchen durchsetzen.

Dabei darf jedoch nicht iibersehen
werden, dass auch von der Ausbildung
mystischer Spiritualititsformen auf dem
Boden des Christentums und durch die
rationale Selbstkritik der Religion ent-
scheidende Impulse fiir die Entwicklung
politischer und religioser Toleranzvor-
stellungen ausgingen; dhnliche Erschei-
nungsformen der Mystik, denen Gewalt-
samkeit gegeniiber Andersdenkenden
fremd ist, gibt es auch in der islamischen
Religiositdt. Es beruht daher auf einem
Fehlschluss, wenn Fanatismus und Into-

leranz als der Religion immanente Phéno-
mene betrachtet werden, die sich aus der
Idee einer Glaubensgemeinschaft und
des religiosen Zusammenschlusses unter
dem Anspruch der geoffenbarten Wahr-
heit notwendig ergeben. Vielmehr ent-
spricht aller Fanatismus einer Reaktion
der menschlichen Psyche auf elementare
Bedrohungs- und Unsicherheitserleb-
nisse, die sich auf bestimmten Entwick-
lungsstufen religioser Systeme mit diesen
verbindet und somit als eine historisch
kontingente Erscheinungsform der Reli-
gion angesehen werden kann.

Wahrheit und Gewaltfreiheit

Trotz einer bedriickenden historischen Bi-
lanz, die zu allen Epochen der europé-
ischen Geschichte vielfiltige Erschei-
nungsformen gesellschaftlicher, religic-
ser und politischer Unduldsamkeit ge-
geniiber Andersgldaubigen aufweist, be-
dingt das Festhalten an Wahrheitsan-
spriichen nicht zwangslaufig eine innere
Monopolisierung des Denkens und ge-
waltsame Intoleranz nach aufSen. In einer
systematisch-ethischen Perspektive ver-
hélt es sich umgekehrt so, dass der Ge-
danke der Wahrheit alle gewaltsamen
Durchsetzungsformen ausschlieffit und
von sich nach der Ergianzung durch poli-
tische, moralische und religitse Toleranz
ruft. Tatsdchlich besteht zwischen dem
Geltungsanspruch der Wahrheit und dem
Toleranzgebot eine so enge Relation, dass
keine der beiden Gréfien aufierhalb dieses
wechselseitigen Verweisungszusammen-
hanges angemessen bestimmbar ist.

Nr. 395 - Oktober 2002

Seite 21



Seite 22

Eberhard Schockenhoff

Es gehort zum Wesen der Wahrheit,
dass sie nur in freier Zustimmung ergrif-
fen werden kann; daher gibt es so viele
Wege zur Erkenntnis der Wahrheit, wie
es Menschen gibt. Zwar kann die Wahr-
heit ihrem formalen Begriff nach nur eine
sein; wer diesen Singular aus grundsatz-
licher Skepsis ablehnt und die eine Wahr-
heit durch eine offene Pluralitét beliebi-
ger Wahrheiten ersetzt, hat ihren An-
spruch bereits verfehlt.

Doch ebenso wie die eine, in sich iden-
tische Wesensnatur des Menschen real
nur in der jeweiligen Verwirklichungs-
form existiert, die sie im einzelnen Men-
schen annimmt, ist auch die eine Wahrheit
unter uns Menschen nur als jeweils per-
sonlich angeeignete und besessene Wahr-
heit gegeben. Die Achtung vor der Wahr-
heit, die nicht auferlegt, sondern aus
Uberzeugung und innerer Einsicht iiber-
nommen werden will, gebietet es, auch
die untereinander verschiedenen Er-
kenntniswege zu respektieren, auf denen
die Menschen zu ihr gelangen. Die Ver-
pflichtungskraft der Wahrheit und das
Toleranzgebot gegeniiber der Wahrheits-
suche der anderen bedingen einander,
denn Geltungsanspriiche kénnen, sofern
sie ein Uberzeugtwerden durch die
Wahrheit intendieren, nicht anders als im
intersubjektiven Ringen um diese einge-
16st werden.

Legitimitat der Andersheit

Ebenso wie die Idee der Wahrheit die To-
leranz gegentiber den vielféltigen Wegen
einschlief3t, auf denen sie sich im Denken
der Menschen erweisen kann, lasst sich
auch der Begriff der Toleranz nicht ohne
die Anerkennung der Wahrheit denken.
Schon politische Toleranz, die innerhalb
der Demokratie den Rang einer unver-
zichtbaren Tugend besitzt, erfordert
mehr als blofSle Duldung oder ein rein
pragmatisches Geltenlassen anderer Mei-
nungen. Gewiss impliziert politische To-
leranz als Lebensform demokratischer

Die politische Meinung

Gesellschaften zundchst die Akzeptanz
formaler Entscheidungsregeln im Ver-
héltnis zwischen Mehrheit und Minder-
heit; dazu zdhlen insbesondere die fiir das
Gelingen demokratischer Meinungsbil-
dungsprozesse unerlésslichen Vorausset-
zungen wie die 6ffentliche Kritikfdhigkeit
politischer Programme, die Korrektur-
offenheit nach dem Mehrheitsprinzip
getroffener Entscheidungen oder der Ver-
zicht auf die totale Unterwerfung der
Minderheit und die politische Durch-
setzung absoluter Wahrheitsanspriiche.
Ebenso ist hier die Forderung nach loya-
lem, gesetzeskonformem Verhalten der
Minderheit zu nennen, was durch die
zeitliche Begrenzung politischer Macht-
ausiibung erleichtert wird, die einen
kiinftigen Wechsel der Mehrheitsverhalt-
nisse prinzipiell denkbar macht.

Doch erfordert politische Toleranz, die
in der Einhaltung demokratischer Spiel-
regeln mehr als ein notgedrungen hinzu-
nehmendes Ubel sieht, auch die morali-
sche Anerkennung der anderen in ihrem
Anderssein. Zur Legitimitdt der Be-
sonderheit und Andersheit, ja oftmals der
unverstdndlichen Fremdheit der anderen
gehdrt ja nicht nur ihre abweichende po-
litische Meinung, sondern auch ihr Recht
auf die eigene kulturelle Identitdt und die
eigene religiose Wahrheitsiiberzeugung.
Solche Toleranz, die als , kleine Tugend”
(Iring Fetscher) der institutionellen Absi-
cherung in demokratischen Staatsformen
bedarf, nahrt sich weder aus der Gleich-
glltigkeit gegeniiber den anderen noch
aus der Relativierung der eigenen Uber-
zeugung; sie gewinnt ihre Kraft allein
durch die gelebte, alltdgliche Anerken-
nung der anderen in ihrem Anderssein.

Homogene Einheitskultur?

Wiéhrend in der europdischen Aufkla-
rung der Glaube an eine gemeinsame Ver-
nunftnatur des Menschen, im Vergleich
zu der seine kulturellen und religiosen
Besonderheiten letztlich belanglos sind,



Leidenschaft fir die Wahrheit

als geistige Grundlage der Toleranz ge-
geniiber unterschiedlichen weltanschau-
lichen und religitsen Uberzeugungen
galt, sind wir heute beziiglich des Gedan-
kens einer homogenen Einheitskultur
skeptischer geworden. Das Fundament
des aufkldrerischen Universalismus er-
wies sich gerade deshalb als briichig, weil
es der kulturellen Eigenart der Menschen
keinen positiven Wert beimessen konnte.
Tatsachlich erfordert Toleranz nicht nur,
dass wir die anderen in dem respektieren,
worin sie uns gleichen; wirkliche Aner-
kennung der anderen ist vielmehr erst
dort vollzogen, wo sie auch deren kultu-
relle Identitét als eigenstandigen Beitrag
zum Reichtum der Weltkultur ein-
schlief3t.

Solche die Besonderheit des anderen
bejahende Toleranz setzt jedoch voraus,
dass man sich der eigenen Identitét be-
wusst bleibt. Sie erfordert sozialpsycholo-
gisch vor allem Ich-Stérke und ein ausge-
prdgtes Selbstbewusstsein, das sich in
dem intellektuellen Mut zeigt, zu den ei-
genen Wabhrheitsiiberzeugungen zu ste-
hen. Toleranz kann daher niemals Ver-
zicht auf Auseinandersetzung und Wi-
derspruch bedeuten. Stets fiihrt sie viel-
mehr Zivilcourage und Freimut als jene
Schwestertugenden mit sich, welche die
Kraft zum furchtlosen Auftreten gegen-
iiberjedermannverleihen (vgl. 2. Tim4,2).

Achtung und Verantwortung

Toleranz erwichst aus der Verantwor-
tung fiir die Wahrheit und aus dem Be-
miihen, ihr Gehor zu verschaffen. Zwar
gibt es auch die falsch verstandene Tole-
ranz, die aus einer skeptischen Grundein-
stellung gegentiber der Wahrheit hervor-
geht, weil ihr alle Wahrheitsanspriiche
gleichgiiltig geworden sind. Wenn radi-
kale Islamisten und die Vertreter fernost-
licher Religionen unserer westlichen Zivi-
lisation mit grofler Skepsis begegnen,
dann rithrt diese mangelnde Attraktivitat
auch von unserem tief sitzenden Relati-

Blick auf den Tempelberg mit Felsendom
Foto: J6rg Schmitt, dpa

in Jerusalem.

vismus her, der die Anerkennung ethi-
scher Werte in das Belieben der Einzelnen
stellt. Sie empfinden den Anspruch des
Westens, im Namen eines ethischen Uni-
versalismus tberall auf der Welt Men-
schenwiirde und Menschenrechte ein-
zuklagen, angesichts unseres permissi-
ven Lebensstiles als politische Rhetorik,
die nur die eigenen Interessen ver-
schleiert.

Doch weder ein resignativer Toleranz-
begriff noch die skeptische Vergleich-
gliltigung von Glaube, Religion und Mo-
ral werden dem eigentlichen Anspruch
der Toleranz als einer kommunikativen
Grundeinstellung zum anderen gerecht,
die dessen Anderssein achtet, ohne die ei-

Die politische Meinung

Seite 23



Seite 24

Eberhard Schockenhoff

gene Wahrheitsiiberzeugung preiszuge-
ben. Wird dagegen der eigene Wahrheits-
anspruch schon vor der Begegnung mit
den anderen auf eine blof3 subjektiv gtil-
tige Einstellung zuriickgenommen, so
verfallt auch das Toleranzgebot zu einer
pragmatischen Maxime des reibungslo-
sen Zusammenlebens innerhalb der biir-
gerlichen Gesellschaft. Eine um den Preis
der weitgehenden Selbstrelativierung al-
ler Wahrheitsanspriiche erkaufte Bereit-
schaft zur Toleranz hdtte nur mehr den
Status einer empirischen Klugheitsregel,
aber nicht mehr den kategorischen Rang
einer ethischen Grundforderung, die ihre
Wourzel im biblischen Liebesgebot und in
der Anerkennung der Menschenwiirde
findet.

Vielfalt als Reichtum

Wer die Welt, wie es der biblische Glaube
lehrt, als die Schopfung Gottes betrachtet,
der erkennt, dass alle Menschen Kinder
des einen himmlischen Vaters sind, der in
jedem von ihnen seine gottliche Liebe und
Kraft wirken lasst. Kardinal Ratzinger hat
einmal das schone Wort gepragt: ,,Es gibt
so viele Wege zu Gott, wie es Menschen
gibt.” Da die Menschen ihren Weg zu
Gott nicht als isolierte Individuen, son-
dern als Angehorige ihrer jeweiligen Reli-
gionsgemeinschaften finden, stellt das
Faktum des religiosen Pluralismus daher
nicht nur eine Bedrohung fiir die Mensch-
heit dar. In der Vielfalt der Religionen
und ihrer unterschiedlichen Ausdrucks-
formen liegt auch ein Reichtum, den esim
Dialog der Kulturen zu entdecken gilt.
Wo sie vorhandene Konflikte verstar-
ken und der Gewalt eine hohere Legiti-
mation verleihen, stehen die Religionen
selbst einer Verstandigung zwischen den
Kulturen im Weg. Der interreligiose Dia-
log darf deshalb keineswegs von der na-
iven Vorstellung ausgehen, alle Religio-
nen seien gleichermafien Heilswege, die
ihre Glaubigen von selbst zu einem fried-
lichen Ausgleich mit den Angehdrigen

Die politische Meinung

anderer Kulturen fiihren. Ein in gegensei-
tiger Achtung unternommener Dialog
mit dem Islam darf auch das Faktum nicht
verdréngen, dass im Namen dieser Reli-
gion Gotteskrieger tiberall auf der Welt
den Frieden bedrohen. So berechtigt die
Forderung ist, zwischen glaubigen Musli-
men auf der einen Seite und fanatischen
Islamisten auf der anderen zu unterschei-
den, so irritierend bleibt es doch, dass
auch liberale und aufgeklarte Muslime,
die selbst die Gewalt verabscheuen, vor
einer eindeutigen Verurteilung des reli-
giosen Gotteskriegertums zuriickschre-
cken.

Uberzeugung und Einfuhlsamkeit

Der Dialog zwischen den Religionen
kann deren Frieden stiftende Kraft erst
sichtbar machen, wenn er auch vor den
innerreligiosen Ursachen von Hass und
Gewalt nicht die Augen verschliefst. Ein
friedliches Nebeneinander der Religio-
nen wird es daher nicht ohne gegenseitige
Kritik und Infragestellung geben kénnen,
die freilich von einem tieferen Verstehen-
wollen geprédgt sein miissen, damit sie
nicht in Selbstgerechtigkeit umschlagen.
Auch hier gilt: Je iberzeugter ich von mei-
nem eigenen Weg zu Gott bin, desto auf-
merksamer und einfiihlsamer kann ich
die Erscheinungsformen anderer Reli-
gionen wiirdigen. Die Fahigkeit, den
Reichtum des religiosen Lebens in ande-
ren Kulturen zu wiirdigen, gebietet frei-
lich keine unterschiedslose Anerkennung
aller Religionen. Fiir das Christentum
bleibt vielmehr die besondere Nahe zum
Judentum als der gemeinsamen Wurzel
des Heils konstitutiv; der jiidische Glaube
gehort aus christlicher Sicht zum Beginn
der besonderen Heilsgeschichte Gottes
mit seinem erwéahlten Volk, wihrend sich
im islamischen Monotheismus und in den
fernostlichen Weltreligionen der Reich-
tum Gottes in den Werken seiner Schop-
fung offenbart. Die theologische Unter-
scheidung von besonderer Heilsge-



Leidenschaft fir die Wahrheit

schichte und allgemeiner Schopfungsof-
fenbarung erkldrt aus christlicher Sicht
auch das ansonsten unverstandliche Fak-
tum, dass mit dem Auftreten des Islam
die Entwicklung der Religionsgeschichte
auch post christum natum (nach der Geburt
Christi) weitergeht.

Kleinster gemeinsamer Nenner?

Der Dialog zwischen den Kulturen und
die Begegnung der Religionen unterein-
ander finden in dem gemeinsamen Be-
kenntnis zu Gott als dem Schopfer der
Welt und in der Grundforderung der
Achtung vor der Gotteskindschaft aller
Menschen ein wichtiges Fundament.
Auch wenn sie dem gottlichen Ursprung
der Welt in ihren Glaubensquellen auf je-
weils eigene Weise begegnen, stehen Ju-
dentum, Christentum und Islam in Kult
und Gebet, Lobpreis und Dank, wodurch
sie auf das Werk des Schopfers antwor-
ten, doch auch auf einem gemeinsamen
Boden.

Die Basis aufgeklérter Toleranz, die im
anderen die gemeinsame Vernunftnatur
respektiert, muss daher ergédnzt werden
durch die Anerkennung der nicht aus-
tauschbaren und nicht auf ein gemeinsa-
mes Weltethos reduzierbaren Vielfalt
und Besonderheit der Religionen. Im Dia-
log der Weltreligionen untereinander
widerspricht es dem Gedanken religios
begriindeter Toleranz, wenn die Vielfalt
an Glaubensaussagen, Sinnangeboten
und hochethischen Weisungen auf den
kleinsten gemeinsamen Nenner des fak-
tisch unter den Weltreligionen bestehen-
den Konsenses zuriickgenommen wird.

Es stellt eine empfindliche Schwéche
der so genannten pluralistischen Reli-
gionstheologien dar, dass sie durch eine
solche Vorgehensweise mit dem Wahr-
heitsanspruch des eigenen Glaubens im-
plizit auch das Toleranzpostulat in seiner
Bedeutung verfehlen. Das jeweils Eigene
und Spezifische wird tendenziell zum
Unwahren, wenn der Respekt voreinan-

der primar durch die als Wahrheitskrite-
rium fungierenden Gemeinsamkeiten be-
griindet ist, wahrend die verbleibende
Andersheit des anderen und seine irredu-
zible Eigenart eher als stérend empfun-
den werden. Wirkliche Toleranz verlangt
ja gerade, dass die anderen nicht nur in
dem ernst genommen werden, worin wir
ohnehin mit ihnen tbereinstimmen. Sie
ist vielmehr durch die von keinem Kon-
sens mehr einholbare Andersheit der Dia-
logpartner motiviert und erfordert daher
immer beides: das Festhalten am eigenen
Wahrheitsanspruch und den Respekt vor
der Wahrheitssuche des anderen.

Differenzierung
in der katholischen Kirche

Die Einsicht in diesen Doppelcharakter
der Toleranz erlaubte es dem Lehramt der
katholischen Kirche auf dem Zweiten Va-
tikanischen Konzil, seinen jahrhunderte-
langen Widerstand gegen die Anerken-
nung der Meinungs-, Gewissens- und Re-
ligionsfreiheit aufzugeben. Die katholi-
sche Kirche, die seit der Gegenreforma-
tion religiose Toleranzauffassungen ent-
schieden bekdampfte und 1648 den West-
falischen Frieden wegen seiner Religions-
artikel flir ungiiltig erklarte, lehnte die
grundlegenden Freiheitsrechte der mo-
dernen Welt bis ins neunzehnte Jahrhun-
dert hinein ab.

Eine erste Differenzierung ergab sich
bei Leo XIII., der zwar noch prinzipiell an
der Ablehnung der Toleranz festhielt, aus
politischen Erwédgungen jedoch dem
Staat die Duldung mehrerer Kulte zuge-
stand. Indem er die recht verstandene
Freiheit der menschlichen Person als das
hochste unter allen natiirlichen Giitern
bezeichnete, machte er zugleich deutlich,
dass die lehramtliche Zuriickweisung
durch seine Vorganger nicht der Forde-
rung nach Gewissensfreiheit und Tole-
ranz an sich, sondern einem liberalisti-
schen Zerrbild galt; nach diesem Zerrbild
versteht sich die menschliche Subjekti-

Die politische Meinung

Seite 25



Seite 26

Eberhard Schockenhoff

vitdt als Ursprung der sittlichen Wahr-
heit, und es entwirft eine von der Bin-
dung an das moralische Gesetz unabhén-
gige Moralauffassung.

Bei Leo XIII. begegnet erstmals auch
die Unterscheidung von These und Hy-
pothese, wonach der Irrtum prinzipiell
kein gleichrangiges Recht neben der
Wahrheit beanspruchen kann, jedoch
seine Duldung unter bestimmten ge-
schichtlichen Voraussetzungen um eines
hoheren Gutes (Gemeinwohl, staatlicher
Rechtsfriede) willen gestattet ist. Uber
diese bedingte Anerkennung der Tole-
ranzforderung kam die kirchliche Lehr-
entwicklung bis in die Sozialverkiindi-
gung unter Pius XII. nicht hinaus, der
noch 1953 betonte: ,Was nicht der Wahr-
heit und dem Sittengesetz entspricht, hat
objektiv kein Recht auf Dasein, Propa-
ganda und Betédtigung.”

Sein Nachfolger, Johannes XXIIL, be-
reitete eine positivere Bewertung vor al-
lem der Religionsfreiheit vor; er iiber-
wand in seiner Enzyklika Pacem in terris
(1963) erstmals die abstrakte Vergleichs-
ebene, auf der sich dem Irrtum kein Recht
neben der Wahrheit einrdumen ldsst:
,Man muf$ [...] immer unterscheiden
zwischen dem Irrtum und dem Irrenden,
auch wenn es sich um Menschen handelt,
die im Irrtum oder in ungeniigender
Kenntnis tiber Dinge befangen sind, die
mit religios-sittlichen Werten zusammen-
héngen.”

Der Durchbruch

Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil
gelang der Durchbruch zur prinzipiellen
Anerkennung der Gewissens-, Mei-
nungs- und Religionsfreiheit als eines
dreifachen, in der Wiirde der mensch-
lichen Person verankerten Grundrechtes,
das jeder staatlichen Ordnung vorgege-
ben ist. Mit der theologischen Rezeption
des Prinzips der Gewissens- und Reli-
gionsfreiheit vollzog die Kirche zugleich
den entscheidenden Schritt zur Anerken-

Die politische Meinung

nung der modernen Welt und ihrer auf
den Toleranzgedanken gegriindeten frei-
heitlichen Lebenskultur.

Nicht die Wahrheit als solche, son-
dern die menschliche Person in ihrer Su-
che nach Wabhrheit gilt nun als Trégerin
moralischer Rechte. Dementsprechend
schiitzt das Toleranzgebot nicht den Irr-
tum, sondern den menschlichen Weg der
Wahrheitserkenntnis. Dieser ist durch
eine Pluralitit von Anschauungen und
die nur schrittweise Anndherung an die
Wahrheit bestimmt, wobei aufgrund der
natiirlichen Erkenntnisschwiche des
Menschen immer auch die Moglichkeit
des Irrtums gegeben bleibt. Die religiose
Wabhrheit der Offenbarung und die sittli-
che Wahrheit des moralischen Gesetzes
werden vom Menschen ndmlich nicht
anders als durch die Vermittlung seines
Gewissens erkannt und miissen daher in
einer der Wiirde der menschlichen Per-
son entsprechenden Weise gesucht wer-
den.

In seiner Botschaft zum Weltfriedens-
tag 2002 hat Papst Johannes Paul II. aus
diesen eindeutigen Konzilsaussagen die
Konsequenz abgeleitet, dass jede Art von
Fundamentalismus, die den anderen den
eigenen Weg zur Wahrheit aufzwingen
mochte, mit dem Wesen der Religion un-
vereinbar ist. Da auch die geoffenbarte
Wahrheit der Religion nur in freiem Glau-
bensgehorsam ergriffen werden kann,
schlieffen sich Religion und Fanatismus
aus. Die Hoffnung auf die Zukunft des
Dialoges zwischen den Religionen und
Kulturen richtet sich darauf, dass sich der
Prozess der Selbstaufklarung, der das
westliche Christentum zur Anerkennung
der Religionsfreiheit fiihrt, auch in den
iibrigen Weltreligionen vollendet und
dass die westliche Zivilisation ihrerseits
ihre Selbstgefahrdung durch den ethi-
schen Relativismus tiberwindet, die ihr
Eintreten fiir universale Werte und Men-
schenrechte aus der Sicht anderer Kultu-
ren unglaubwiirdig macht.



	Inhalt PM: 


