Inhalt PM 395/02

Grundzige  ZUm Ursprung der Toleranz

der philosophischen

Begriffsgeschichte ~ Otfried Hoffe

Wer iiber Toleranz spricht, muss zu-
néchst von Pluralismus reden. Denn wo
der Pluralismus fehlt, ist die Toleranz
gegenstandslos. Gehoren alle Menschen
derselben Religion und Konfession an, so
braucht es keine religiose, pflegen alle
denselben Lebensstil, so braucht es keine
soziale Toleranz. Umgekehrt ist der Plu-
ralismus die Herausforderung, deren
sachgerechte Antwort in der Toleranz be-
steht.

Diagnose Pluralismus

Uber einen Mangel an Pluralismus
braucht man im Zeitalter der Globalisie-
rung aber nicht zu klagen. Weil die Glo-
balisierung weit mehr als nur ein wirt-
schaftlicher Vorgang ist, weil sich mehr
und mehr eine weltweite vieldimensio-
nale Kooperationsgemeinschaft, dariiber
hinaus Schicksalsgemeinschaft entwi-
ckelt, wird eine Aufgabe noch dring-
licher, die unsere pluralistischen Gesell-
schaften schon lange kennen: das Zu-
sammenleben von Menschen, die sich
durch eine Vielfalt von Vielféltigkeiten
auszeichnen, durch einen pluralen Plura-
lismus. Bislang gab es schon eine Vielfalt
von Bekenntnissen und Religionen, von
Werten, gesellschaftlichen Gruppen samt
ihren Lebensstilen und politikbestim-
menden Kréften.

Neuerdings kommen elementare Un-
terschiede in der Rechtsauffassung und
in der Gesellschaftsordnung hinzu. Viele
Muslime beispielsweise haben Schwie-
rigkeiten, die Gleichberechtigung der
Frau oder das Recht, aus einer Religions-

gemeinschaft auszutreten, anzuerkennen
und Religion, Gesellschaft und Staat zu
trennen. Somit gibt es mindestens fiinf
Dimensionen von Pluralismus: einen
religiovsen und einen Wertpluralismus,
einen sozialen, einen politischen und
einen Rechtspluralismus. Ihnen entspre-
chen ebenso viele Dimensionen von To-
leranz.

Die mehrdimensionale Vielfalt hat his-
torische Ursachen; und wie meist in der
Geschichte gibt es von ihnen einen bun-
tenStraufs. Derim Westen vorherrschende
Pluralismus hat viele Eltern: Auf die kon-
fessionelle Spaltung folgen das Interesse
anfreiem Handel und Gewerbe, spdter die
Freiheits- und Gleichheitsideen der euro-
péischen Aufklarung, wieder spiter die
biirgerliche und die industrielle Revolu-
tion. In Deutschland kommen Flucht und
Vertreibung hinzu und weltweit die gro-
3en Wanderbewegungen.

Diese und weitere Faktoren losen die
relativ homogenen alteuropéischen Ge-
sellschaften, auch die Verbindung von
Kirche und Staat auf und bringen eine of-
fene Gesellschaft von immer zahlreiche-
ren Gruppen mit eigenen Interessen,
Uberzeugungen und Verhaltensweisen
hervor. Und die Politik wird nicht etwa
aus einem klar erkennbaren, allem Streit
enthobenen Gemeinwohl abgeleitet. Viel-
mehr geht sie aus dem Streit konkurrie-
render Interessengruppen hervor, die
sich —hoffentlich — gegenseitig kontrollie-
ren und in immer neuen Koalitionen zu
einem mehrheitsfahigen Kompromiss
,zusammenraufen”.

Nr. 395 - Oktober 2002

Seite 5



Seite 6

Otfried Hoffe

Der blofle Pluralismus reicht freilich
als Anwendungsbedingung fiir Toleranz
nicht aus. Ist die Gegenseite, empirisch
gesehen, schwach, kann man sie namlich
unterdriicken, bei mangelnden Skrupeln
sogar ausrotten. Und sollte der Plura-
lismus, normativ betrachtet, ungerecht-
fertigt sein, miisste man ihn eher be-
kampfen als dulden. Die positive Bewer-
tung fallt aber nicht schwer.

Normative Bewertung

Eine erste Rechtfertigung ist pragmati-
scher Natur: Die Vielfalt von Uberzeu-
gungen und Lebensstilen erhoht die
Chancen zu einem Zusammenleben mit
weniger Frustrationen und Reibungen.
Die weiter gehende Rechtfertigung be-
ginnt mit einer anthropologischen Ein-
sicht. Wegen seiner Instinktarmut und
mangelnden Organspezialisierung ist der
Mensch nicht auf bestimmte Handlungs-
weisen festgelegt. Stattdessen hat er
selbst gewisse Wertiiberzeugungen und
Handlungsmuster zu entwickeln und so-
wohl Ziele als auch Wege selbst zu be-
stimmen. Dabei sind schon deshalb
Unterschiede zu erwarten, weil die
Selbstbestimmung unter verschiedenarti-
gen Bedingungen stattfindet, auch bei
unterschiedlichen Sorgen und Hoffnun-
gen. Darin liegt nun eine perspektivische
Begrenzung, derentwegen keiner fiir sich
allein die uneingeschrénkte , Wahrheit”
iiber das richtige Leben beanspruchen
kann. Der Pluralismus von Interessen,
Wertvorstellungen und Lebenspldnen
bringt einen Reichtum von Méglichkeiten
menschlicher Selbstverwirklichung zum
Ausdruck, der einer uniformen Gesell-
schaft verwehrt ist. Der Pluralismus
braucht zwar nicht in einen Relativismus
iiberzugehen und jeder Lebensform die
gleichen Chancen zu einer humanen
Selbstverwirklichung zuzusprechen, un-
ter Anerkennung der Menschen als
selbstverantwortlicher Personen und
miindiger Biirger erhidlt aber niemand

Die politische Meinung

das Recht, die Menschen in bestimmte
Formen zu zwingen.

Der Pluralismus rdaumt den unter-
schiedlichsten Menschen die Freiheit auf
ihre eigene Lebensform ein, gewdhrt
diese Freiheit allen und verbindet sie auf
diese Weise mit Gerechtigkeit. Selbst kein
Wert an sich, kein Selbstzweck, rechtfer-
tigt sich der Pluralismus aus einem
grundlegenden  Gerechtigkeitsprinzip:
dem gleichen Recht auf Freiheit.

In der Gleichheit dieses Rechtes klingt
aber eine Grenze an, die zu verallgemei-
nern ist: Schon durch die arbeitsteilige
Struktur der Gesellschaft sind die ver-
schiedenen Gruppen aufeinander bezo-
gen. Und die Arbeitsteilung stellt nur ei-
nen von vielen Gesichtspunkten dar. Ge-
wohnt, im Raum der eigenen Gruppe An-
erkennung zu finden, stehen die Interes-
sen und Uberzeugungen nach auflen in
Konkurrenz und Konflikt mit denen an-
derer. Da die Losung der Konflikte nicht
instinktméaflig abgesichert ist, droht die
Gefahr einer kollektiven Selbstzersto-
rung. Um diese Gefahr zu bannen und um
zugleich einem kruden Sozialdarwi-
nismus zu entgehen, der die Schwachen
noch schwacher, die Vitalen und Gerisse-
nen aber noch starker macht, braucht es
Gebote und Verbote, nach denen die Kon-
flikte gerecht behandelt werden. Daher ist
kein absoluter Pluralismus sinnvoll; le-
bensfdhig und wiinschenswert ist allein
ein relativer Pluralismus, der sich inner-
halb grundlegender Gemeinsamkeiten
entfaltet.

Auch wenn die Moderne gegentiber ei-
nem zeitlos giiltigen Kodex von Werten
skeptisch ist, auch wenn sie keiner per-
sonlichen, politischen, religiosen oder in-
tellektuellen Instanz Unfehlbarkeit zuer-
kennt, brauchen ihre Gesellschaften Ver-
bindlichkeiten, die dem Widerstreit parti-
kularer Bekenntnisse und Daseinsent-
wiirfe enthoben sind. In ihrem Rahmen
kommt den Menschenrechten eine beson-
dere Bedeutung zu. Denn es sind Rechte,



Zum Ursprung der Toleranz

die unabhéngig von personlichen und ge-
sellschaftlichen Verhiltnissen, von politi-
schen Konstellationen und geschichtlich-
kulturellen Bedingungen giiltig sind. In
ihren drei Dimensionen — als personliche
Freiheitsrechte, als politische Mitwir-
kungsrechte und als Sozial- und Kultur-
rechte — sind sie sowohl Bedingungen als
auch Ausdruck gegenseitiger Anerken-
nung. Als Anspriiche, die jedem Men-
schen als solchem zukommen, gehoren
sie zu dem, was einem legitimen Plura-
lismus entzogen ist und auch die pluralis-
tische Demokratie ihren Biirgern schul-
det. Durch die Menschenrechte werden
auch jene Minderheiten geschiitzt, die im
pluralistischen Konkurrenzkampf gern
zu kurz kommen.

Die Toleranzidee

Sobald ein Gemeinwesen allen das glei-
che Recht auf Freiheit verbiirgt, sobald es
die nach Interessen, Uberzeugungen und
Lebensformen unterschiedlichen Grup-
pen als gleichberechtigt anerkennt, ver-
wirklicht es Toleranz. So ist die normative
Idee des Pluralismus von vornherein auf
Toleranz ausgerichtet. Und beide, die To-
leranz ebenso wie der Pluralismus, recht-
fertigen sich von der Idee der Gerechtig-
keit und dem neuzeitlichen Prinzip der
Freiheit.

Deren iiberzeugendste, auch wir-
kungsmachtigste Rechtfertigung ver-
dankt das Abendland — man darf extra-
polieren: verdankt die Menschheit — Im-
manuel Kant. Ohne in eine Toleranzde-
batte unmittelbar einzugreifen, stellt er
das entscheidende moralische Prinzip
auf: die Autonomie, die Selbstgesetzge-
bung des moralischen Willens und damit
verbunden die Achtung vor der Autono-
mie jedes Menschen.

Geistesgeschichtlich entziindet sich
die Toleranzidee am religiosen Plura-
lismus.Im Prinzip haben wir heute mit ihr
keine Schwierigkeiten mehr, mitjener To-
leranz, die den einen in die katholische,

den anderen in eine evangelische Kirche,
den Dritten in die Synagoge und den
Vierten in die Moschee gehen lésst, die
meisten aber auf den Sportplatz oder vor
den Fernseher.

Den Rahmen geben Demokratie und
Menschenrechte vor, und die Haltung,
die den Rahmen mit Leben erfiillt, ist eine
Toleranz der schlichten Form, das Gelten-
und Gewidhrenlassen fremder Eigenart:
die passive Toleranz.

Aktive Anerkennung

Da ohne die gegenseitige Duldung des
Verschiedenartigen die pluralistische De-
mokratie weder entstehen noch fortbeste-
hen kann, ist diese Toleranz ein Grund-
prinzip der modernen Staaten. Die ,,poli-
tische Toleranz” geniigt freilich nicht.
Denn es finden sich immer Unterschiede
in den Bediirfnissen, Talenten und Inte-
ressen, im Geschmack und der geschicht-
lich-gesellschaftlichen Herkunft, dariiber
hinaus in der Interpretation der person-
lichen oder gesellschaftlichen Situation,
in der man lebt.

Auch gegen Irrtiimer, Vorurteile und
Fehler ist keiner gefeit. Deshalb ist die
passive Toleranz eine Haltung des zivili-
sierten Umganges der Menschen mitei-
nander; fiir sie spricht schon ein aufge-
klartes Selbstinteresse.

Die Kern- und Tiefendimension der
Toleranz ist damit aber noch nicht er-
reicht. Thre starkere, die aktive und krea-
tive Form besteht in der freien Anerken-
nung des anderen und Andersartigen.
Letztlich griindet sie in der Wiirde und
Freiheit jeder menschlichen Person.

Fiir aktive Toleranz spricht auch das
theoretische Interesse an Wahrheit: Da
die menschliche Erkenntnis begrenzt ist,
bietet die freie Auseinandersetzung
unterschiedlicher Meinungen die bessere
Chance zur Wahrheit als das ,intole-
rante”, das dogmatische und gegen Kritik
verschlossene Beharren auf der einmal
gebildeten Uberzeugung.

Die politische Meinung

Seite 7



Seite 8

Otfried Hoffe

Weil die religiose Toleranz eine beson-
dere Rolle spielt, werfen wir auf deren
Geschichte, insbesondere auf die Begriffs-
geschichte, einen nédheren Blick. In sei-
nem Verlauf macht der Ausdruck Tole-
ranz drei grofle Wandlungen durch. Zu-
néchst bezeichnet Toleranz einen Aspekt
von Tapferkeit, spdter bedeutet sie Dul-
den und Ertragen, noch einmal spéter Er-
laubnis, Konzession, schliefilich Aner-
kennen des anderen als anderen.

Beispiel Religionsfreiheit

Polytheistische Religionen tun sich mit
der Duldung religidser Uberzeugungen
leicht. Der griechische Gotterhimmel in-
tegriert &ltere einheimische Gottheiten;
und romische Gottheiten verschmelzen
mit griechischen, Jupiter beispielsweise
mit Zeus, Minerva mit Athena. Auch er-
laubt das vorchristliche Rom den besieg-
ten Volkern, ihre eigenen Kulte auszu-
iiben und sogar zu verbreiten. Nicht aus
religiosen Griinden (im engen Sinne)
werden die Christen von der Toleranz-
regel ausgeschlossen: Von ihrer Weige-
rung, den {iiberlieferten Gottheiten zu
opfern, befiirchtet man eine Bestrafung
des Gemeinwesens. Und lange vorher, im
Reich Alexanders, lebte ein bunter Strauf3
von Religionen im Wesentlichen friedlich
nebeneinander. Diese natiirliche oder
auch naive Toleranz diirfte zwei Griinde
haben: Polytheistische Religionen erhe-
ben einen geringeren Wahrheitsan-
spruch. Auch ist ihnen ein religitser Plu-
ralismus vertraut.

Solange die Christen verfolgt werden,
verlangen sie unter Berufung auf die je-
dem Menschen zukommenden Rechte
Glaubensfreiheit. Insbesondere die Kir-
chenviter Tertullian und Laktanz fordern
Toleranz. Nachdem das Christentum zur
Staatsreligion avanciert, ,vergisst” es
aber diese Forderung und ihre neutesta-
mentlichen Grundlagen: das Prinzip der
Gegenseitigkeit (Matth. 7,12; auch Tob.
4,16), das Liebesgebot, die Bergpredigt,

Die politische Meinung

das Gleichnis vom Unkraut unter dem
Weizen (Matth. 13, 24-30, 36-43), tiber-
haupt Jesu Verhalten, zur Nachfolge ein-
zuladen, aber nicht zu zwingen, ferner
seine grofimiitige Haltung gegeniiber
Stindern, schlieSlich Paulus’ Mahnung zu
gegenseitigem Ertragen (Kol. 3,12 f; 1.
Kor. 4,12; 2. Kor. 11,1; Gal. 5,1.13).

Viele halten die Toleranz fiir eine Er-
findung der Neuzeit, insbesondere der
Aufklarung. Und der Philosoph Richard
Rorty ist stolz darauf, dass einer der
Griindungsviter seiner politischen Kul-
tur, Thomas Jefferson, den Streit um Drei-
faltigkeit und Transsubstantiation fiir po-
litisch unerheblich erklért. Die politische
Neutralisierung religioser Kontroversen
ist aber keine Erfindung der Vereinigten
Staaten. Wir lesen ihr Prinzip schon fast
eindreiviertel Jahrtausende friher, im
Neuen Testament: , Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers, und Gott, was Gottes ist”
(Matth. 22,21). Und die ersten grofsen To-
leranzgesetze stammen vom Beginn des
vierten Jahrhunderts: Im Jahr 311 erlasst
der romische Kaiser Galerius ein Tole-
ranzedikt mit ,heidnischer”, polytheisti-
scher Begriindung: Der Christengott wird
neben anderen Kulten anerkannt. Und
zwei Jahre spéter verstindigen sich
wegen der erneut auflebenden Christen-
verfolgung die zwei Kaiser-Pratendenten
Licinius und der frisch zum Christentum
iibergetretene Konstantin auf das Tole-
ranzedikt von Mailand (313). Dieses greift
neuzeitlichen Toleranzedikten vor. Und
weil das vierte Jahrhundert dem sieb-
zehnten und achtzehnten Jahrhundert
vorangeht, wird schon hier das Entschei-
dende rechtsverbindlich. Jedem steht es
frei zu glauben, was er will; Staat und
Religion werden klar unterschieden; und
fiir Religionsdelikte sind keine irdischen
oder leiblichen Strafen erlaubt.

Das rasche Aufkommen von Schismen
und Héresien jagt aber den Fiihrern der
Christen, den Bischofen, einen derartigen
Schrecken ein, dass sie schon in der pa-



Zum Ursprung der Toleranz

tristischen Zeit anfangen, in die Verhalt-
nisse des Alten Bundes zuriickzufallen
und die Religion eng an die politischen
Verhiltnisse zu binden, dariiber hinaus
den Ubertritt zu einem fremden Kult mit
den gleichen Strafen wie Kapitalverbre-
chen und wie elementare Vergehen gegen
die biirgerliche Ordnung zu ahnden.

Wandel durch Augustinus
und Thomas

Als einen ersten Denker der Toleranz
kann man den Philosophen, Theologen
und Kirchenlehrer Augustinus hervorhe-
ben. Urspriinglich bedeutet der lateini-
sche Ausdruck ,tolerare” zwar ,ertra-
gen”, aber ,etwas ertragen”, , tolerantia”,
bedeutet so viel wie passive Tapferkeit,
ndmlichjene Leidensfahigkeit, die sichim
geduldigen Ertragen von Ubeln wie
Schmerzen, Folter oder Schicksalsschla-
gen zeigt (so zum Beispiel bei Seneca). Bei
Augustinus findet nun ein erster grofier
Bedeutungswandel statt. , Tolerantia” be-
deutet nicht mehr das Ertragen von et-
was, sondern von jemandem; es bezeich-
net nicht mehr die eigene Leidensfahig-
keit, sondern die Duldung anderer.

In den Toleranzedikten ist diese Dul-
dung ein Prinzip 6ffentlichen Rechts. Bei
Augustinus wird sie zu einem sozialethi-
schen, allerdings nur instrumentalen,
nicht moralischen Imperativ: Um den Zu-
sammenbhalt der Kirche zu sichern, rit er,
Toleranz zu iiben gegen siindige Mit-
christen, gegen Juden und gegen Prosti-
tuierte; denn das sei gegeniiber der Nicht-
toleranz das kleinere Ubel (Epistola ad ca-
tholicos de secta donatistarum, 9 und 44,11).
Im Streit mit den Anhdngern von Bischof
Donatus dem Grofien von Karthago wird
er entweder angstlich (hinsichtlich der
Zukunft der Kirche) oder aber machtbe-
wusst. Jedenfalls rechtfertigt er Gewalt
und Zwangsbekehrung (Epistola ad Vin-
centium V 16). Die Forderung eines Salvi-
anus von Marseille, auch gegen die Bar-
baren Toleranz zu iiben, weil sie ,guten

Glaubens” seien, ist in der Zeit nach Au-
gustinus eine Ausnahme.

850 Jahre spdter pragte der zweite
grofle Kirchenlehrer Thomas von Aquin
die fiir Jahrhunderte mafigebende Unter-
scheidung des Verhaltens gegen Heiden,
Juden und Haretiker. Sowohl fiir die Hei-
den als auch die Juden fordert er, deren ri-
tuelle Praktiken zu dulden (Summa theo-
logica Ila-1lae, quaestio 10, Artikel 11). Ge-
gen beide verbietet er die Zwangstaufe,
da sie dem Naturrecht widerspreche
(ebenda, Artikel 12). In der Tat geniefien
Juden und Heiden eine relative Toleranz,
auch wenn es mancherorts zu Judenver-
folgungen und gewaltsamen Heidenbe-
kehrungen kommt. Da die Ubernahme
des Glaubens als eine Sache des freien
Gewissens gilt, bleibt die gewaltsame Be-
kehrung von Heiden eine Ausnahme. Das
kirchenrechtlich bedeutende Decretum
Gratiani von 1150 verbietet sogar die er-
zwungene Taufe. Im christlichen Spanien
und den levantinischen Fiirstentiimern
werden auch die Muslime toleriert. Fiir
Héretiker dagegen fordert Thomas in
Ubereinstimmung mit der Rechtspre-
chung von Kaiser Friedrich II. den Kir-
chenausschluss und die Todesstrafe
(ebenda, Artikel 8). Denn: , Accipere fi-
dem est voluntatis, sed tenere fidem iam
acceptam est necessitatis.” (Die Annahme
des Glaubens ist freiwillig, den angenom-
menen Glauben beizubehalten notwen-
dig.) Aus diesem Grundsatz entsteht
schon im zwdlften Jahrhundert gegen
Haéretiker die Inquisition. Wie im Islam
der Apostat, so giltin der Christenheit der
Haretiker, des Hochmuts und der ver-
stockten Hartnéckigkeit angeklagt, recht-
lich gleichsam als vogelfrei. Im elften und
zwolften Jahrhundert breitet sich die To-
desstrafe gegen ihn aus und erhalt sich bis
weit tiber die Reformation hinaus. Denn
die Grundlage der mittelalterlichen Into-
leranz, die allzu enge Verquickung von
Sacerdotium und Imperium, von geist-
lichen und weltlichen Dingen, bleibt in

Die politische Meinung

Seite 9



Seite 10

Otfried Hoffe

den protestantischen Landen erhalten.
Nur wirkt sie sich hier eher zum Vorteil
des Staates als der Kirche aus.

Von Kues und Morus

Dass entgegen dem weit verbreiteten
Vorurteil die Toleranzforderung keines-
wegs erst im Zeitalter der Aufklarung er-
hoben wird, zeigen zwei der groflen Hu-
manisten, Nikolaus von Kues und Tho-
mas Morus. Zwei Jahrhunderte nach Tho-
mas wirbt der Philosoph, Theologe und
Kirchenpolitiker Nikolaus fiir eine ,reli-
gio una in rituum varietate”: fiir die nur
im Kerndogma eine, in den Ausdrucks-
formen dagegen pluralistische Religion
(De pace fidei, 1453 1 6): Es moge gentigen,
den Frieden im Glauben und im Gesetz
der Liebe dadurch zu festigen, dass man
den [unterschiedlichen] Ritus tiberall dul-
det (tolerando) (ebenda, XVI 60). Sein
Leitbegriff, die Eintracht (concordia), at-
met noch mittelalterlichen Geist.

Von ihm 16st sich zwei Generationen
spdter, am Vorabend der Reformation,
der Erfinder einer neuen Gattung politi-
schen Denkens, der religiose Martyrer
und Heilige Thomas Morus. Auf seiner
Insel Utopia (wortlich ,Nirgendwo®)
sind verschiedene religiose Anschauun-
gen, selbst Naturreligionen erlaubt; man
darf zwar zu seiner Religion bekehren,
aber nur sofern es ruhig und bescheiden
mit Vernunftgriinden erfolgt und ohne
fremde Meinungen gehassig zu zerpflii-
cken oder gar Gewalt anzuwenden. Fiir
die Religionsfreiheit pladiert Morus mit
zwei Argumenten: Zum einen wisse man
nicht, ,,ob Gott nicht vielleicht eine man-
nigfache und vielféltige Verehrung wiin-
sche und daher dem einen diese, dem an-
deren jene Eingebung wiinsche”. Zum
anderen wiirde, selbst wenn es eine
wabhre Religion gibe, diese im Kampf mit
Waffen nicht notwendigerweise siegen;
eher werde ,, die Gewalt der Wahrheit sich
schliefSlich einmal von selbst durchset-
zen” (Utopia, 1516, Abschnitt iiber die Re-

Die politische Meinung

ligion der Utopier). Dass im Zeitalter der
Reformation die Idee der (religiosen) To-
leranz neu begriindet werden muss, zeigt
sich bei den beiden grofien Reformatoren.

Luther und Calvin

Martin Luther, der die lateinische , tole-
rantia” als ,tolleranz” eindeutscht, bricht
mit den schon etablierten Toleranzforde-
rungen und verlangt, sowohl Juden als
auch die (Wieder-)Tédufer zu verfolgen; er
schlieft sogar die Todesstrafe nicht aus;
Toleranz gegen Katholiken fiihre zur
,hertigkeit”; die Institutionalisierung des
Konfessionspluralismus sei dagegen
,geistliche Tyranney” (Brief an die Fiirs-
ten Joh. und Georg v. Anhalt vom 12. 6.
1541). Auch Johann Calvin bricht aus der
von Humanisten propagierten Toleranz
aus: In der Defensio orthodoxae fidei (1554)
verteidigt er entschieden die Verbren-
nung des spanischen Antitrinitarius Mi-
guel Serveto.

Um der Toleranz erneut zum Sieg zu
verhelfen, miissen zuvor einige grundle-
gende Einsichten (wieder-)erlangt wer-
den. Dazu gehort der pragmatische Ge-
danke des ,,grofieren Wohls”: dass in vie-
len Féllen Milde besser als Gewalt ist, um
,verirrte Seelen” zuriickzugewinnen.
Dazu zahlt die Einsicht, dass der Geist des
Neuen Testamentes in Geduld und Liebe
besteht; ferner, dass nicht nur die An-
nahme, sondern auch die Bewdhrung, das
Beibehalten des Glaubens, ein Akt der
Freiheit, auch der Gnade ist, daher nicht
erzwungen werden kann; weiterhin, dass
die Kirche eine freie Gemeinschaft ist, de-
ren Aufgabe im geistlichen, nicht welt-
lichenBereichliegt, und dassfiirdiese Auf-
gabejeder Zwang nutzlos ist, da er héchs-
tens zu einer vorgetduschten, nicht zu ei-
ner wirklichen Anerkennung des Glau-
bens fiihrt; schliefllich wird anerkannt,
dass im Fall des irrenden Gewissens nicht
derIrrtum,wohlaber die menschliche Per-
sonlichkeit Achtung verdient, weil sie
trotz der Befangenheitim Irrtum ein freies



Zum Ursprung der Toleranz

und verantwortliches Wesen bleibt, das
unverletzliche Rechte behalt.

Mit solchen Einsichten wird die mittel-
alterliche Verquickung von Staat und Kir-
che/Religion iiberpriift und am Ende das
Ideal einer im rechten Glauben geeinten
Gesellschaft aufgehoben. In den von der
Reformation wenig beriihrten Lindern
wie Italien und Spanien besteht aber
kaum ein Bediirfnis danach; in Deutsch-
land und der Schweiz wirkt sich die terri-
toriale Aufsplitterung, in Grofsbritannien,
den Niederlanden und Skandinavien der
iiberwéltigende Sieg der Reformation
nicht giinstig aus. Hier wie dort bleiben
Elemente der Verquickung von ,geist-
lich” und , weltlich” noch lange erhalten.

In der zweiten Hailfte des 16. Jahrhun-
derts verschiebt sich die Debatte von der
religisen auf eine , sdkularisierte” Ebene.
An die Stelle der theologischen Argu-
mente treten politische und naturrechtli-
che, gelegentlich auch wirtschaftliche
Uberlegungen. Die erfolglosen Versoh-
nungsgesprache weichen Bemiihungen
um Duldung der konfessionell Anders-
glaubigen.

Franzosischer Impuls

Von Frankreich geht die Ansicht aus, die
Bewahrung der Nation sei wichtiger als
die Wiederherstellung der religiosen Ein-
heit. Gegen die Regel ,,ein Glaube, ein Ge-
setz, ein Konig” stellt man die biirgerli-
che, sprich (staats-)rechtliche Toleranz.
Ihre Unterscheidung zwischen den Zwe-
cken des Staates und denen der Religion
nimmt ,nur” das neutestamentliche Prin-
zip auf, dem Kaiser zu geben, was des
Kaisers, Gott aber, was Gottes ist.
Trotzdem werden die zahlreichen To-
leranzedikte, die auf den Augsburger Re-
ligionsfrieden (1555) und das Edikt von
Nantes (1598) folgen, nur widerstrebend
erlassen. Brandenburg-Preufien bildet fiir
langere Zeit eine Ausnahme. Kurfiirst
Friedrich Wilhelm macht als erster euro-
péischer Staatschef die Toleranz zu einem

Kernelement des 6ffentlichen Rechtes. In
den anderen Staaten dagegen werden die
Toleranzgesetze bei giinstiger Gelegen-
heit widerrufen, so in Frankreich unter
Ludwig XIV. (1685). Oder sie gelten von
vornherein nicht fiir alle wie in Grof$bri-
tannien, wo die Katholiken bis ins 19.
Jahrhundert Biirger zweiter Klasse blei-
ben.

Strategien der Durchsetzung

Dass sich am Ende die Religionsfreiheit
doch durchsetzt und die Reste der mittel-
alterlichen Verkniipfung von Staat und
Kirche tiberwunden werden, verdanken
Europa und Nordamerika teilweise wirt-
schaftlichen Umstdnden: Die Intoleranz
gefahrdet die freie Entfaltung von Ge-
werbe und Handel, wihrend das tole-
rante Brandenburg wirtschaftlich auf-
bliiht.

Eine besondere Rolle spielt jedoch die
europdische Aufkliarung. Die Reste an
dogmatischer und politischer Intoleranz
der Grofikirchen und der mit ihnen
verquickten Staaten werden von zahllo-
sen Intellektuellen, von Philosophen und
Schriftstellern angegriffen. Bei der Reli-
gionsfreiheit spielen drei Instanzen eine
Rolle: die Individuen, die Religion bezie-
hungsweise Kirche und der Staat. Infol-
gedessen gibt es idealtypisch drei Recht-
fertigungsstrategien: Entweder erhilt das
Individuum grofiere Rechte, mit den bei-
den Unterstrategien: mehr Rechte gegen
die Religion oder gegen den Staat. Oder
zweitens, der Staat wird aus der Pflicht
gegen die Religion entlassen. Oder aber,
drittens, die Religion verzichtet aus inner-
religiosen Griinden darauf, auf das Indi-
viduum Zwang auszuiiben, erneut mit
zwei Unterstrategien: Entweder sie ver-
zichtet auf weltlichen Zwang, ruft also
nicht nach dem Staat und seinen Zwangs-
mitteln, namentlich dem Strafrecht; oder
sie verzichtet sogar auf religiosen Zwang,
also auf Exkommunikation etwa oder die
Androhung der Verdammnis im Jenseits.

Die politische Meinung

Seite 11



Seite 12

Otfried Hoffe

Die dritte dieser Strategien kennen wir
schon von Thomas Morus. Die erste Stra-
tegie schlagen Puritaner ein, also engli-
sche Calvinisten. Roger Williams, der
Griinder von Providence, kdmpft fiir die
Gewissensfreiheit (,liberty of conscious-
ness”). Der Mit-Puritaner Milton bezich-
tigt freilich die Anhdnger Roms der Hare-
sie. Wahrend Williams selbst gegen die
Anhinger einer Naturreligion, die India-
ner, Toleranz fordert, schlief3t Milton die
,Papisten” von der Toleranzforderung
aus (Of time religion, haeresie, schism, tolera-
tion, 1673). Die komplementdre, zweite
Strategie verfolgt der tiberragende Staats-
philosoph der frithen Neuzeit, Thomas
Hobbes. In seiner Geschichte des briti-
schen Biirgerkrieges Behemoth or The Long
Parliament (1668) erklart er die religiosen
Uberzeugungen zu ,private opinions”
(Works VI 174) und wird damit zu einem
der ersten Verfechter der Meinungsfrei-
heit. Sie hat freilich Grenzen: Die Grenzen
der Toleranz liegen dort, wo der gesell-
schaftliche Friede bedroht und beispiels-
weise der Biirger zur Meinung verleitet
wird, er brauche den staatlichen Gesetzen
nicht zu gehorchen (ebenda; De cive VI 11;
Leviathan 11 18). Dieses Kriterium wird
Jean Jacques Rousseau im Gesellschafts-
vertrag im Kapitel IV 8 ,Von der biirger-
lichen Religion” aufgreifen.

Im Jahr der britischen Toleranzakte
(1689) verstarkt der Philosoph John Locke
alle drei Strategien. Im Brief iiber Tole-
ranz (1689) beruft er sich auf die grund-
verschiedenen Aufgaben von Staat, Indi-
viduum und Kirche: Der Staat ist eine
weltliche Schutzeinrichtung, beauftragt,
Leib und Leben, Freiheit und Eigentum
seiner Biirger gegen Ubergriffe zu si-
chern; Religion und Religionsausiibung
fallen nicht in seine hoheitliche Zustan-
digkeit; jeder darf nach seiner Fasson se-
lig werden. Die Kirchen wiederum sind
freiwillige Vereinigungen religios Gleich-
gesinnter ohne jede Herrschaftsbefugnis.
Sofern sie abweichende Ansichten, Hare-

Die politische Meinung

sien, mit Exkommunikation ahnden, darf
das keinerlei , biirgerliche” Folgen haben.
Bezeichnenderweise wird die Toleranz-
pflicht des Staates zweifach begrenzt: ge-
gen Atheisten, weil sie die Grundlage von
Recht und Moral, Gott, nicht anerkennen,
und gegen Katholiken, weil sie — angeb-
lich — sich der weltlichen Autoritat eines
fremden Staats, des Vatikans, unterwer-
fen, sodass die Gefahr des Hochverrates
besteht.

Lockes Zeitgenosse, der franzdsische
Philosoph Pierre Bayle, Verfasser des wir-
kungsmaichtigen Historischen und kriti-
schen Warterbuches (Dictionaire historique
et critique, 1697), macht sich fiir die erste
Strategie stark. Schon ein Jahr nach dem
verhangnisvollen Widerruf des Ediktes
von Nantes begriindet er in einem Com-
mentaire philosophique (1686), der ab 1717
den Unteritel ,tolérance universelle”
trdgt, das Recht auf Religionsfreiheit mit
der personalen Integritét. Ihr zufolge hat
man nicht etwa blof eine Befugnis, son-
dern sogar eine Verpflichtung (,obliga-
tion”), nach seinem (aufgekléarten) Gewis-
sen zu handeln. Und dieses Gewissen
sage, was gut und was schlecht sei, das
heifst, was Gott gefalle. Dazu kommt ein
,€contrario”-Argument zur zweiten Stra-
tegie: Religivse Dogmen und Uberzeu-
gungen haben ebenso wenig einen gro-
Ben Einfluss auf die biirgerliche, sprich:
weltliche, staatsrelevante Moral wie Spe-
kulationen der Theologen und die An-
sichten der Atheisten auf die Staatsge-
schéfte. Folglich hat die biirgerliche be-
ziehungsweise weltliche Gesellschaft
kein Interesse an Intoleranz. Drei Genera-
tionen spéter wird auch Voltaire im Arti-
kel ,Toleranz” seines philosophischen
Worterbuches (1763) auf der Linie der
zweiten Strategie argumentieren. Er er-
klart, die Glaubensfreiheit gefdhrde die
offentliche Ordnung nicht. Dazu kommt
ein Argument zur dritten Strategie: Die
Glaubensfreiheit sei mit den christlichen
Geboten vereinbar.



Zum Ursprung der Toleranz

Auf dem philosophischen Hohepunkt
der europdischen Aufkldrung wird
schliefllich Immanuel Kant denjenigen
Firsten aufgekldart nennen — er denkt
wohl an Friedrich den Grofien —, der es
Jfur Pflicht” halt, ,in Religionsdingen
den Menschen nichts vorzuschreiben,
sondern ihnen darin volle Freiheit zu las-
sen”. Es mussten fast eineinhalb Jahrtau-
sende nach dem Maildander Toleranzedikt
vergehen, bis ein Philosoph die Religions-
freiheit mit den Worten erlautert, dass
man ,selbst den hochmiitigen Namen der
Toleranz von sich ablehnt”. Ob aus religi-
Osen, aus rechtlichen Griinden oder
wegen der personalen Integritit jedes
Menschen, der wiederum das Prinzip
Menschenwiirde zu Grunde liegt — wer
den Begriff des Gewissens ernst nimmt,
muss es nach Kantjedem freistellen, ,sich
in allem, was Gewissensangelegenheit ist,
seiner eigenen Vernunft zu bedienen”
(Was ist Aufklirung?, 1784).

Tugend und Staatsprinzip

Die Religionsfreiheit ist nur ein Beispiel
fiir die intellektuellen und politischen
Schwierigkeiten, die tiberwunden wer-
den miissen, damit das Prinzip Toleranz
geschichtsmachtig wird. Das tiber die Re-
ligionsfreiheit hinausweisende Prinzip
hat vor allem zwei Erscheinungsformen:
die Toleranz als personliche Haltung und
als offentliches Staats- und Zivilisations-
prinzip. Beide Formen ergdnzen sich
gegenseitig.

Uber die Haltung der Toleranz ver-
fugt, wer das Lebensrecht, den Entfal-
tungswillen und die Freiheit, kurz: die
Selbstbestimmung der Andersdenken-
den, bejaht. Nun kann man von einem
,anderen” erst dann sprechen, wenn je-
mand eigene Uberzeugungen hat, und
von einer Anerkennung nur dort, wo man
sich nicht in der Gleichgiiltigkeit oder ei-
nem zynischen Nihilismus geféllt, der
schlechthin alles, selbst krasses Unrecht,
gelten ldsst. Die Toleranz meint daher

nicht das Feigenblatt, hinter dem sich mo-
ralische Indifferenz und intellektuelle
Schwiche verbergen. Sie ist eine kritische
Selbststandigkeit, die teils gewisse Kon-
flikte erst gar nicht aufkommen lasst, teils
die trotzdem notwendigen Auseinander-
setzungen nicht mit der unerbittlichen
Scharfe eines Glaubenskrieges fithrt. Wer
tolerant ist, sucht nicht langer ein Leben,
das auf Selbstbehauptung durch gewalt-
same Bekehrung oder aber Uberwindung
des Gegners angelegt ist; er bemiiht sich
um ein Miteinander auf der Grundlage
von Ebenbiirtigkeit und Verstandigung.
Dazu gehoren das Zuhérenkonnen, die
Fahigkeit, auf den anderen einzugehen
und ihn ernst zu nehmen, ferner die Be-
reitschaft, sich durch neue Situationen
und neue Informationen belehren zu las-
sen. Vollendet wird die Toleranz in der
Bereitschaft und Fahigkeit, sich in die An-
schauungen und Lebensweisen des ande-
ren einzufiihlen.

Wie der Pluralismus, so griindet auch
die Toleranz in der Einsicht, dass nie-
mand schlechthin fehlerfrei ist, ferner im
Wissen um den Reichtum und die per-
spektivistische Befangenheit jeder kon-
kreten Selbstverwirklichung sowie nicht
zuletzt in der Einsicht in die Grenzen
menschlicher Erkenntnis. Vor allem aber,
und dabei die anderen Motive iibergrei-
fend, entspringt die Toleranz in der Aner-
kennung des anderen. Aufgrund der un-
verletzlichen Menschenwtiirde ist der an-
dere eine freie und ebenbiirtige Person,
und als solche hat er das Recht, eigene
Uberzeugungen zu bilden und ihnen ge-
méafl zu leben — vorausgesetzt, dass er
nicht dasselbe Recht aller anderen beein-
trachtigt.

Da sie kein Selbstzweck, sondern Be-
dingung und Ausdruck der Freiheit und
Wiirde des Menschen ist, endet die Tole-
ranz dort, wo Freiheit und Wiirde verletzt
werden. Die Toleranz besteht nicht, wie
Herbert Marcuse einmal befiirchtete, in
einer Stabilisierung der gegebenen Ver-

Die politische Meinung

Seite 13



Seite 14

Otfried Hoffe

héltnisse, in der Erhaltung des Status quo,
und noch weniger im (masochistischen)
Erdulden von Unrecht. Wo es zum Schutz
der Freiheit und Menschenwiirde not-
wendig wird, geht die Toleranz in An-
klage, Kritik und Protest tiber.

MaBstab fur Toleranzgrenzen

Gibt es ein Maf fiir die Grenze der Tole-
ranz? Die Antwort liegt in der Forde-
rung, keinem eine Einschrankung seiner
Freiheit zuzumuten, die nicht allen ande-
ren ebenso zugemutet wird. In diesem
Maf3 gleicher Freiheit, einem Maf3, das
vor allem in den Menschenrechten aus-
buchstabiert wird, besteht das hochste
Prinzip der Gerechtigkeit. Das MafS der
Toleranz liegt also in der Freiheit und
Gerechtigkeit, ndherhin in den Men-
schenrechten.

Da sich die Toleranz aus der Freiheit
und Gerechtigkeit rechtfertigt, kann sie
nicht dem Belieben von Individuen und
politischen Gewalten iiberlassen bleiben.
Ihre Anerkennung ist nicht nur eine frei-
willige Haltung. Sie ist auch eine Rechts-
pflicht, deren Befolgung die offentliche
Rechtsordnung, der Staat zu gewéhrleis-
ten hat. Grundelemente der Toleranz wie
die Menschenrechte institutionell zu ga-
rantieren ist daher eine unverzichtbare
Aufgabe jedes Gemeinwesens. In der An-
erkennung, und zwar positivrechtlichen
Anerkennung als Grundrechte bezie-
hungsweise als fundamentale Staatsziele
liegt die Toleranzaufgabe als Rechts- und
Staatsprinzip. Ein Gemeinwesen beweist
seine Toleranz, indem es die personlichen
Freiheitsrechte, die politischen Mitwir-
kungsrechte und gewisse Sozial- und
Kulturrechte verpflichtet.

Werden die Menschenrechte nur aus
Zwang anerkannt, ist die Toleranz oft
nicht mehr als eine verachtliche Duldung
des Andersdenkenden und Andersleben-
den. Um die stdrkere Form der Toleranz

Die politische Meinung

zu gewdhrleisten — ein Zusammenleben
aus freier Achtung —, muss die Rechts-
pflicht der Toleranz aus eigenem Antrieb
anerkannt und zu einem Bestandteil der
Personlichkeit, eben zu einer Haltung,
werden. Die Toleranz als Staatsprinzip
vollendet sich erst in der freien Uber-
nahme der Rechtspflicht als einer morali-
schen Tugend der Biirger.

Die Toleranz hat nicht nur eine staatli-
che, sondern auch eine internationale, so-
gar globale Seite. Sie besteht in der gegen-
seitigen Achtung der verschiedenen Kul-
turen und Traditionen, statt die européa-
ische Kultur oder den American style of life
zum Muster aller Zivilisationsentwick-
lung hochzustilisieren. Ansétze fiir eine
solche Achtung finden sich in Herders,
dann Hegels Theorie der , Volksgeister”.
Ihnen zufolge bilden sich im Laufe der
Geschichte verschiedene Gesellschafts-
und Kulturformen heraus, in denen der
Mensch denkt und lebt, Formen, die in
sich stimmig sind und sich insoweit recht-
fertigen.

Es ist leichter, den Eigenwert anderer
Kulturen anzuerkennen, wenn man nicht
nur auf das Trennende, sondern auch auf
Gemeinsamkeiten achtet. In der Tat wer-
den allgemein menschliche Haltungen
wie Hilfsbereitshaft, Zivilcourage und
Ehrlichkeit, ferner Maf3stdbe fiir die Mo-
ral wie die goldene Regel und vor allem
Grundelemente von Recht und Gerech-
tigkeit nicht nur im christlichen Abend-
land anerkannt, sie gehdéren zum gemein-
samen Erbe der Menschheit, nachweisbar
nicht nur im Judentum und Islam, son-
dern auch beispielsweise im alten Agyp-
ten, im Hinduismus, Konfuzianismus
oder in den alten Kulturen von Nord- und
Stidamerika. Es ist Aufgabe der Toleranz
in unserem Zeitalter der Globalisierung,
nicht nur die Unterschiede zu stdrken,
sondern derartige Gemeinsamkeiten fort-
zuentwickeln.



	Inhalt PM: 


