
Die moderne Intellektuellendiskussion
hat ihren Ausgang in Frankreich genom-
men, genauer im Zusammenhang mit der
Dreyfus-Affäre gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts. In eben seiner damaligen Be-
deutung ist der Begriff intellectuel auch zu
einer Chiffre für die deutsch-französi-
schen Beziehungen im vergangenen Jahr-
hundert geworden. Mindestens bis zum
Zweiten Weltkrieg waren die Rolle und
öffentliche Einschätzung des Intellektuel-
len kaum vom deutsch-französischen
Spannungsverhältnis zu trennen. 

Georges Clemenceau hatte in der Zei-
tung L’Aurore vom 23. Januar 1898 den Be-
griff intellectuel als Neologismus (was er
de facto nicht war) besonders hervorge-
hoben und damit die Wissenschaftler, Li-
teraten, Philosophen, Künstler und Ange-
hörigen freier Berufe bezeichnet, die eine
Petition zugunsten von Kapitän Dreyfus
unterzeichnet hatten. Sie forderten im
Namen der Menschen- und Bürgerrechte
die Revision eines rechtlich unhaltbaren
Militärgerichtsverfahrens gegen Dreyfus
wegen Landesverrats.

Unter der Führung von Anatole France
gewann der parti des intellectuels rasch ein
ideologisches Profil. Nicht nur der Rekurs
auf die Menschen- und Bürgerrechte, son-
dern überhaupt der Rückgriff auf aufklä-
rerische Traditionen, insbesondere auf
Rationalismus und Positivismus, wurde
für die neue Bewegung charakteristisch.
Der unbestrittene Anführer der Gegen-
partei, Maurice Barrès, kam hingegen,
grob gesprochen, von der Spätromantik
her und setzte gegen den seiner Ansicht

nach realitätsfremden, vernunftblassen
aufklärerischen Rationalismus die Be-
deutung der Verwurzelung im Heimat-
boden beziehungsweise das Projekt „Blut
und Boden“. 

Freilich hatten nicht alle Schriftsteller,
die sich gegen eine Revision des Dreyfus-
Prozesses wandten, die gleichen geistigen
Wurzeln wie Barrès. Aber sie bekämpf-
ten, wie das Académie-Française-Mit-
glied und Herausgeber der angesehenen
Revue des deux mondes, Ferdinand Brune-
tière, den individuellen Anspruch auf
Durchsetzung universaler Werte zuguns-
ten einer Stärkung des Staates. Die Absi-
cherung der staatlichen Autorität schien
ihnen nach dem verlorenen Krieg gegen
die Preußen absolut prioritär. Deshalb
kritisierten sie auch die parlamentarische
Demokratie, die den Staat zu schwächen
schien, und forderten zum Kampf gegen
alle Feinde im Innern auf, wozu Juden,
Sozialisten und Ausländer gerechnet
wurden. Der Jude aus dem Elsass Kapitän
Dreyfus war deshalb für das Militärge-
richt in einem Prozess wegen Landesver-
rats der ideale Schuldige.

Das an Anatole France orientierte In-
tellektuellenideal schlägt sich auch im
Sprachgebrauch der Reallexika nieder, in
Deutschland ebenso wie in Frankreich.
Im Brockhaus etwa heißt es, die Intellek-
tuellen neigten dazu, „den rationalen
Verstandeskräften den Vorzug gegen-
über Willen, Gemüt und Gefühl, ferner
gegenüber der Wirkungskraft des Unbe-
wussten sowie gegenüber dem prakti-
schen Tätigsein zu geben“. Daher werde

Seite 26 Sonderausgabe „Geist und Macht“

Ideologisch gefährdet Intellektuelle in 
Deutschland und 
Frankreich
Johannes Thomas

Verwendete Mac Distiller 5.0.x Joboptions
Dieser Report wurde automatisch mit Hilfe der Adobe Acrobat Distiller Erweiterung "Distiller Secrets v1.0.5" der IMPRESSED GmbH erstellt.
Sie koennen diese Startup-Datei für die Distiller Versionen 4.0.5 und 5.0.x kostenlos unter http://www.impressed.de herunterladen.

ALLGEMEIN ----------------------------------------
Dateioptionen:
     Kompatibilität: PDF 1.3
     Für schnelle Web-Anzeige optimieren: Nein
     Piktogramme einbetten: Ja
     Seiten automatisch drehen: Nein
     Seiten von: 1
     Seiten bis: Alle Seiten
     Bund: Links
     Auflösung: [ 2540 2540 ] dpi
     Papierformat: [ 473 680 ] Punkt

KOMPRIMIERUNG ----------------------------------------
Farbbilder:
     Downsampling: Ja
     Berechnungsmethode: Bikubische Neuberechnung
     Downsample-Auflösung: 400 dpi
     Downsampling für Bilder über: 600 dpi
     Komprimieren: Ja
     Komprimierungsart: ZIP
     Bitanzahl pro Pixel: Wie Original Bit
Graustufenbilder:
     Downsampling: Ja
     Berechnungsmethode: Bikubische Neuberechnung
     Downsample-Auflösung: 400 dpi
     Downsampling für Bilder über: 600 dpi
     Komprimieren: Ja
     Komprimierungsart: ZIP
     Bitanzahl pro Pixel: Wie Original Bit
Schwarzweiß-Bilder:
     Downsampling: Ja
     Berechnungsmethode: Bikubische Neuberechnung
     Downsample-Auflösung: 1200 dpi
     Downsampling für Bilder über: 1800 dpi
     Komprimieren: Ja
     Komprimierungsart: CCITT
     CCITT-Gruppe: 4
     Graustufen glätten: Nein

     Text und Vektorgrafiken komprimieren: Ja

SCHRIFTEN ----------------------------------------
     Alle Schriften einbetten: Ja
     Untergruppen aller eingebetteten Schriften: Nein
     Wenn Einbetten fehlschlägt: Abbrechen
Einbetten:
     Immer einbetten: [ ]
     Nie einbetten: [ ]

FARBE(N) ----------------------------------------
Farbmanagement:
     Farbumrechnungsmethode: Farbe nicht ändern
     Methode: Standard
Geräteabhängige Daten:
     Einstellungen für Überdrucken beibehalten: Ja
     Unterfarbreduktion und Schwarzaufbau beibehalten: Ja
     Transferfunktionen: Beibehalten
     Rastereinstellungen beibehalten: Nein

ERWEITERT ----------------------------------------
Optionen:
     Prolog/Epilog verwenden: Nein
     PostScript-Datei darf Einstellungen überschreiben: Ja
     Level 2 copypage-Semantik beibehalten: Ja
     Portable Job Ticket in PDF-Datei speichern: Ja
     Illustrator-Überdruckmodus: Ja
     Farbverläufe zu weichen Nuancen konvertieren: Ja
     ASCII-Format: Nein
Document Structuring Conventions (DSC):
     DSC-Kommentare verarbeiten: Ja
     DSC-Warnungen protokollieren: Nein
     Für EPS-Dateien Seitengröße ändern und Grafiken zentrieren: Nein
     EPS-Info von DSC beibehalten: Ja
     OPI-Kommentare beibehalten: Nein
     Dokumentinfo von DSC beibehalten: Ja

ANDERE ----------------------------------------
     Distiller-Kern Version: 5000
     ZIP-Komprimierung verwenden: Ja
     Optimierungen deaktivieren: Nein
     Bildspeicher: 524288 Byte
     Farbbilder glätten: Nein
     Graustufenbilder glätten: Nein
     Bilder (< 257 Farben) in indizierten Farbraum konvertieren: Ja
     sRGB ICC-Profil: sRGB IEC61966-2.1

ENDE DES REPORTS ----------------------------------------

IMPRESSED GmbH
Bahrenfelder Chaussee 49
22761 Hamburg, Germany
Tel. +49 40 897189-0
Fax +49 40 897189-71
Email: info@impressed.de
Web: www.impressed.de

Adobe Acrobat Distiller 5.0.x Joboption Datei
<<
     /ColorSettingsFile ()
     /LockDistillerParams false
     /DetectBlends true
     /DoThumbnails true
     /AntiAliasMonoImages false
     /MonoImageDownsampleType /Bicubic
     /GrayImageDownsampleType /Bicubic
     /MaxSubsetPct 100
     /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
     /ColorImageDownsampleThreshold 1.5
     /GrayImageFilter /FlateEncode
     /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
     /CalGrayProfile (Gray Gamma 2.2)
     /ColorImageResolution 400
     /UsePrologue false
     /MonoImageResolution 1200
     /ColorImageDepth -1
     /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
     /PreserveOverprintSettings true
     /CompatibilityLevel 1.3
     /UCRandBGInfo /Preserve
     /EmitDSCWarnings false
     /CreateJobTicket true
     /DownsampleMonoImages true
     /DownsampleColorImages true
     /MonoImageDict << /K -1 >>
     /ColorImageDownsampleType /Bicubic
     /GrayImageDict << /HSamples [ 2 1 1 2 ] /VSamples [ 2 1 1 2 ] /Blend 1 /QFactor 0.9 >>
     /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated (SWOP) v2)
     /ParseDSCComments true
     /PreserveEPSInfo true
     /MonoImageDepth -1
     /AutoFilterGrayImages false
     /SubsetFonts false
     /GrayACSImageDict << /HSamples [ 2 1 1 2 ] /VSamples [ 2 1 1 2 ] /Blend 1 /QFactor 0.9 >>
     /ColorImageFilter /FlateEncode
     /AutoRotatePages /None
     /PreserveCopyPage true
     /EncodeMonoImages true
     /ASCII85EncodePages false
     /PreserveOPIComments false
     /NeverEmbed [ ]
     /ColorImageDict << /HSamples [ 2 1 1 2 ] /VSamples [ 2 1 1 2 ] /Blend 1 /QFactor 0.9 >>
     /AntiAliasGrayImages false
     /GrayImageDepth -1
     /CannotEmbedFontPolicy /Error
     /EndPage -1
     /TransferFunctionInfo /Preserve
     /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
     /EncodeColorImages true
     /EncodeGrayImages true
     /ColorACSImageDict << /HSamples [ 2 1 1 2 ] /VSamples [ 2 1 1 2 ] /Blend 1 /QFactor 0.9 >>
     /Optimize false
     /ParseDSCCommentsForDocInfo true
     /GrayImageDownsampleThreshold 1.5
     /MonoImageDownsampleThreshold 1.5
     /AutoPositionEPSFiles false
     /GrayImageResolution 400
     /AutoFilterColorImages false
     /AlwaysEmbed [ ]
     /ImageMemory 524288
     /OPM 1
     /DefaultRenderingIntent /Default
     /EmbedAllFonts true
     /StartPage 1
     /DownsampleGrayImages true
     /AntiAliasColorImages false
     /ConvertImagesToIndexed true
     /PreserveHalftoneInfo false
     /CompressPages true
     /Binding /Left
>> setdistillerparams
<<
     /PageSize [ 595.276 841.890 ]
     /HWResolution [ 2540 2540 ]
>> setpagedevice

http://www.kas.de/publikationen/die_politische_meinung.html


der Begriff „Intellektueller“ gern „als ab-
wertendes Schlagwort für einen einseiti-
gen Verstandesmenschen gebraucht“.
Auch nach französischen Lexika sind die
Intellektuellen durch eine ausgespro-
chene, wenn nicht gar übertriebene Nei-
gung zu den geistigen Dingen bestimmt,
während sie den praktischen Seiten des
realen Lebens einen relativ geringen Stel-
lenwert beimäßen.

Besondere Wertschätzung
Bei solcher Übereinstimmung in der eher
abwertenden Einschätzung des Intellek-
tuellen in den Reallexika fragt man sich,
wie es denn kommt, dass Intellektuelle in
Frankreich insgesamt durchaus ein höhe-
res Ansehen genießen als in Deutschland.
Bekannte Belege für die Wertschätzung
der Intellektuellen im Nachbarland sind
etwa De Gaulles auf Sartre gemünzter
Ausspruch von 1968 „Voltaire verhaftet
man nicht“ oder auch die Nachtwache
des Staatspräsidenten Giscard d’Estaing
am Sarg Sartres.

Eine erste Antwort auf die Frage nach
den Gründen für die besondere Wert-
schätzung des intellectuel lautet: In Frank-
reich wird sprachlich-literarische Kultur
höher geachtet als etwa in Deutschland.
Die Intellektuellen sind Bestandteil dieser
Kultur. Also spielen sie eine entspre-
chend größere Rolle.

Die relativ größere Wertschätzung der
sprachlich-literarischen Kultur findet un-
ter anderem ihren Niederschlag darin,
dass es bis vor kurzem für französische
Spitzenpolitiker wichtig schien, sich als
Literaten zu erkennen zu geben. Meister-
lich ist das zwar nur De Gaulle gelungen,
aber die heute noch in Gebrauch befindli-
che Lyrikanthologie George Pompidous,
Giscard d’Estaings mit viel Propagan-
daunterstützung verbreitete politische
Schriften bis hin zu Mitterrands mühsa-
men und letzten Endes vergeblichen Ver-
suchen, sich als Dichterpräsident ein
Denkmal zu setzen, zeugen zumindest

von Bemühungen in dieser Richtung. Erst
Jacques Chirac hat allein auf seine Bega-
bung als volksnaher Rhetoriker gesetzt,
der es nicht nötig hat, nach literarischen
Lorbeerkränzen zu schielen. 

Aber es ist nicht allein die besondere
Wertigkeit der sprachlich-literarischen
Kultur, an der die französischen Intellek-
tuellen zu ihrem Vorteil partizipieren.
Das größte Pfund, mit dem sie (noch) wu-
chern können, ist die Herkunft vom parti
des intellectuels zur Zeit der Dreyfus-Af-
färe.

Die mit ihm verbundene politische
Richtung hat sich Anfang des 20. Jahr-
hunderts durchgesetzt. Das Resultat war
die laizistische Ausrichtung der Dritten
Republik, die sich mit der strikten Tren-
nung von Staat und Kirche und dem Aus-
bau eines republikanischen Schulsystems
ausdrücklich auf das Erbe der Franzö-
sischen Revolution berief. In der Tradi-
tion dieses revolutionär-republikani-
schen Mythos steht auch noch die Fünfte
Republik, obwohl man sagen muss, dass
inzwischen einige Säulen der revolutio-
nären Tradition realpolitisch zum Ein-
sturz gebracht worden sind (durch För-
derung katholischer Privatschulen, Ende
der Wehrpflicht, Dezentralisierung). 

Aufkommender Nationalismus
Der moralische Glanz des universalisti-
schen Intellektuellentums zu Beginn des
Jahrhunderts wurde bald stumpf. Mit
dem Ersten Weltkrieg kam die Revanche
des Nationalismus, den sich fast alle intel-
lectuels auf die Fahnen geschrieben haben.
Nur wenige entzogen sich der nationalis-
tischen Mobilmachung. Schriftsteller,
Historiker, Philosophen sahen es als ihre
vornehmste Aufgabe an, Frankreich ge-
gen die deutschen „Barbaren“ zu vertei-
digen. Ein Comité d’études et de documenta-
tion sur la guerre, dem die herausragenden
Geisteswissenschaftler der Epoche ange-
hörten, bemühte sich, mit Schriften und
Briefen die patriotischen Gefühle anzu-

Seite 27Die politische Meinung

Intellektuelle in Deutschland und Frankreich



heizen bis hin zu antideutschem Ras-
sismus.

Die aufklärerisch-rationalistische Prä-
gung der Intellektuellenpartei gehörte
umso notwendiger zum nationalen
Selbstverständnis, als Frankreich auch
über sie seine kulturelle Differenz gegen-
über Preußen und Deutschland definierte
(wobei das Rheinland und Süddeutsch-
land aus dem Feindbild meist ausgenom-
men wurden). Das Deutschland nach
1870/71 war ja aus französischer Sicht
nicht nur ein militaristisches, obrigkeits-
staatliches, vom Protestantismus gepräg-
tes Land, es war auch die Heimat der Ro-
mantik und der damit in Verbindung ge-
brachten irrationalistischen Strömungen,
denen Frankreich seine aufklärerisch-ra-
tionalistische Vernunft und die republi-
kanische Tradition entgegensetzte.

Der Begriff des intellectuel verlor in die-
ser Situation zwar nicht seine Herkunfts-
aura, aber er konnte jetzt problemlos auch
mit Nationalismus und Rassismus, ja,
überhaupt mit Ideologien aller Art ver-
knüpft werden. Man musste ja nur die
universalen Werte bei bestimmten Natio-
nen, Rassen, Kulturen oder Ideologien
besser aufgehoben sehen als bei anderen.
So bekannten sich nach dem Ersten Welt-
krieg viele französische Intellektuelle
durchaus in Erinnerung an die universa-
len Werte ihrer Herkunftsgeschichte und
unter Berufung auf sie zum Kommu-
nismus. Ihm nahmen sie blauäugig das
Versprechen auf Frieden, auf Gerechtig-
keit und Gleichheit ab, ohne zu fragen,
wie es damit – oder gar mit der Freiheit –
in der Realität aussah.

Politische Lager 
Angesichts des erstarkten Faschismus in
Italien und Hitlers Machtergreifung, an-
gesichts auch eines allerdings gescheiter-
ten Putschversuchs französischer Rechts-
extremer 1934 gründeten die Linksintel-
lektuellen dann ein antifaschistisches Ko-
mitee, dem sich über 8000 Intellektuelle

anschlossen. Das Komitee zielte erfolg-
reich auf einen Aktionspakt zwischen
Kommunisten und Sozialisten, der den
Sieg der Volksfront bei den Wahlen von
1936 ermöglichen sollte.

Die Rechte konnte nur ein bescheide-
nes Häuflein profaschistischer Autoren
gegen die Linke ins Feld führen. Auf-
merksamkeit erregten sie immerhin mit
einem Manifest zur Verteidigung des
Friedens und der westlichen Welt. Darin
ergriffen sie Partei für Mussolini und
seine Eroberung Äthiopiens und behaup-
teten in diesem Zusammenhang die 
natürliche und rechtliche Ungleichheit
menschlicher Rassen. Wohl wegen des in-
zwischen unbestrittenen Renommees der
intellectuels schmückten jetzt auch die Fa-
schisten sich mit diesem Begriff.

Nach der Verhärtung der politischen
Fronten in den dreißiger Jahren können
sich nur wenige Intellektuelle der Logik
des Parteienkampfes entziehen. So etwa
André Gide, der anfangs die Kommunis-
ten unterstützt und so etwas wie ihr Aus-
hängeschild geworden war. 1936 veröf-
fentlicht er nach einem Besuch der Sow-
jetunion das Buch Retour de l’URSS, in
dem er die totalitären Seiten des Stali-
nismus aufs Schärfste anprangert. 

Als entschiedenster Kämpfer gegen
alle parteiliche Intelligenz aber gilt Julien
Benda. Mit seiner Schrift La trahison des
clercs, die zuerst 1927 erschienen war und
dann mit längeren Ergänzungen 1946 neu
aufgelegt wurde, attackierte er insbeson-
dere die nationalistische Rechte. Er warf
ihr ebenso wie allen romantischen und
spätromantischen Strömungen vor allem
ihren Irrationalismus vor. Da sitzt dann
Bergson auf der Anklagebank neben
Nietzsche, und Maurras sieht sich neben
seinen Todfeind Rousseau gestellt.

1946 wird der Negativkatalog um die
Anhänger marxistischer Positionen er-
weitert. Mit ihren zu Dogmen erstarrten
Utopien und der daraus abgeleiteten po-
litischen Praxis verrieten auch sie in den

Johannes Thomas

Seite 28 Die politische Meinung



Augen Bendas auf ebenso unverzeihliche
Weise ihre aufklärerische Funktion wie
ehedem Romantiker, Dekadente, Rassis-
ten. 

Der Intellektuelle dürfe sich zwar, so
Benda, durchaus politischen Kräften ver-
schreiben und sich engagieren, aber er
müsse dabei stets der reinen Vernunft
treu bleiben, der Wahrheit und der 
Gerechtigkeit. Nur so könne er die Men-
schen davor bewahren, relativen Werten
wie Rasse, Klasse oder Nation zu folgen.
Und nur so könne er als Regulativ ge-
genüber einer notwendig amoralischen,
praktischen Politik fungieren. 

Die Frage, wozu denn die Kritik des In-
tellektuellen etwas taugen soll, wenn die
Praxis, auf die sie sich bezieht, notwendig
unmoralisch ist, hat Benda sich nie ge-
stellt, wie überhaupt seine Vernunftgläu-
bigkeit mit reichlich Naivität gepaart ist.
So hat er selbst nur ein Jahr nach der Erst-
veröffentlichung seiner Intellektuellen-
kritik deutlich Sympathie und Verständ-
nis für die Kommunisten geäußert, ohne
sich über sich selbst zu wundern. Auch
scheint ihm nicht aufgefallen zu sein, dass
seine reine, antiromantische Vernunft-
lehre ein nützliches Ingredienz im Topf
der nationalen Klischeeküche war: Frank-
reich vertritt die Vernunft, das romanti-
sche Deutschland die Irrationalität. Seine
Vernunftanbetung konnte also reinen
Herzens für die Begründung des Deut-
schenhasses eingesetzt werden. 

Auf diese Weise machte er zugleich
ungewollt deutlich, wie schwer die in
Frankreich beliebte Unterscheidung zwi-
schen dem angeblich rein moralisch enga-
gierten Intellektuellen à la Benda und
dem politischen Intellektuellen, etwa Sar-
tre, im Einzelfall durchgehalten werden
kann.

Deutsche Klischeebildung
Der französischen Stereotypenbildung
entspricht eine spiegelbildliche Klischee-
produktion in Deutschland, insbesondere

zu Zeiten der Weimarer Republik und im
„Dritten Reich“. Ebenso, wie viele franzö-
sische Nationalisten in der Romantik und
ihre Erben den ominösen germanischen
Geist bekämpften, hielten nicht wenige
deutsche Philosophen und Literaten die
„Intellektuellen“ für die Verkörperung ei-
nes oberflächlich-rationalistischen Fran-
zosentums. Das traditionelle, zum Beispiel
auch von Benda weitergeführte Raison-
Image der Franzosen wurde hier für anti-
französische Polemiken genutzt. So waren
für Thomas Manns viel zitierte Betrach-
tungen eines Unpolitischen die Intellektuel-
len Rationalisten, flache Literaten und in-
humane Kopfmenschen, eben Franzosen.
Und solch französischer Unart stellte er die
Vorzüge deutscher Wesensart gegenüber,
nämlich das Poetische, die Seele, die Mu-
sik, den Geist, die Kunst und die Meta-
physik. Damit entsprach er einer weit ver-
breiteten Einstellung in Deutschland, wo
ein Teil der Intellektuellen angesichts ei-
ner als krisenhaft empfundenen Situation
eine Erneuerung aus deutschem Gemüt
und aus deutscher Seele propagierte. 

Gegen das rationalistisch geprägte
Franzosenklischee setzte man das nicht
weniger klischeehafte Bild von deutscher
Seelentiefe. 

Selbst Romanisten, die in der Öffent-
lichkeit gehört wurden und deren Metier
doch die Beschäftigung mit Frankreich
war, wandten sich von den Nachbarn jen-
seits des Rheins zunehmend, teilweise
mit Abscheu ab. Der idealistische Neu-
philologe Karl Vossler faselte, wie da-
mals üblich, vom Wesen der Germanen
und forderte die Abschaffung des Fran-
zösischunterrichts zugunsten einer Hin-
wendung nach Spanien. Und der selbst
ernannte Praeceptor Germaniae Ernst 
Robert Curtius, der sich über Jahrzehnte
als Vorarbeiter einer deutsch-französi-
schen Verständigung auszugeben be-
liebte, meinte in einem privaten Brief an
C. Pozzi schon 1922, eine Verständigung
sei gar nicht möglich, weil beide Völker

Seite 29Die politische Meinung

Intellektuelle in Deutschland und Frankreich



allzu wesensverschieden seien. Die offi-
zielle Abkehr von Frankreich und die
Hinwendung zum faschistischen Italien
erfolgten allerdings erst 1933 mit dem
Buch Deutscher Geist in Gefahr. Darin kriti-
sierte er nebenbei auch „die Juden“, „von
denen leider gesagt werden muss, dass
sie zum überwiegenden Teile und in
maßgebender Betätigung der Skepsis
und Destruktion verschworen sind“. Er
bekämpfte dabei insbesondere den „Ju-
den“ Karl Mannheim, dessen Begriff von
der frei schwebenden Intelligenz er miss-
verstand, weshalb er ihm das Idealbild
des im deutschen Wesen tief verwurzel-
ten Denkers entgegenhalten zu sollen
meinte.

Nach alledem ist es kaum verwunder-
lich, dass die französische Provenienz für
linke Intellektuelle im Deutschland der
Zwischenkriegszeit eine so schwere Hy-
pothek bedeutete, dass ihr Linkssein
selbst in den Augen von Sozialisten und
Kommunisten kaum positiv zu Buche
schlug. August Bebel befand, man müsse
sich jeden genau ansehen, der in die Par-
tei aufgenommen werden wolle, aber bei
einem Intellektuellen müsse man doppelt
und dreifach genau hinsehen. Dass die
Nationalsozialisten solche Intellektuellen
zutiefst verachteten oder gar hassten, wie
etwa Josef Goebbels, der schon beim blo-
ßen Wort „Intellektueller“ den Revolver
zücken wollte, versteht sich da schon von
selbst.

Fehlende Identifikation
Hätte aber solcher Hass den Intellektuel-
len nicht zu Ehre und Ansehen verhelfen
müssen, vor allem dort, wo Frankreich
nicht mehr als Erbfeind galt und die geis-
tige Herkunft von den republikanischen
Traditionen des Nachbarlandes keine
landesverräterische Haltung bedeutete?
Zweifellos, wenn da nicht ein anderes
Manko wäre: Deutsche Intellektuelle ha-
ben sich in ihrer Mehrheit und in Gestalt
ihrer bekanntesten Repräsentanten im

Gegensatz zu ihren französischen Kolle-
gen selten mit ihrer Nation, geschweige
denn mit ihrer Staatsnation identifiziert.
Selbst die Weimarer Republik und die
Bundesrepublik Deutschland erschienen
ihnen meist als Gebilde, in denen die Ide-
ale der Menschenrechte, die Freiheiten
der Bürger nicht angemessen garantiert
waren. Und nachdem sie deshalb schon
Weimar mit Spott, zersetzendem Zweifel
oder Fundamentalkritik überzogen hat-
ten, fühlten sie sich auch in der Bundesre-
publik aufgerufen, diese Tradition fortzu-
führen. 

Die für das Wohlergehen der Men-
schen in diesem Land wichtigen Entschei-
dungen sind ohne Unterstützung durch
die Intellektuellen und meist gegen sie ge-
fallen. Das zieht sich von der Westbin-
dung über die soziale Marktwirtschaft bis
zur NATO-Mitgliedschaft wie ein roter
Faden durch die Geschichte dieser Repu-
blik. (Natürlich gab es Ausnahmen, aber
an dieser Stelle geht es um das Aufzeigen
des Mainstreams.) 

So konnte es dahin kommen, dass ein
demokratisches Mustergebilde wie die
Bundesrepublik Deutschland Ende der
60er Jahre sogar unter Faschismusver-
dacht geriet und in seinen Institutionen
und deren Vertretern mit terroristischen
Aktionen bekämpft wurde, wobei ein
nicht geringer Skandal darin liegt, dass es
tatsächlich gelungen ist, diese Bedrohung
der Demokratie im Nachhinein als demo-
kratiefördernde Befreiung aus einer an-
geblich faschistisch geprägten Nach-
kriegszeit zu mystifizieren.

Auch als die Wiedervereinigung durch
Helmut Kohl herbeigeführt wurde, stan-
den Deutschlands Intellektuelle in der
Mehrheit auffallend abseits, entweder,
weil sie schlicht sprachlos waren, oder
weil sie immer noch von einem dritten
Weg träumten, der natürlich sozialistisch
zu sein hatte und bloß nicht national. Die
Nation mussten sie einfach aus der Ge-
schichte ausklammern.

Johannes Thomas

Seite 30 Die politische Meinung



Nach diesem kurzen vergleichenden
Überblick will ich auf zwei Intellektuelle,
und zwar besonders auf ihre politische
Haltung, etwas näher eingehen, die für
die Nachkriegsgeschichte einen größeren
Stellenwert gehabt haben, nämlich auf
Jean-Paul Sartre und Jürgen Habermas.

Problemfall Sartre
Jean-Paul Sartre ist nach dem Krieg in
Frankreich und darüber hinaus zur be-
herrschenden Intellektuellenfigur gewor-
den. Er erfreute sich bis in die jüngste Zeit
solcher Beliebtheit bei den meisten seiner
Kollegen, dass sie lieber mit ihm irren als
mit Raymond Aron Recht haben wollten. 

Sartre hatte wenig politisches Gespür
und verfügte über eine eher schwach aus-
geprägte moralische Urteilsfähigkeit. Bei
seinem Studienaufenthalt in Berlin
1933/34 nimmt er die Nazibedrohung,
auf die der damals noch mit ihm befreun-
dete Raymond Aron längst warnend auf-
merksam gemacht hatte, nicht einmal
wahr. Er ist mit sich und seinem ersten
Roman beschäftigt. Auch später, als er
eingezogen wird, schreibt und liest er
zwölf Stunden am Tag. Er fällt dadurch
auf, dass er die Menschen in seiner Um-
gebung schlicht ignoriert. Erst später, im
deutschen Stalag, pflegt er Freundschaf-
ten, insbesondere zu dem Priester Perrin.
Der hat als Einziger einen Raum mit Ofen
und ermöglicht dort jeden Tag Gespräche
über Heidegger. Ein falsches Attest, das
ebenfalls dieser Priester besorgt, führt
rasch zu Sartres Entlassung, der aber nur
widerwillig die Geborgenheit des Lagers
mit der Freiheit vertauscht.

Wieder in Paris nimmt er am intensi-
ven kulturellen Leben teil, das die Deut-
schen dort veranstalten. Er verbringt
seine Zeit mit Lesen, Schreiben und Thea-
terbesuchen. Und er vollendet sein philo-
sophisches Hauptwerk Das Sein und das
Nichts. Dessen Hauptthese lautet, dass
der Mensch immer frei sei und auch in
Ketten die Möglichkeit der Revolte habe.

Das konnte und musste die Pariser Auto-
ren- und Künstlerboheme begeistern, so-
weit sie von der Besatzungsmacht nicht
verfolgt, sondern gefördert wurde. So
störte sie sich auch nicht daran, dass Sar-
tres Freiheitsbekenntnis in den Druck
ging, während Millionen Juden, Deut-
sche, Sinti und Roma, Polen und Russen,
aber auch Franzosen in deutsche Vernich-
tungslager verbracht und dort ermordet
wurden. Herbert Marcuse hat nach dem
Krieg Sartres Freiheitslehre als blanke
Ideologie charakterisiert. In der Tat
nimmt sie die leidvollen Erfahrungen der
millionenfach Gequälten und Ermorde-
ten nicht zur Kenntnis, ja, sie spricht ih-
nen Hohn.

Sartre wusste von den Konzentrations-
lagern und der Judenverfolgung. Aber
dieses Wissen blieb totes Wissen. Selbst in
seinem Nachkriegsbuch über die Juden
wird er noch die rassistische Unterschei-
dung zwischen Franzosen und Juden ma-
chen und den Massenmord nur nebenbei
erwähnen. Ihm ging es um die Geschichte
des Antisemitismus und um die Bestäti-
gung seiner These von der unentrinnba-
ren Bestimmung des Menschen durch
den Blick der Anderen. Dass aber die um-
gebrachten Juden nur die Phantasmen
der „Anderen“ gewesen seien, das war
etwa für Raymond Aron gleichbedeutend
mit einer Missachtung der Realität des Ju-
dentums und der an den Juden verübten
Morde.

Nach der Befreiung von Paris wird Sar-
tre rasch zum privilegierten Zeugen einer
Besatzungszeit, während der er, im
Unterschied etwa zu Camus, kein Held,
kein Résistance-Kämpfer gewesen ist.
Widerstand war für ihn nur symbolhaftes
Handeln. Widerständler, denen er sich
andienen wollte, fanden Intellektuelle
wie Sartre kindisch und meinten, sie ge-
fährdeten mit ihrem Gerede nur die Ar-
beit. 

Umso besser kam Sartre in der Nach-
kriegszeit bei einem ebenso wenig hel-

Seite 31Die politische Meinung

Intellektuelle in Deutschland und Frankreich



denhaften Publikum an. Besonders er-
folgreich war hier auch seine Forderung
nach einem radikalen politischen Engage-
ment, das weder er noch die Bevölkerung
in ihrer großen Mehrheit vor 1945 bewie-
sen hatte und zu dem man sich nun umso
ungefährdeter und wohlfeil bekennen
konnte. 

Nun, wo es leicht war, strenge mora-
lisch-politische Maßstäbe einzufordern,
wurden plötzlich selbst Schriftsteller der
ästhetischen Moderne wie Flaubert zu
Unpersonen degradiert, nur weil sie die
Repression nach dem Aufstand der Kom-
mune 1871 nicht durch entsprechendes
politisches Engagement verhindert hät-
ten, ein reichlich absurder Vorwurf, der
allein aus dem Bemühen Sartres heraus
zu verstehen ist, seine eigene Vergangen-
heit zu bewältigen. Sein vor dem Krieg
publizierter Roman Der Ekel stand selbst
noch ganz in der Tradition der Moderne.
Auch war er mit einem Motto aus einer
Schrift des „modernen“ Romanciers L.-F.
Céline geschmückt, der dann zu den Na-
zis ging und nur durch verspätete Rück-
kehr nach Frankreich der Hinrichtung
entging, die Sartre vehement für ihn ein-
forderte, nachdem er sich plötzlich zum
engagierten Autor gemausert hatte.

Er lieferte auf diese Weise auch der Na-
tion eine Anleitung zum Verdrängen der
Vorkriegs-, Kriegs- und Kollaborations-
zeit, mit deren Mythen politisch erst
Jacques Chirac aufgeräumt hat.

Wenn Sartre später schreibt, wie ihn
die Schreie der gefolterten Menschheit in
den dreißiger und vierziger Jahren ge-
quält hätten, und wenn er davon berich-
tet, dass ihn die bohrende Frage, wie er
sich unter der Folter verhalten würde, an
die Grenzen seiner Leidensfähigkeit ge-
führt habe, so liest man in den Tagebü-
chern und Briefen aus dieser Zeit selbst
von alledem gar nichts, sondern allein
von Reisen, Liebschaften, Theaterproben,
Buchplänen, Diskussionen und so wei-
ter.

Die spätere Umdeutung seines Verhal-
tens zur Besatzungszeit ist inzwischen
vielfach belegt. Sie zeigt uns einen Sartre,
der nicht die Geschichte verstehen will,
sondern sie als bloßes Element seiner in-
tellektuellen Biografie, zur privaten Le-
gendenbildung benutzt.

Nach Kriegsende nahm Sartre rasch
den Kampf gegen die Einbindung der Na-
tion ins westliche Lager auf, besonders
dagegen, dass Frankreich sich nun den
USA ausliefern wolle, ebenso, wie es sich
vorher Hitler bereitwillig ausgeliefert
habe. Auch aus diesem Grund wandte er
sich der kommunistischen Partei zu und
hielt ihr bis weit in die sechziger Jahre die
Treue. Selbst nach dem Ungarnaufstand
zog er noch keinen Trennungsstrich zum
PCF, sondern redete lediglich einer Ent-
stalinisierung der Partei das Wort. 

Ende der 
marxistischen Kulturhoheit
Die sechziger Jahre erlebten neue Denk-
moden, wie etwa den Strukturalismus.
Ihm hatte Sartre nichts weiter entgegen-
zuhalten als einen traditionell marxisti-
schen „Humanismus“. Bei den Studenten
vom Mai 1968 erntete der Altkommunist
Sartre denn auch nur Spott und Hohn.
Gleichwohl versuchte er, sich bei den
Maoisten unter den Möchtegernrevolu-
tionären anzubiedern und seine Verhaf-
tung zu erzwingen, beides vergeblich.

Anfang der siebziger Jahre ist er faszi-
niert vom Terror der RAF, und nach ei-
nem Besuch in Stammheim liefert er den
ihm gemäßen Beitrag zu den jungen
deutsch-französischen Freundschaftsbe-
ziehungen, indem er die Verbrechen von
Baader und Konsorten mit dem Fa-
schismus der deutschen Gesellschaft legi-
timiert. Das machte damals bei einigen
linken Journalisten in Frankreich Schule.
In ähnlicher Verblendung hatte er 1972
das mörderische Palästinenserattentat
auf jüdische Sportler bei der Olympiade
in München gerechtfertigt. Kein Wunder,

Johannes Thomas

Seite 32 Die politische Meinung



dass er im Verlauf der siebziger Jahre in
der Öffentlichkeit immer weniger als
Autorität gehandelt wurde. Die intellek-
tuelle Szene wird nun von den Nouveaux
Philosophes und ihrer Totalitarismus- und
Marxismuskritik beherrscht. Die Kultur-
hoheit der Marxisten ist beendet. Im Lauf
der achtziger Jahre geht dann die Kon-
junktur der Intellektuellen insgesamt ra-
pide zurück. Das hatte weniger mit Sar-
tres Tod zu tun als damit, dass mit Mitter-
rand eine Linke an die Macht gekommen
war, der gegenüber Frankreichs Intellek-
tuellen wenig mehr eingefallen ist. Sie be-
stätigen so ein weiteres Mal ihre Korrum-
pierung durch linksparteiliche Gefügig-
keit.

Jürgen Habermas
In Deutschland blieb derweil der bekann-
teste Sartre-Verehrer, Jürgen Habermas,
von den französischen Entwicklungen
unberührt. Als sich in den achtziger Jah-
ren in Paris kaum noch jemand für den
französischen Autor und Intellektuellen
interessierte, bekannte er sich unentwegt
zu seinem Vorbild. „Meine Bewunde-
rung für Sartre“, erklärte er damals, „ist
nie kleiner geworden. Ich finde es selt-
sam, dass ihn in Paris niemand mehr ernst
nimmt. Sartre hat uns auch heute noch ei-
niges zu sagen.“ 

In der innerfranzösischen Diskussion
um Poststrukturalismus und Postmo-
derne schlägt er sich denn auch auf die
Seite der Sartre-Adepten und der franzö-
sischen Aufklärungstradition. So geißelt
er das Denken etwa von Foucault, weil es
in der Tradition der deutschen Philoso-
phen Nietzsche und Heidegger stehe. Da-
bei bedient er sich mit dem Gegensatz von
französischer Aufklärung und deut-
schem irrationalistischen Romantizismus
aus der altbekannten Klischeekiste. Des
Beifalls der Sartre-Traditionalisten von
der Seine durfte er sich sicher sein. 

Von ähnlicher Qualität ist Habermas’
intellektuelle Begleitung der deutschen

Politik. Nach dem Krieg, den er als Hit-
lerjunge miterlebte, stellte er alle deut-
schen Traditionen unter den Generalver-
dacht nationalsozialistischer Prägung. Für
den Wiederaufbau hatte er keinerlei Sym-
pathie. Er konnte die fünfziger und sech-
ziger Jahre trotz aller Aufbruchstimmung
nur als Restaurationszeit erleben, wobei
ihm offenbar entgangen ist, welche re-
volutionären Neuordnungen durch die
Adenauer-Regierungen in Deutschland
durchgesetzt worden sind. Er hat sie 
ja auch nie mitgetragen, sondern ihre 
Vorzüge, etwa die Westbindung, erst 
nach 1990 entdeckt. Während der Stu-
dentenrevolte stellte er sich nicht an 
die Seite der parlamentarisch-demokrati-
schen Ordnung, sondern goss mit seiner
Kritik an den angeblich illiberalen, unde-
mokratischen Zuständen der Bundesre-
publik Deutschland Öl in das Feuer des ge-
gen sie gerichteten Protestes. Für jeman-
den, der wegen seiner tiefen Abneigung
gegen alles nationenbezogene Denken den
Verfassungspatriotismus predigt, ein selt-
sames Verständnis von Verfassungstreue.
Bekannt ist schließlich sein Agieren im so
genannten Historikerstreit, wobei es ihm
gelang, historisch-vergleichende Unter-
suchungen zu Massen- und Völkermor-
den im 20. Jahrhundert weitgehend zu ta-
buisieren. Ebenfalls bekannt sind seine ab-
lehnende Haltung zur Wiedervereinigung
und sein die Bevölkerung verachtender
Slogan vom DM-Nationalismus. All das
trug ihm in Frankreich in republikanisch-
linken Kreisen viel Sympathie ein. 

Aber immerhin hat Habermas wenigs-
tens nach 1990 die Vorzüge der „Bonner
Republik“ für sich entdeckt. Auch gehört
er heute zu den wenigen Intellektuellen,
die sich nachdrücklich für eine Vertie-
fung eines föderalen Europa engagieren,
wodurch er nicht zuletzt in Paris tief ver-
wurzelte Vorbehalte gegen alles Föderale
abzubauen hilft. Und er ist der einzige In-
tellektuelle von größerer öffentlicher Be-
deutung, der nach dem 11. September an-

Seite 33Die politische Meinung

Intellektuelle in Deutschland und Frankreich



gesichts fundamentalistisch-islamischen
Pochens auf den Vorrang religiöser Über-
zeugungen gegenüber der Rechtsord-
nung unseres Landes kritisch vermerkt
hat: Nur solche Religionsgemeinschaften
seien in unseren liberalen Gesellschaften
als „vernünftig“ anzusehen, die den welt-
anschaulichen Pluralismus und die Prä-
missen des Verfassungsstaats verarbeitet
hätten (in: Frankfurter Allgemeine Zeitung,
15. Oktober 2001). Ob Habermas weiß,
dass er damit die deutsche Leitkultur we-
nigstens in Teilen vertritt?

Und der Annäherungen oder neuen
Einsichten scheint kein Ende zu sein: Im
Kontext der bioethischen Debatten hat er
sogar, wie es scheint, herausgefunden,
dass ohne einen Transzendenzbezug der
Schutz menschlicher Würde schlecht zu
begründen ist (in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung, 15. Oktober 2001). Dem Christen-
tum ist diese Einsicht immer schon selbst-
verständlich. Dass nun aber der Philo-
soph der Wahrheit per Konsens die Rele-
vanz nicht konsens-, sondern transzen-
denzbegründeter Wahrheit unterstreicht,
darf man erfreut zur Kenntnis nehmen.

Das letztgenannte Thema, die ethische
Problematik der Embryonen verbrau-
chenden Stammzellenforschung, fristet in
Frankreich bisher nur ein Schattendasein.
Die Auseinandersetzung mit dem Islam
ist dafür um einiges lebendiger als in
Deutschland. Sie wird allerdings weniger
von der traditionellen Intellektuellen-
riege als vielmehr von Vertretern des Is-
lams selbst und der Politik geführt.

Verhältnis zum Islam
Eine breite Intellektuellendiskussion über
das Verhältnis zum Islam hatte es zuletzt
im Kontext der so genannten Kopftuchaf-
färe gegeben.

In Creil, einer kleinen Ortschaft bei Pa-
ris, hatte ein Schuldirektor im Oktober
1989 zwei marokkanische Schülerinnen
und ihre tunesische Freundin, die den fou-
lard trugen, vom Unterricht ausgeschlos-

sen. Sie hatten den Schleier, wie sie sag-
ten, auf Befehl Allahs angelegt. Die Schule
wird von 900 Schülern aus über zwanzig
Nationen besucht. 500 von ihnen sind
Muslime. Prompt hielt eine Reihe von
Linksintellektuellen in einer ersten Reak-
tion dem laizistisch orientierten Schuldi-
rektor, einem Mulatten aus dem Übersee-
departement Martinique, „rassistisches
Verhalten“ vor. 

Andere Intellektuelle schwankten zu-
nächst zwischen kämpferischem Einsatz
zugunsten der laizistischen Prinzipien
und ihren Toleranzidealen. Der damalige
sozialistische Erziehungsminister Lionel
Jospin verfügte per Rundschreiben, die
Schülerinnen dürften nicht vom Unter-
richt ausgeschlossen werden, auch wenn
sie sich weigerten, das Kopftuch im Klas-
senzimmer abzulegen.

Daraufhin kippte das intellektuelle Kli-
ma zugunsten des Laizismus um. Mehre-
re prominente Intellektuelle kritisierten in
einem offenen Brief an Jospin, er habe die
laizistischen Prinzipien nicht mit der not-
wendigen Festigkeit vertreten. Die anste-
hende 200-Jahr-Feier der Französischen
Revolution laufe Gefahr, ein „München
der republikanischen Werte“ zu erleben.

Islamische Intellektuelle forderten,
man dürfe den reaktionären Fundamen-
talisten nicht das Feld überlassen, sondern
müsse die laizistische Mehrheit der Mus-
lime vor dem immer bedrohlicheren Inte-
grismus einer Minderheit schützen. Jos-
pins Entscheidung wurde zunehmend als
Ausdruck einer naiv abstrakten Betrach-
tungsweise gewertet, die nicht in Rech-
nung stelle, dass es eine freie, individuelle
religiöse Praxis nach islamischer Tradition
nicht gebe. Immerhin sei in Algerien, dem
Hauptherkunftsland der französischen
Muslime, unzähligen Frauen die Kehle
durchgeschnitten worden, nur weil sie das
Kopftuch nicht getragen hätten.

Der zentristische Erziehungsminister
François Bayrou erließ dann zu Beginn
des Schuljahres 1994/95 ein Dekret, wo-

Johannes Thomas

Seite 34 Die politische Meinung



nach die Schulverwaltungen das Tragen
„ostentativer religiöser Zeichen“ verbie-
ten konnten. Diese Maßnahme war aus-
schließlich gegen das Tragen des islami-
schen foulard gerichtet, das Tragen der jü-
dischen Kippa war damit nicht gemeint. 

Die eindeutige Diskreditierung des
Kopftuchsymbols entspricht einem ge-
wachsenen Problembewusstsein bei
Frankreichs Intellektuellen. Die alte Lais-
ser-faire-Toleranz hat gegenüber dem kla-
ren Bekenntnis zu den demokratischen
Prinzipien, den Menschen- und Bürger-
rechten an Boden verloren. Man besinnt
sich wieder darauf, dass die eigenen
Werte, auch wenn sie nicht universell ak-
zeptiert werden, doch universal sind.

Aber Intellektuelle wären auch in
Frankreich nicht die, als die wir sie ken-
nen gelernt haben, wenn sie nicht bereit
wären, ihre Prinzipien je nach Lage rasch
wieder zu vergessen. Dazu genügt etwa
die Kränkung der nationalen Eitelkeit.
Nach dem 11. September war sich die
ganze Nation – bis auf hämische Reaktio-
nen von Kommunisten – einig darin,
„Amerikaner“ zu sein. Als dann aber die
USA mit dem Antiterrorkrieg in Afgha-
nistan Ernst machten, erklärten sich
plötzlich viele Intellektuelle absurder-
weise zu „Afghanen“, und eine Gruppe
honoriger Geisteswissenschaftler und
Journalisten unterzeichnete den „Aufruf
der 113“, mit dem sie gegen den amerika-
nischen Kriegseinsatz protestierten. 

Der antiamerikanische Reflex funktio-
niert eben immer dann besonders zuver-
lässig, wenn Frankreich vorgeführt be-
kommt, welches seine weltpolitische
Rolle in der Realität ist. Dann regen sich
automatisch Frustrationsgefühle wegen
der unerfüllbaren Nostalgie alter Groß-
machtzeiten.

Entgleisungen 
Vielleicht waren manche Intellektuelle
aber auch nur der beständigen Versu-
chung erlegen, nach dem ästhetisch inte-

ressanten „Unerhörten“ zu schielen, wie
Claude Lanzmann in Les Temps Modernes
meinte. Eine Auseinandersetzung mit
dem Islam wurde im Übrigen von keiner
Intellektuellen-Gruppierung geführt.

Dafür gab es einen politisch ganz und
gar unkorrekten Kommentar durch den
auch in Deutschland viel gelesenen Autor
Michel Houellebecq, in dessen letztem
Roman Plateforme die Schlusskatastrophe
durch ein islamistisches Bombenattentat
herbeiführt wird. Der Held des Romans,
der bei dem Attentat seine Geliebte ver-
liert, entlädt daraufhin seinen ganzen
Hass auf den Islam. Zu diesem Verstoß
gegen die Allerweltstoleranz der Wohl-
meinenden befragt, provozierte er mit
seiner Aussage, der Islam sei die stupi-
deste Religion, die er kenne, den Skandal
im diesjährigen Sommerloch. Nach dem
11. September wurden die gegen ihn an-
gestrengten Klagen wegen blasphemi-
scher Äußerungen über die Religion des
Propheten zurückgezogen.

Verschnörkelter kam die Postmoderne
daher: Der bekannte postmoderne Autor
Jean Baudrillard versuchte, sich als 
Theoretiker der méthode terroriste markt-
gerecht zu positionieren. Die Terroratten-
tate seien, so Baudrillard, die Umsetzung
unserer geheimen Wunschträume von ei-
ner Selbstzerstörung der westlichen Welt.
Mangels äußerer Feinde wende sich der
Globalisierungsprozess mit seiner de-
struktiven Gewalt nach innen und bringe
als sein gleichwertiges Gegenstück den
Terrorismus hervor. 

In dieser abstrusen Intellektuellenfan-
tasie kommen die Realitäten der islami-
schen Welt, wie man sich denken kann,
überhaupt nicht vor. Es scheint ohnehin,
als hätten die Intellektuellen seit der
„Kopftuchaffäre“ die Lust an Auseinan-
dersetzungen mit dem Islam verloren. Je-
denfalls erfahren die Modernisierer unter
den französischen Muftis, die sich um ei-
nen islam à la française bemühen, wenig
Unterstützung durch die Intelligenzija.

Seite 35Die politische Meinung

Intellektuelle in Deutschland und Frankreich



Die Muftis der Moscheen von Paris
und Marseille legen derweil unverdros-
sen Bekenntnisse zur Trennung von Reli-
gion und Staat und zur demokratischen
Verfasstheit des Landes ab. Sie sei ohne
weiteres mit dem Koran in Einklang zu
bringen. Man müsse nur dessen Interpre-
tationen endlich als geschichtlich bedingt
begreifen. 

Mit solchen Forderungen ziehen sie
zwar Morddrohungen islamistischer Ver-
bände auf sich, aber sie befinden sich
durchaus im Einklang mit breiten Mehr-
heiten in der muslimischen Bevölkerung.
Sie bekennt sich ebenso wie die große
Mehrheit der Deutschtürken zur demo-
kratischen Verfasstheit des Landes, in
dem sie leben, und zu dessen Rechtssys-
tem. Und so ignoriert sie einfach durch ihr
konkretes Verhalten die mit Ausschließ-
lichkeitsanspruch vorgetragenen archai-
schen Deutungen des Korans, die auf eine
Idealisierung und Festschreibung von
Vorstellungen aus der Zeit des Propheten
hinauslaufen. Sie akzeptiert de facto ei-
nen Säkularisierungsprozess, den man-
che Islamforscher dank Selbstzensur oder
Wunschdenken nicht akzeptieren möch-
ten.

Durch Politik zum Dialog
So meinte die international renommierte
Islamforscherin Annemarie Schimmel
kürzlich wieder einmal die fundamenta-
listisch-ahistorische Sichtweise des Islam
unterstützen zu sollen: „Ich glaube nicht,
dass man den Islam in der Weise neutra-
lisieren kann, wie Rushdie sich das vor-
stellt (durch Entpolitisierung, Vf.). Es wird
nicht gelingen, den Islam zu säkularisie-
ren (. . .), und ich weiß auch nicht, ob es
wünschenswert wäre.“ Dafür findet sie
den „Vorschlag von Präses Kock und an-
derer für eine Feuerpause (in Afghanistan,
Vf.) sehr tapfer“ (in: Kölner Stadtanzeiger,
9. November 2001).

In dieser Situation sind Vorstöße für ei-
nen sinnvollen Dialog mit dem Islam, je-

denfalls im Westen, wohl nur von der Po-
litik zu erwarten. So hat in Frankreich
Staatspräsident Jacques Chirac höchst-
persönlich seinem Land vorgegeben, in
welcher Weise der Dialog zu führen sei. In
einer Rede bei der Eröffnung der
UNESCO-Konferenz am 15. Oktober 2001
stellte er unter anderem fest:

„Man muss sich nicht lieben, um mit
dem anderen diskutieren zu können. Man
muss sich sicher sein über seine eigenen
Werte und seine eigenen Ideale, um einen
umfassenden und konstruktiven Dialog
führen zu können. (. . .) In Frankreich bei-
spielsweise dürfen wir keine Angst ha-
ben, mit Nachdruck zu sagen, wer wir
sind: ein der Freiheit, der Brüderlichkeit
und der Gleichheit verpflichtetes Volk.
Ein laizistisches Volk, das aber Religionen
respektiert. (. . .) Ein Volk mit einer Bot-
schaft, die sich auf eine bestimmte Vor-
stellung über Frauen, Männer und ihre
Rechte, ihre Würde und ihre Freiheit
gründet. Eine Botschaft, die sich auf die
Verteidigung des demokratischen Mo-
dells und der demokratischen Grund-
sätze gründet. Wir sollten keine Angst ha-
ben, die Existenz einer universellen Ethik
zu bekräftigen, an der sich die Allgemeine
Erklärung der Menschenrecht orientiert.
Im Gegensatz zu den Behauptungen der
Feinde der Freiheit und der Fanatiker al-
ler Art ist diese Ethik kein westliches Mo-
dell, kein trojanisches Pferd übel wollen-
der Kulturen. Sie ist allen Völkern, allen
Nationen und allen Religionen gehörig.
(. . .) Wir müssen sie mehr denn je vertei-
digen, sie mit Leben erfüllen, ihrer uni-
versellen Gültigkeit gerecht werden. (. . .)
Über diese Werte kann nicht verhandelt
werden.“

Es ist noch gar nicht lange her, da hat-
ten CDU-Politiker mit dem ganz ähn-
lichen Projekt deutscher Leitkultur, das
zuvörderst auf die Verteidigung des
Grundgesetzes und der ihm zu Grunde
liegenden Werteordnung abzielte, von
rot-grünen Politikern und der großen

Johannes Thomas

Seite 36 Die politische Meinung



Mehrheit der Intellektuellen einen 
Aufschrei der Empörung oder Hohn und
Spott geerntet. Friedrich Merz wur-
den „Deutschtümelei“, „Biedermeier“, ja,
Rassismus vorgeworfen. Dabei hatte er
nur Selbstverständliches zusammenge-
fasst, nämlich, dass es kulturelle Unter-
schiede gibt und sie Bedeutung für das
Zusammenleben in unserem Land haben:
Es kann nicht gleichzeitig gelten, dass der
Mann in allem bevorrechtigt und die Frau
gleichberechtigt ist oder dass der An-
spruch auf körperliche Unversehrtheit
Geltung hat und zugleich aus religiösen
oder anderen Gründen keine Geltung hat.
Auch die Zuwanderer sollten sich an das
halten, so das CDU-Papier zur Leitkultur,
was im Grundgesetz steht: Menschen-
rechte, freie Entfaltung der Persönlich-
keit, Gleichheit vor dem Gesetz, Gleich-
berechtigung der Frau, Toleranz für
fremde Überzeugungen, Freiheit religiö-
ser Betätigung. 

Dass diese Grundsätze keineswegs all-
gemein akzeptiert und seitens islamisti-
scher Organisationen rundweg als mit ih-
rem Glauben unvereinbar abgelehnt wer-
den, wissen auch die falschen Warner vor

Deutschtümelei. Auch ihnen ist bekannt,
dass es in Deutschland nicht wenige Orte
gibt, an denen der Anspruch des Grund-
gesetzes nicht erfüllt und nicht durchge-
setzt wird. Aber das stört die nicht, die
uns aus Abscheu vor allem, was ihrer An-
sicht nach deutsch klingt, Verfassungspa-
triotismus predigen, zugleich aber vor is-
lamistischen Feinden dieser Verfassung
lieber die Augen verschließen, weil Ge-
fahr für sie immer nur von rechts droht.
Ihre eigenen Prinzipien reduzieren sich
auf eine prinzipienlose Toleranz und den
ganz und gar unvoreingenommenen, das
heißt von Werten nicht belasteten Dialog. 

Die Auseinandersetzung mit erklärten
Feinden der Normen unseres gesell-
schaftlichen Zusammenlebens, sprich un-
serer Leitkultur, zwingt jedoch dazu, den
Dialog gerade nicht unvoreingenommen,
sondern im Sinne etwa des französischen
Staatspräsidenten oder auch der intellec-
tuels der Dreyfus-Affäre auf der Grund-
lage von Werten zu suchen, von unseren
Werten wohlgemerkt.

Johannes Thomas, geboren 1941 in Aachen, ist Pro-
fessor für Romanistik an der Universität in Pader-
born.

Seite 37Die politische Meinung

Intellektuelle in Deutschland und Frankreich

Souveräne Entscheidungskompetenz

„Die explosionsartige Vervielfältigung der technisch erreichbaren Informations-
möglichkeiten verlangt vom Mediennutzer ein viel größeres Maß an souveräner Ent-
scheidungskompetenz. Aufklärung heute kann deshalb verstanden werden als eine
Befreiung von den Fesseln fremdbestimmter Kommunikation. Die Transparenz des
Mediensystems und seine Inpflichtnahme durch ethische Mindestnormen sind des-
halb die erste Forderung der Rezipienten an die Medienproduzenten. Die techno-
logische Modernisierung der Medien und ihre Globalisierung verschärft das Span-
nungsverhältnis zwischen journalistischer Praxis und den Anforderungen der Me-
dienethik.“

Wolfgang Bergsdorf im Juni 2002 in der Politischen Meinung


	Link: 
	Die Politische Meinung: 


