
 

„Heimat mit Haut und Haaren?“ 
Ein Sehnsuchtsbegriff gegen die  
Heimatlosigkeit der Moderne∗ 
 
Karl-Siegbert Rehberg 

 
 
 
 

Der beheimatete Mensch? 
 
Wenn man die Dimension des Begriffes oder sollte man lieber sagen: des Asso-
ziationsraumes von „Heimat“ behandelt, kann man auch von den Fragestellun-
gen und Thesen der Philosophischen Anthropologie ausgehen und zuerst an 
Helmuth Plessners Werk denken. Sein Beitrag zu diesem Denkansatz1 entwickel-
te sich aus seiner Analyse der unterschiedlichen menschlichen Sinne2 und über 
eine kritische Auseinandersetzung im Jahre 1924 mit den am Beginn des 20. 
Jahrhunderts weitverbreiteten Gemeinschaftsideologien von links und rechts.3 
Vier Jahre später legte er dann – in einer gewissen Konkurrenz zu Max Schelers4 

                                                           
∗  Dank sage ich für die Hilfe bei der Ausarbeitung von Gedanken, die ich bei einer Tagung der 

Konrad-Adenauer-Stiftung zum „Heimat“-Begriff in Cadenabbia vorgetragen hatte und die 
während meiner Zeit als Gast des Direktors im Internationalen Forschungszentrum Kulturwis-
senschaften (IFK) in Wien fertiggestellt wurde, vor allem Jan Wetzel; der bildhafte Haupttitel 
des Aufsatzes folgt einem Vorschlag von Joachim Klose, dem ich ebenfalls für unsere Koop-
eration und viele Anregungen sehr danke. 

1  Vgl. Fischer, Joachim (2008): Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. 
Jahrhunderts. Freiburg/München: Alber. Rehberg, Karl-Siegbert (1981): Philosophische An-
thropologie und die „Soziologisierung" des Wissens vom Menschen. Einige Zusammenhänge 
zwischen einer philosophischen Denktradition und der Soziologie in Deutschland. In: Lepsius, 
Rainer M. (Hrsg.) (1981): Soziologie in Deutschland und Österreich 1918-1945.  Kölner Zeit-
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie. Sonderheft 23. Opladen: Westdeutscher Verlag. 
160-198 Ders. (2010): Der Mensch als Kulturwesen. Perspektiven der Philosophischen An-
thropologie. In: Monika Wohlrab-Sahr (Hrsg.) (2010): Kultursoziologie. Paradigmen – Metho-
den – Fragestellungen. Wiesbaden: VS. 24-61 

2  Vgl. Plessner, Helmuth (1923): Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Ästhesiologie des 
Geistes. In: Dux, Günter, Marquard, Odo, Ströker, Elisabeth (Hrsg.) (1980): Helmuth Plessner: 
Gesammelte Schriften. Bd. III. Frankfurt am Main: Suhrkamp 7-315 

3  Vgl. Plessner, Helmuth (1924): Die Grenzen der Gemeinschaft. In: Dux 1980: Bd. V (1981). 7-
133 

4  Vgl. Scheler, Max (1927/28): Die Stellung des Menschen im Kosmos. In: Frings, Manfred S. 
(Hrsg.) (1976): Max Scheler: Gesammelte Werke. Bd. 9. Späte Schriften. Bern/München: 
Francke. 7-71 Scheler konnte seine Grundlegung der Philosophischen Anthropologie nicht vol-



166  Karl-Siegbert Rehberg 

Erstentwurf einer genuin philosophischen Reaktion auf die moderne Biologie – 
seine eigene „Einleitung in die philosophischen Anthropologie“ unter dem Titel 
„Die Stufen des Organischen und der Mensch“ vor, in dem er von einer Phäno-
menologie unterschiedlicher Lebensformen ausging.5 Der humane Lebensvollzug 
wurde dabei aus einem besonderen Zwang zur Selbstobjektivierung heraus ge-
deutet, die Plessner „exzentrische Positionalität“6 nannte – gegenüber der (noch 
einmal in sich unterschiedenen) zentrischen Positionalität von Pflanze und Tier. 
Daraus ergeben sich auch Plessners Analysen einer Verschränkung der mensch-
lichen Körperlichkeit mit seiner „Leiblichkeit“, d.h. der Selbstwahrnehmung des 
Menschen seiner eigenen lebendigen Prozesse und Resonanzen (der Kieler Phi-
losoph Hermann Schmitz hat in ähnlicher Weise – allerdings von Erich Rotha-
cker ausgehend – eine umfassende „Neue Phänomenologie“ der Leiblichkeit 
entwickelt7). 

Metaphorisch könnte man sagen, der Mensch „wohne“ in seinem, ihm als 
Leib gegeben Körper. Oder anders gesagt: Innerhalb des evolutionären Entwick-
lungsprozesses und anders als bei den ihm genetisch am nächsten stehenden 
Primaten kann alleine dieses Gattungswesen eine Erlebnisfülle als psycho-
physische Einheit entwickeln, kann er sozusagen sich selbst in der leiblichen 
„Heimat“ seiner Existenz erleben. Das sind aber nur bildhafte Ausdrücke, die 
später nochmals geprüft werden sollen. 

Zumindest kann man jedoch als einen anthropologischen Ausgangspunkt 
wählen, dass man dem Menschen als einem „Kulturwesen“ „von Natur aus“8 ein 
unstillbares Heimat-Bedürfnis zuschreiben kann (womit Dimensionen wie Ge-
borgenheit, Vertrautheit oder lebensweltliche Selbstverständlichkeiten auch 
jenseits der speziell deutschsprachigen, romantischen Semantik des Wortes an-
gesprochen sind). Um sich einem anthropologisch argumentierenden Heimat-
Konzept anzunähern, schlage ich einen Umweg vor – vielleicht nicht unpassend 
für die Beschreibung eines Wesens, dass auch schon von Max Scheler und von 
Arnold Gehlen9 als Spezialist der Indirektheit und einer symbolischen Vermitt-
lungsvirtuosität angesehen wurde. 

                                                                                                                                   
lenden, weil er 1928 starb. Die Materialien finden sich in Frings, Manfred S. (Hrsg.) (1957): 
Max Scheler: Gesammelte Werke. Bd. X. Schriften aus dem Nachlass. Bern/München: 
Francke. 

5  Vgl. Plessner, Helmuth (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die 
philosophische Anthropologie. In: Ders.: Dux 1980: Bd. IV (1981). 

6  Ebd. 364 
7  Schmitz, Hermann: Was ist Neue Phänomenologie? Rostock: Koch 2003. 
8  Gehlen, Arnold (1940): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. In: Rehberg, 

Karl-Siegbert (Hrsg.) (1993): Arnold Gehlen: Gesamtausgabe. Bd. 3. Frankfurt am Main: Klos-
termann. 88 

9  Ebd. 68 




