»Heimat mit Haut und Haaren?*
Ein Sehnsuchtsbegriff gegen die
Heimatlosigkeit der Moderne”

Karl-Siegbert Rehberg

Der beheimatete Mensch?

Wenn man die Dimension des Begriffes oder sollte man lieber sagen: des Asso-
ziationsraumes von ,,Heimat* behandelt, kann man auch von den Fragestellun-
gen und Thesen der Philosophischen Anthropologie ausgehen und zuerst an
Helmuth Plessners Werk denken. Sein Beitrag zu diesem Denkansatz' entwickel-
te sich aus seiner Analyse der unterschiedlichen menschlichen Sinne? und {iber
eine kritische Auseinandersetzung im Jahre 1924 mit den am Beginn des 20.
Jahrhunderts weitverbreiteten Gemeinschaftsideologien von links und rechts.’
Vier Jahre spéter legte er dann — in einer gewissen Konkurrenz zu Max Schelers®

* Dank sage ich fiir die Hilfe bei der Ausarbeitung von Gedanken, die ich bei einer Tagung der
Konrad-Adenauer-Stiftung zum ,,Heimat“-Begriff in Cadenabbia vorgetragen hatte und die
wihrend meiner Zeit als Gast des Direktors im Internationalen Forschungszentrum Kulturwis-
senschaften (IFK) in Wien fertiggestellt wurde, vor allem Jan Wetzel; der bildhafte Haupttitel
des Aufsatzes folgt einem Vorschlag von Joachim Klose, dem ich ebenfalls fiir unsere Koop-
eration und viele Anregungen sehr danke.

1 Vgl. Fischer, Joachim (2008): Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20.
Jahrhunderts. Freiburg/Miinchen: Alber. Rehberg, Karl-Siegbert (1981): Philosophische An-
thropologie und die ,,Soziologisierung" des Wissens vom Menschen. Einige Zusammenhénge
zwischen einer philosophischen Denktradition und der Soziologie in Deutschland. In: Lepsius,
Rainer M. (Hrsg.) (1981): Soziologie in Deutschland und Osterreich 1918-1945. Kélner Zeit-
schrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie. Sonderheft 23. Opladen: Westdeutscher Verlag.
160-198 Ders. (2010): Der Mensch als Kulturwesen. Perspektiven der Philosophischen An-
thropologie. In: Monika Wohlrab-Sahr (Hrsg.) (2010): Kultursoziologie. Paradigmen — Metho-
den — Fragestellungen. Wiesbaden: VS. 24-61

2 Vgl. Plessner, Helmuth (1923): Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des
Geistes. In: Dux, Giinter, Marquard, Odo, Stroker, Elisabeth (Hrsg.) (1980): Helmuth Plessner:
Gesammelte Schriften. Bd. III. Frankfurt am Main: Suhrkamp 7-315

3 Vgl. Plessner, Helmuth (1924): Die Grenzen der Gemeinschaft. In: Dux 1980: Bd. V (1981). 7-
133

4 Vgl. Scheler, Max (1927/28): Die Stellung des Menschen im Kosmos. In: Frings, Manfred S.
(Hrsg.) (1976): Max Scheler: Gesammelte Werke. Bd. 9. Spite Schriften. Bern/Miinchen:
Francke. 7-71 Scheler konnte seine Grundlegung der Philosophischen Anthropologie nicht vol-



166 Karl-Siegbert Rehberg

Erstentwurf einer genuin philosophischen Reaktion auf die moderne Biologie —
seine eigene ,,Einleitung in die philosophischen Anthropologie® unter dem Titel
,,Die Stufen des Organischen und der Mensch* vor, in dem er von einer Phéno-
menologie unterschiedlicher Lebensformen ausging.” Der humane Lebensvollzug
wurde dabei aus einem besonderen Zwang zur Selbstobjektivierung heraus ge-
deutet, die Plessner ,,exzentrische Positionalitdt“® nannte — gegeniiber der (noch
einmal in sich unterschiedenen) zentrischen Positionalitit von Pflanze und Tier.
Daraus ergeben sich auch Plessners Analysen einer Verschrankung der mensch-
lichen Korperlichkeit mit seiner ,,Leiblichkeit”, d.h. der Selbstwahrnehmung des
Menschen seiner eigenen lebendigen Prozesse und Resonanzen (der Kieler Phi-
losoph Hermann Schmitz hat in dhnlicher Weise — allerdings von Erich Rotha-
cker ausgehend — eine umfassende ,,Neue Phidnomenologie* der Leiblichkeit
entwickelt’).

Metaphorisch kénnte man sagen, der Mensch ,,wohne in seinem, ihm als
Leib gegeben Korper. Oder anders gesagt: Innerhalb des evolutioniren Entwick-
lungsprozesses und anders als bei den ihm genetisch am néchsten stehenden
Primaten kann alleine dieses Gattungswesen eine Erlebnisfiille als psycho-
physische Einheit entwickeln, kann er sozusagen sich selbst in der leiblichen
,Heimat® seiner Existenz erleben. Das sind aber nur bildhafte Ausdriicke, die
spater nochmals gepriift werden sollen.

Zumindest kann man jedoch als einen anthropologischen Ausgangspunkt
wihlen, dass man dem Menschen als einem , Kulturwesen® ,,von Natur aus ein
unstillbares Heimat-Bediirfnis zuschreiben kann (womit Dimensionen wie Ge-
borgenheit, Vertrautheit oder lebensweltliche Selbstverstindlichkeiten auch
jenseits der speziell deutschsprachigen, romantischen Semantik des Wortes an-
gesprochen sind). Um sich einem anthropologisch argumentierenden Heimat-
Konzept anzundhern, schlage ich einen Umweg vor — vielleicht nicht unpassend
fiir die Beschreibung eines Wesens, dass auch schon von Max Scheler und von
Arnold Gehlen® als Spezialist der Indirektheit und einer symbolischen Vermitt-
lungsvirtuositét angesehen wurde.

lenden, weil er 1928 starb. Die Materialien finden sich in Frings, Manfred S. (Hrsg.) (1957):
Max Scheler: Gesammelte Werke. Bd. X. Schriften aus dem Nachlass. Bern/Miinchen:
Francke.

5 Vgl. Plessner, Helmuth (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie. In: Ders.: Dux 1980: Bd. IV (1981).

6 Ebd. 364

7 Schmitz, Hermann: Was ist Neue Phinomenologie? Rostock: Koch 2003.

8 Gehlen, Arnold (1940): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. In: Rehberg,
Karl-Siegbert (Hrsg.) (1993): Amold Gehlen: Gesamtausgabe. Bd. 3. Frankfurt am Main: Klos-
termann. 88

9 Ebd. 68





