Michael Borchard

Begriifdung zur Fachkonferenz »Imame und
Moscheegemeinden im Integrationsprozess. Aspekte
islamischer Gemeindepadagogik«

Meine verehrten Damen und Herren,

es wird allerhochste Zeit, wie ich finde, dass wir uns mit der Rolle der Glau-
bensgemeinschaften und ihren Bediirfnissen beschiftigen, dies in sachlicher
und niichterner Form tun und nach politischen Losungen suchen. Seit Beginn
der Arbeitsmigration nach Deutschland in den 1960er Jahren hat die Zahl der
Muslime stetig zugenommen. Mittlerweile leben etwa 4 Millionen Muslime in
Deutschland. Sie sind ein Teil dieser Gesellschaft und inzwischen, was viele nicht
so wahrgenommen haben, die drittgrofite Glaubensgemeinschaft nach den
Katholiken und Protestanten. Muslimische Gemeinden in Deutschland blicken
inzwischen zum Teil auf eine 50-jahrige und lingere Geschichte zuriick. Doch
erst in den vergangenen Jahren hat sich ein besonderes Bewusstsein fiir die
Notwendigkeit des gegenseitigen Verstehens und Zusammenarbeitens heraus-
gebildet. Ein Bewusstsein dafiir, dass wir im Interesse der Zukunftsfihigkeit
unserer Gesellschaft und des unverzichtbaren Beitrags, den unsere Mitbiirger
mit Migrationshintergrund leisten, wirklich einen dringenden Handlungs- und
Koordinierungsbedarf haben. Eine nahezu uniibersichtliche Vielzahl von In-
itiativen, Projekten und Mafinahmen zur Verbesserung der Integration préigen
die politischen Landschaften auf den Ebenen von Bund, Landern und Kom-
munen. Es ist wichtig, dass wir diese koordinieren und dariiber intensiv reden.
Deswegen zihlt zu den herausragenden Instrumenten sicher die Deutsche Islam
Konferenz (DIK), die 2006 als Dialogforum zwischen dem deutschen Staat und
in Deutschland ansdssigen Muslimen ins Leben gerufen wurde. Sie ist die erste
gesamtstaatliche Reaktion auf gesellschaftlich dringende und teilweise mit
groen Angsten und Sorgen belastete Fragen zum Zusammenleben von Men-
schen mit unterschiedlicher religioser oder kultureller Pragung. Ihr Ziel ist es,
die Teilhabe von Muslimen an und das Gefiihl der Zugehorigkeit zu unserer
Gesellschaft zu stdrken: Die Einfiihrung von islamischem Religionsunterricht,
die Auseinandersetzung mit der Rolle von Imamen als gesellschaftlichen Brii-
ckenbauern und die Frage nach Rollenbildern von Mannern und Frauen unter



14 Michael Borchard

dem Aspekt der Geschlechtergerechtigkeit gehdren zu den Schwerpunktthemen
des umfassenden Programms; und dies sind auch die aktuellen Themen, die die
dreiteilige Fachkonferenzreihe »Religiose Bildung und Integration von Musli-
men in Deutschland«’, die die Konrad-Adenauer-Stiftung in Kooperation mit
dem Zentrum fir Interkulturelle Islamstudien (ZIIS) der Universitat Osnabriick
veranstaltet, fokussiert.

Auch der Wissenschaftsrat hat zu Beginn dieses Jahres seine Empfehlung
dafiir ausgesprochen, die Ausbildung von Imamen an deutschen Universitdten
zu fordern und Hochschulzentren fiir islamisch-theologische Forschung ein-
zurichten, um die Zusammenarbeit zwischen Staat und muslimischer Glau-
bensgemeinschaft auf eine verldssliche Grundlage zu stellen. Diese Zusam-
menarbeit will die Konrad-Adenauer-Stiftung mit gezielten MafSnahmen und
Projekten zu Islam und Muslimen in Deutschland begleiten. Dazu gehoren
neben Veranstaltungen wie dieser Fachkonferenz auch Gespréchsreihen in Zu-
sammenarbeit mit dem Deutschen Bundestag zum Dialog zwischen Islam und
Politik. Uns war dabei ganz wichtig, konfessionell orientierte Abgeordnete fiir
diesen Dialog zu gewinnen, weil wir den Austausch der Religions- und Glau-
bensgemeinschaft untereinander férdern wollen.

Fiir die Konrad-Adenauer-Stiftung ist dieses Thema schon seit einiger Zeit
fast so etwas wie ein »Herzensthema, eine »Herzensangelegenheit«. Bereits vor
fiinf Jahren (2006) hat sich die Konrad-Adenauer-Stiftung in einem ersten
Schritt mit landeskundlichen Schulungen bei der Ausbildung von Imamen
durch die Religionsbehdrde Diyanet in der Tiirkei eingebracht.

Auch wenn das in quantitativer Hinsicht ein Tropfen auf den heiflen Stein ist,
ist uns wichtig, nicht nur zu diskutieren, zu publizieren, sondern auch konkret
zu handeln und einen Beitrag zu leisten. Wir haben das in dem Bewusstsein
gemacht, dass die Imame eine Schliisselstellung beziiglich der Frage einnehmen,
ob Integration gelingt oder sich sogar in ihr Gegenteil, also in die beriithmt-
beriichtigten Parallelgesellschaften verkehrt.

Etwa 2.500 islamische Einrichtungen gibt es in Deutschland, davon sind etwa
2.000 als Moscheevereine organisiert, wovon wiederum etwa 1.600 Moscheen
zur tiirkischen »Community« gehoren. Man kann davon ausgehen, dass etwa
2.000 Imame in Deutschland titig sind, drei Viertel dieser Imame sind tiir-
kischstimmig und ein weiterer Grof3teil stammt v.a. aus Ex-Jugoslawien und
Nordafrika.

1 Tagungsreihe Teil I »Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Fachdidaktische Kon-
zeptionen: Ausgangslage, Erwartungen und Ziele« (11./12. Dezember 2009 an der Universitit
Osnabriick); Teil II »Imame und Moscheegemeinden im Integrationsprozess. Aspekte isla-
mischer Gemeindepddagogik« (14./15. Juni 2010 in der Akademie der Konrad-Adenauer-
Stiftung, Berlin); Teil III »Die Rolle der muslimischen Frauen in den Moscheegemeinden«
(13./14. September 2010 an der Universitat Osnabriick).



BegriiBung zur Fachkonferenz »Imame und Moscheegemeinden« 15

Die meisten der in Deutschland titigen Imame stammen also aus dem
nichteuropdischen Ausland, sie kommen mit geringen Kenntnissen iiber die
Gesellschaft und das Leben hier an und haben oftmals geringe oder gar keine
Kenntnis der deutschen Sprache. Die landeskundliche Vorbereitung auf das
Leben und die Arbeit in Deutschland ist ein wichtiger Beitrag zu ihrer person-
lichen Integration, aber auch im Blick auf ihre Funktion als Multiplikatoren.
Langfristig ist es jedoch unabdingbar, dass Imame in Deutschland ausgebildet
werden. Denn als zentrale Instanzen nehmen sie eine Schliisselrolle im Blick auf
die religiose Unterweisung, aber auch die politisch-demokratische Orientierung
in ihrer Gemeinde ein. Sie konnen in diesem Zusammenhang einen positiven
Einfluss auf die Integration nehmen und als Briickenbauer wirken. Die Konfe-
renz »Imame und Moscheegemeinden im Integrationsprozess« befasst sich
daher intensiv mit der Rolle von Imamen in ihrer Gemeinde, sie fragt nach den
Grundlagen der Ausbildung von Imamen, nach ihrer theologischen Qualifika-
tion und widmet sich auch dem aktuellen Stand der Gemeindepiddagogik. Ein
besonderer Blick wird dabei den Problemen in der Jugendarbeit und bei der
religiosen Unterweisung gelten.

Als politische Stiftung, die der christlich-demokratischen Idee und dem
christlichen Menschenbild verbunden ist, hat die Konrad-Adenauer-Stiftung ein
besonderes Interesse an der Auseinandersetzung iiber die Rolle von Religion
und Werten. Dabei leitet uns eine klare Uberzeugung, die nicht oft und deutlich
genug gesehen wird: Nur wer selbst auf einem festen Wertefundament steht,
kann auch einen glaubhaften, authentischen Dialog tiber Religion und Werte
fithren. Die Auflerung, die am Rande der Diskussion iiber den Religionsunter-
richt in Berlin zu horen war, dass man den konfessionellen Religionsunterricht
abschaffen sollte, weil er nicht zur Toleranz beitrage und es wichtiger sei, die
Rolle von Religion zu relativieren, halte ich fiir einen furchtbaren Irrweg.

Wir sehen zugleich die ethnische, religiose, muttersprachliche und kulturelle
Vielfalt in unserem Land als eine grof3e Chance und wichtige Zukunftsressource.
Die Anerkennung dieser kulturellen und religiésen Vielfalt bedeutet allerdings
nicht Beliebigkeit. Jahrelang wurde unter dem Kunstbegriff »Multikulti« eine
falsch verstandene Toleranz gepredigt. Jahrelang hat man auch vor schwierigen
Fragen und Problemen die Augen verschlossen, auch wir aus der christlichen
Bewegung. Dieses Wegschauen hat dazu gefithrt, dass ein grofler Teil von
Menschen mit Migrationsgeschichte heute in eigenen Bereichen, in eigenen
Gesellschaften lebt. Ohne ein Mindestmafl an Gemeinsamkeit ertrigt eine Ge-
sellschaft aber keine Vielfalt. Die verbindlichen Fundamente unserer Gesell-
schaft miissen die Beherrschung der deutschen Sprache und die gemeinsame
Wertebasis auf Grundlage der freiheitlich-demokratischen Grundordnung sein.
Auf dieser Grundlage kann kulturelle Vielfalt eine Bereicherung sein. Und um
diese Ressource fiir die Zukunft auszuschopfen, bedarf es eines kontinuierlichen



16 Michael Borchard

Dialogs, der nicht in der Beliebigkeit verharren und schwierige Fragen nicht
ausklammern darf. Ich denke, dass das sehr wichtig ist.

Zwei Geistesgroflen des deutschen und des islamischen Kulturraums haben
uns deutlich gemacht - wenngleich ihr Gesprich zugegebenermaflen etwas
einseitig war -, dass man diesen Dialog sogar iiber Jahrhunderte hinweg fithren
kann. Ich meine den deutschen Dichter Goethe und den persischen National-
dichter Hafis. Beide haben eines sehr gut vermocht, nimlich ebenso geistreich
zu sprechen wie auch praktische Hinweise zu geben. Und ich habe zu meiner
grof3en Freude aus einem Gedicht von Hafis einen kleinen Ausschnitt gefunden,
der meine kurze BegriiSung nun wunderbar abschlief}en kann:

»Was spreche ich noch linger? Kurz und biindig will ich sein: Denn sieh, ich
sterbe schon durch der Erwartung Pein!«

Und ehe Sie jetzt durch der »Erwartung Pein« sterben, mochte ich das Wort an
Herrn Professor Ucar iibergeben, nicht ohne zuvor noch einmal zu betonen, wie
sehr ich mich iiber unseren gemeinsamen Dialog und die Kooperation mit der
Universitdt Osnabriick freue, und nicht ohne uns allen eine spannende, eine
ertragreiche Tagung zu wiinschen.



