
EINFÜHRUNG 

„Wo Gott ist, da ist Zukunft” – unter dieses Leitwort haben die 
deutschen katholischen Bischöfe den Besuch Papst Benedikts XVI.  
in Deutschland im September 2011 gestellt. Sie drücken damit  
ihre Erwartung aus, dass der Papst Worte der Wegweisung und der 
Ermutigung für eine lebenswerte Zukunft sprechen wird, in einer 
Welt, in der viele Menschen auf der Suche nach geistiger Orientierung 
und verlässlichen Bezugspunkten sind.

Die Hoffnung auf ein starkes Glaubenszeugnis des Papstes, das auf 
die Gesellschaft ausstrahlt, gründet sich nicht zuletzt auf die Erfah-
rungen mit früheren Auslandsreisen Benedikts XVI. In Großbritannien 
2010 hatte es zunächst auch skeptische bis schrill ablehnende Reak-
tionen gegeben, die sich aber im Verlauf des Aufenthaltes in große 
Zustimmung wandelten. „Die Briten werden zu Benedikt-Fans. Doch 
seine Botschaft ruft zur Entscheidung” – so fasste ein Zeitungsartikel 
den Ertrag der Reise zusammen.1 Vor allem in seiner Rede in der 
Westminster Hall, aber auch bei anderen Gelegenheiten, hatte der 
Papst hinsichtlich der Rolle der Religion in der modernen pluralisti-
schen Gesellschaft ein Umdenken gefordert. Benedikt XVI. stellte 
sich gegen Bestrebungen in säkularen Gesellschaften, den Glauben 
und die Religion aus der Öffentlichkeit zu verbannen, sie als bloße 
persönliche Auffassung zu privatisieren oder gar als Bedrohung der 
Freiheit darzustellen. In seiner bekannten Ablehnung der „Diktatur 
des Relativismus” hob er darauf ab, dass die ethischen Grundlagen 
des gesellschaftlichen Diskurses nicht in einem Konsens liegen dürfe, 
der allein über demokratische Verfahrensregeln herbeigeführt werde. 
Stattdessen müsse die Religion bei der Suche nach objektiven mora-
lischen Prinzipien „korrigierend” gegenüber der Vernunft wirken. 
Der Widerspruch zu totalitären Ideologien des 20. Jahrhunderts habe 
gezeigt, dass die „Welt der Vernunft und die Welt des Glaubens – die 
Welt der säkularen Rationalität und die Welt der religiösen Gläubig-
keit – einander brauchen.”2

Eine Überzeugung, die er nicht erst seit der Debatte mit dem Philoso-
phen Jürgen Habermas immer wieder betont. Schon damals hatte er 
die „Pathologien” der Religion und Vernunft beschrieben, die entste-
hen können, wenn die beiden Sphären sich nicht gegenseitig ergän-
zen und auf ihre jeweiligen Fehlentwicklungen hinweisen.3 

9



Für einen solchen Dialog bedarf es der Religionsfreiheit, die gläubigen 
Menschen und ihren Verbänden ermöglicht, nach ihrem Gewissen zu 
handeln und ihre Überzeugungen einzubringen. Hier sieht der Papst 
die wesentliche Rolle von Religion in der Politik. Sie sei eine Mah-
nung, die sich an transzendenten Werten ausrichte und prophetisch 
das Wort ergreife.  

Die zentrale Rolle des Gewissens als Orientierung für die Gesellschaft 
betonte Benedikt auch bei seinem jüngsten Besuch in Kroatien Anfang 
Juni 2011.4 Die Qualität der Demokratie hänge davon ab, wie stark 
das Gewissen der Menschen ausgeprägt sei, wie weit es an transzen-
dente Grundlagen zurückgebunden sei. Es dürfe nicht in den Bereich 
des Subjektiven reduziert werden, sondern müsse ein Ort des Hörens 
auf die Wahrheit und das Gute sein, der Verantwortung gegenüber 
Gott und den Mitmenschen, eine Orientierung für die Gesellschaft und 
die Demokratie.

Die Beispiele der letzten Jahre zeigen, dass der Papst Europa in der 
Krise sieht, weil das christliche Erbe und seine Werte die Gesellschaft 
immer weniger zu beeinflussen vermögen. Daher wirbt er für eine 
Umkehr und eine Besinnung auf die christlichen Wurzeln.  

Wesentlich ist für ihn die Rückbindung zum Transzendenten. Die 
Menschen dürften die Beziehung zu Gott nicht abreißen lassen. Dabei 
beschränkt er sich nicht nur auf Christen, sondern sucht ganz bewusst 
das Gespräch mit anderen Religionen. Auch hier spielt die geistliche 
Dimension des Lebens und die Frage nach dem letzten Sinn des 
menschlichen Daseins eine wesentliche Rolle. Die religiösen Erkennt-
nisse sollten motivieren, sich gemeinsam für Frieden, Gerechtigkeit 
und die Bewahrung der Schöpfung sowie einen umfassenden Schutz 
des menschlichen Lebens einschließlich seiner religiösen Dimension 
einzusetzen. Darüber hinaus gelte es, den geistlichen Reichtum zu 
teilen, der sich im vielfältigen Miteinander der verschiedenen Gruppen 
zeige, aus denen Verständnis und Respekt für einander erwachse.5 

Das Hören auf andere Religionen und Kulturen schließt auch Nicht-
gläubige ein, zu denen keine Berührungsängste bestehen. Im März 
2011 eröffnete der Präsident des Päpstlichen Kulturrates, Kurienkar
dinal Gianfranco Ravasi, eine Gesprächsinitiative unter dem Titel 
Vorhof der Völker in Paris, einer Chiffre für Säkularität und Laizität. 
Der Anstoß zu diesem Dialog geht auf eine Weihnachtsansprache 

10



Benedikts 2009 zurück und hat das Ziel, die „Glaubens- und Gottes-
frage” wachzuhalten und eine „sakrale oder säkulare Isolation” zu 
verhindern.6 Differenzen sollen ohne Missionierungsansprüche offen 
ausgesprochen und ausgetragen werden. 

Beim Besuch Benedikts XVI. im September 2011 in Deutschland sind 
Begegnungen mit Politikern, eine Rede im Bundestag, Treffen mit der 
Evangelischen Kirche Deutschlands, mit Vertretern des Judentums 
und Repräsentanten des Islam vorgesehen. Wir wollen diesen Besuch 
vorbereitend begleiten und haben deswegen Theologen und Politiker 
um Beiträge gebeten, die sich mit unterschiedlichen Aspekten des 
päpstlichen Wirkens beschäftigen.

In einem ersten Teil werden einige grundsätzliche Themen aufge
griffen, die den Papst bewegen. Zum Thema von Religion und Kirche 
in modernen säkularen Gesellschaften geht der Bochumer Professor 
für Neues Testament, Thomas Söding, auf die prophetische Rede ein, 
mit der der Papst, aber auch die Kirche – politisch, sozial engagiert 
und spirituell orientiert – die Stimme in der Öffentlichkeit erhebt.  
Die Rolle von Religion bestehe darin, Politik zu ermöglichen durch 
kritische Begleitung und konstruktive Mitarbeit, die vor allem von 
Laien geleistet werden müsse, um zu einer gerechten Gesellschaft 
beizutragen. In der Verhältnisbestimmung von Religion und Politik 
hebt er auf Grenzen der jeweiligen Bereiche ab, die nicht, etwa in 
Richtung einer Zivilreligion, vermischt werden sollten. Beide sollten 
jedoch unbedingt im Gespräch sein. 

Ausgehend von der theologischen Botschaft des Papstes, dass die 
Liebe Gottes allen Menschen gelte, entfaltet die Professorin für christ-
liche Gesellschaftslehre, Ursula Nothelle-Wildfeuer, die sozialethischen 
Grundgedanken Benedikts. Beim Ringen um menschenwürdige Struk-
turen müsse Gerechtigkeit um liebevolle Zuwendung ergänzt werden. 
Benedikt bejahe den Markt als Wirtschaftsordnung, in den jedoch 
ethische Aspekte einbezogen werden müssten, wie Vertrauen, die 
Logik des Geschenks und die Unentgeltlichkeit. Um Frieden zu schaf-
fen, gelte es, die Globalisierung solidarisch zu gestalten und Armut zu 
bekämpfen. 

Im Ursprungsland der Reformation gilt der (interkonfessionellen) 
Ökumene eine besondere Aufmerksamkeit, wie der Papst selbst 
hervorhob, als er in einem persönlichen Schreiben an den Ratsvor

11



sitzenden der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) hinsicht-
lich der Gestaltung des Programms eine zeitliche Verlängerung der 
Begegnung mit den Kirchen der Reformation anregte und so zu einem 
zentralen Thema des Besuchs machte. Der frühere bayerische Minis-
terpräsident und Vizepräses der Synode der EKD, Günther Beckstein, 
sieht in der Ökumene einen Gradmesser für die Bedeutung von Kirche 
und Religion in der Gesellschaft. Denn es gehe um die gemeinsame 
Gestaltung der Gesellschaft. Vieles sei im Zusammenhalt der Christen 
schon erreicht, für die Zukunft bedürfe es Geradlinigkeit und Gelas-
senheit.

Nach den Schrecken des Holocaust kommt dem christlich-jüdischen 
Gespräch eine besondere Bedeutung zu. Rabbiner Walter Homolka 
zeichnet die Entwicklung seit den 1930er Jahren – noch vor der 
Herrschaft des Nationalsozialismus – nach. Im Vordergrund stehen 
die Zeit nach dem zweiten Vatikanischen Konzil und das Pontifikat 
Benedikts, insbesondere die Irritationen nach der Neuformulierung 
der Fürbitte für die Juden im außerordentlichen Ritus.
 
Der islamische Religionsphilosoph Milad Ahmad Karimi greift die vom 
Papst in seiner Regensburger Rede geäußerten Gedanken auf. Die 
Frage, was Mohammed Neues gebracht habe, fordere Muslime heraus, 
ihr Gottesbild darzulegen und sich dem interreligiösen Dialog zu öffnen, 
um sich gemeinsam der transzendenten Wurzeln zu versichern. 

Im zweiten Teil beschäftigen sich dreizehn Politiker unter verschie
denen Aspekten, die mit dem Wirken des Papstes verbunden sind, 
mit aktuellen Herausforderungen. 

Bundestagspräsident Norbert Lammert setzt einen kirchenpolitischen 
Akzent. Er gehört zu den acht prominenten Katholiken, die zu Beginn 
des Jahres 2011 aufgrund der schwierigen pastoralen Situation die 
deutschen Bischöfe gebeten hatten, zu prüfen, ob viri probati zu 
Priestern geweiht werden könnten. Ihre Bitte verstanden sie als 
Beitrag zu der breit angelegten Gesprächsinitiative der Deutschen 
Bischofskonferenz, die sich bemüht, Vertrauen zurückzugewinnen 
und die Lebenswirklichkeit der Gläubigen wahrzunehmen.

Der Generalsekretär der CDU Deutschlands, Hermann Gröhe, nimmt 
mit einem Zitat aus einer Rede des damaligen Kardinals Joseph 
Ratzinger das Thema vom Verhältnis von Politik und Religion auf und 

12



erklärt, wie das Grundgesetz Freiräume für das Wirken der Kirchen 
sowie für moralische Wertvorstellungen gebe, für die religiöse Bildung 
prägend sei. Wegen der fundamentalen Bedeutung für die Grundlagen 
des Zusammenlebens weist er alle Forderungen von Laizisten nach 
Zurückdrängung religiöser Elemente aus dem öffentlichen Raum als 
falsch verstandene Neutralität zurück.
 
Die Landeshauptstadt Thüringens, Erfurt, wird eine wichtige Station 
auf der Reise Papst Benedikts sein. Die thüringische Ministerpräsi
dentin Christine Lieberknecht hebt hervor, dass zwar zwei Drittel der 
Bevölkerung in diesem Bundesland konfessionslos sei, es aber gleich-
wohl ein gutes Einvernehmen mit den Kirchen gebe, nicht zuletzt 
aufgrund der Verträge und regelmäßigen Treffen mit Kirchenvertre-
tern und der Landesregierung. Vor allem aber die Arbeit von Diakonie 
und Caritas werde von der gesamten Bevölkerung geschätzt. 

Als Mitglied der Arbeitsgruppe ökologische Fragen der Deutschen 
Bischofskonferenz beschäftigt sich die Beauftragte der CDU/CSU-Frak-
tion für Kirchen und Religionsgemeinschaften, Maria Flachsbarth, mit 
einer verantwortungsbewussten Umweltpolitik, ein Anliegen, das auch  
in der Enzyklika Caritas in veritate erwähnt wird. Aus aktuellem Anlass 
stellt sie Kriterien für ein Konzept einer nachhaltigen Energiepolitik vor, 
die risikoarm, global und für alle Generationen gerecht, Klima schonend, 
für alle zugänglich und bezahlbar sowie gesellschaftlich akzeptiert sein 
muss, um einer „Ökologie des Menschen” zu entsprechen.

Der Persönliche Afrikabeauftragte der Bundeskanzlerin, Günter Nooke, 
setzt sich mit der Idee der Menschenrechte auseinander, die im west-
lichen Kulturkreis entwickelt wurden. Für ihre Übertragbarkeit sei  
nicht nur ein interreligiöser Dialog nötig, der von dem Wahrheitsgehalt 
der jeweiligen Religion ausgehe. Auch die Selbstvergewisserung im 
Gespräch des Christentums mit der säkularen Welt spiele eine Rolle.

Hermann Kues, Parlamentarischer Staatssekretär bei der Bundes
familienministerin mit einem großen Engagement für Afrika, konsta-
tiert, dass die Globalisierung ethisch gestaltet werden müsse. Die 
Finanzkrise habe gezeigt, dass ein Umdenken dringend erforderlich 
sei. Maßstäbe böten die christliche Soziallehre und die Soziale Markt-
wirtschaft.

13



Stärker auf den innenpolitischen Bereich konzentriert sich Karl 
Schiewerling, der arbeitsmarkt- und sozialpolitische Sprecher der 
CDU/CSU-Fraktion im Deutschen Bundestag. Ausgehend von den 
unteilbaren Menschenrechten plädiert er für eine umfassende Teil
habegerechtigkeit. Grundsicherung sei eine aktivierende Hilfe, um 
Eigeninitiative zu stärken. Durch das Bildungs- und Teilhabepaket 
könnten Kinder, vor allem auch solche mit Migrationshintergrund, aus 
der Armut geholt werden. Die unverzichtbare, einklagbare staatliche 
Daseinsfürsorge für Bedürftige aller Art müsse ergänzt werden durch 
freiwillige gegenseitige Hilfe aus Barmherzigkeit.

Die Bundesministerin für Bildung und Forschung, Annette Schavan, 
geht davon aus, dass Religion Gemeinschaft stiften könne. Um reli-
giös sprachfähig zu sein, bedürfe es des Religionsunterrichts. Isla
mische Studiengänge an Universitäten schafften die Voraussetzungen 
für die Ausbildung eines zeitgenössischen Islam. Im Dialog der 
Religionen könne Fremdheit überwunden und Integration ermöglicht 
werden.

Den Aspekt der Werte greift die niedersächsische Ministerin Aygül 
Özkan auf und begründet sie mit der Tradition der Aufklärung.  
Mit Berufung auf das Menschenbild Kants unterstützt sie sozialpo
litisch den aktivierenden Staat mit der Maxime des Förderns und 
Forderns. Es gehe um ein Abwägen von Eigenverantwortung und 
Solidarität. Wie Schavan begrüßt sie die Studiengänge zur Aus- und 
Weiterbildung von Imamen, die zu deren Identifikation mit Deutsch-
land beitragen könnten. Beim Streben nach universell geltenden 
Werten gehe es darum, eine ethische Grundorientierung für eine 
verantwortliche Weltpolitik und Weltwirtschaft zu finden.

Zur Diskussion um den Fortschrittsbegriff hält der Bundesvorsitzende 
des Evangelischen Arbeitskreises der CDU/CSU (EAK), der Parlamen-
tarischer Staatsekretär Thomas Rachel fest, dass es sich um einen 
ambivalenten Begriff handele. Kirche müsse ihr prophetisches Amt 
wahrnehmen, wenn im Namen des Fortschritts bei Zukunftsthemen 
Gefahren und Irrwege deutlich würden, wie die Einlassungen der 
großen Kirchen in der Vergangenheit gezeigt hätten. Aus der Span-
nung von Politik und Religion, Glaube und Vernunft entstehe Zukunft 
im Sinn eines nachhaltigen Fortschritts.

14



Der Präsident des Maximilian-Kolbe-Werks, Peter Weiß, erinnert an 
den Briefwechsel der polnischen und deutschen Bischöfe von 1965, 
der der politischen Versöhnung von Polen und Deutschen vorausging. 
Das aus einem Bußgang von Pax Christi entstandene Maximilian-
Kolbe-Werk unterstützt Überlebende des Holocaust und versucht 
durch Begegnungen zur Verständigung und Versöhnung zwischen den 
Völkern beizutragen. Der Besuch Benedikts in Auschwitz markiere 
einen weiteren Schritt der Versöhnung, indem er Initiativen würdige, 
die im Bewusstsein des vergangenen Grauens auf Versöhnung zielten.

Die Vorsitzende des Ausschusses für Kultur und Medien im Deutschen 
Bundestag, Monika Grütters, geht dem Verhältnis von Religion und 
Kirche zu Intellektuellen und Künstlern nach, zwei Welten, die in der 
Gegenwart gegensätzlich zu sein scheinen, die aber beide über das 
Tatsächliche hinauswiesen, Kritik äußerten, neue Perspektiven eröff-
neten und Antworten auf letzte Fragen suchten. Vielfach fänden sie 
heute nicht mehr zusammen, obwohl sie einander bräuchten. Im 
letzten übersteige der Glaube die Vernunft, weil er dort sei, wo die 
Vieldeutigkeit der Welt die Menschen überfordere.   

Papst Benedikt XVI. gilt als großer Theologe und Intellektueller auf 
dem Stuhl Petri. Deswegen steht am Ende der Aufsatzsammlung eine 
Besprechung des jüngst erschienenen zweiten Teils der Jesus-Biogra-
phie des Papstes. Der Ehrenvorsitzende der Konrad-Adenauer-Stiftung, 
Ministerpräsident a.D. Bernhard Vogel, sieht in der Christusdarstel-
lung auch politische Aussagen: Jesus sei kein Revolutionär, seine 
Botschaft verlange Wachsamkeit und Offenheit für das Gute. Für den 
Deutschlandaufenthalt des Papstes schließt er daraus Offenheit für 
Dialoge mit Nichtgläubigen, Juden und vor allem auch in der Öku-
mene. Nicht zuletzt aufgrund der besonderen Erwähnung des Zeug-
nisses der Frauen bei der Auferstehungsgeschichte, erwägt er Dis-
kussionen über die Stellung der Frau in der Kirche und schließt auch 
andere kirchenpolitische Diskussionsfelder als Stichworte für das 
Besuchsprogramm des Papstes nicht aus. 

Alle Beiträge wollen in das Denken Papst Benedikts XVI. einführen 
und so seine Ansprachen besser verstehen lassen. Die Diskussionen, 
die sich durch die zum Teil gegensätzlichen Standpunkte, zum Teil 
sich ergänzende Passagen in den Beiträgen auszeichnen, zeigen die 
Weite der Themen und lassen neugierig gespannt sein, wie Benedikt 
XVI. den Diskussionsfaden weiterspinnt und welche Antworten er auf 

15



die offenen Fragen in der speziellen deutschen Situation geben wird 
und wie eine gemeinsame Verantwortung von Religion und Politik für 
die Zukunft Europas wahrgenommen werden kann. 

Berlin, im Juni 2011

Dr. Hans-Gert Pöttering, MdEP
Vorsitzender der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V.
Präsident des Europäischen Parlaments a.D.

1|	 Gierth, Matthias: Nicht Rottweiler, nicht Opa. In: Rheinischer Merkur,  
23. September 2010.

2|	 Ansprache von Papst Benedikt XVI., Begegnung mit den Vertretern der 
Gesellschaft Großbritanniens. Westminster Hall – London 17.9.2010, 
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/septem-
ber/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_ge.html.

3|	 Habermas, Jürgen und Ratzinger, Joseph, Dialektik der Säkularisierung.  
Über Vernunft und Religion. Mit einem Vorwort hrsg. von Florian Schuller. 
Freiburg 2005, S. 56.

4|	 Ansprache von Papst Benedikt XVI., Kroatisches Nationaltheater – Zagreb 
4. Juni 2011. http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/spee-
ches/2011/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20110604_cd-croazia_ge.
html.

5|	 Ansprache von Papst Benedikt XVI., Begegnung mit Klerikern und Laien-
vertretern anderer Religionen. 17. September 2010. http://www.vatican.
va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_
ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_ge.html.

6|	 http://www.domradio.de/aktuell/71403/vorhof-der-voelker.html, http://
www.evangelisch.de/themen/religion/premiere-in-paris-vatikan-startet-
dialog-mit-atheisten37407.

16


