Der Dialog der Religionen -
Chancen fur die Integration

Annette Schavan

Der amerikanische Politikwissenschaftler Samuel Huntington hat
nach dem Ende des Kalten Krieges seine Theorie des Clash of Civili-
zations prasentiert. Huntingtons These: Nach dem Fall des Eisernen
Vorhangs werde der Konflikt zwischen Ideologien, welche die natio-
nalstaatlich verfassten Blndnisse gepragt hatten, abgeldst von dem
Konflikt zwischen Kulturen. Zur Abgrenzung von der westlichen
Dominanz sei die Kultur, also die eigene Sprache, die Wertvorstellun-
gen und die Religion, die hochste sinnstiftende Einheit geworden.
Huntingtons These vom Aufeinanderprallen der Kulturen leistet nicht
nur einen interessanten Beitrag zur Deutung von Machtkonstella-
tionen und Interessenkonflikten in der Weltgemeinschaft, sie gibt
gleichzeitig auch Hinweise, die im Blick auf das gelingende Zusam-
menleben in nationalstaatlichen Gesellschaften zu einem wichtigen
Kriterium werden. Angesichts weitverbreiteter multikultureller Heils-
romantik darf nicht Gbersehen werden, dass kulturelle Pragungen ein
enormes Konfliktpotenzial bergen. Konfessionen sind davor genauso
wenig gefeit wie Religionen. Trifft eine Religion wie der Islam, in dem
Glaube und Lebenspraxis, Religion und Politik, Gottesvorstellung und
Staat eng miteinander verwoben sind, auf die aufgeklarte, in der
christlich-jldischen Tradition stehende européische Gesellschaft, blei-
ben Spannungen und Missverstandnisse nicht aus.

Die Bundesrepublik Deutschland hat nach dem Zweiten Weltkrieg mit
dem Wirtschaftswunder einen unerwartet schnellen 6konomischen
Aufschwung erlebt. Schon 1950 hatte das Realeinkommen der durch-
schnittlichen Arbeiterfamilie das Vorkriegsniveau Uberschritten.
Die Investitionen stiegen zwischen 1952 und 1960 um mehr als
das Doppelte, das Bruttosozialprodukt wuchs um achtzig Prozent.
Lag die Zahl der Arbeitslosen am Beginn der 1950er Jahre noch bei
mehr als zwei Millionen, ging sie ab 1952 stark zurlick. Der Arbeits-
kraftebedarf war so groB, dass er auch durch die millionenfache
Zuwanderung aus den ehemaligen deutschen Ostgebieten und durch
die Flichtlinge aus der DDR nicht gedeckt werden konnte.



124

Mit dem wirtschaftlichen Aufschwung wurde auch ein grundlegender
gesellschaftlicher Wandel eingelautet. Um das Wachstum nicht zu
gefahrden, wurden bereits 1955 Gastarbeiter aus Italien und ab 1960
auch aus Spanien angeworben. SchlieBlich wurde 1961 ein Anwerbe-
abkommen zwischen der Bundesrepublik und der Tirkei geschlossen.
Schéatzungen des Bundesamtes fir Migration und Flichtlinge zufolge
leben derzeit etwa vier Millionen Muslime in Deutschland, das sind
etwa funf Prozent der Gesamtbevdlkerung. Hinter den zwei groBen
christlichen Glaubensgemeinschaften bildet der Islam in Deutschland
die zahlenmaBig groBte Konfession.

Nicht zuletzt aufgrund der Zuwanderungen in der jingeren deutschen
Geschichte ist der Islam heute Teil der gesellschaftlichen Wirklichkeit
in Deutschland. Dies nicht anzuerkennen und Muslime samt ihren reli-
giosen Grundbedirfnissen zu ignorieren, wiirde dem Islam in seiner
groBen Tradition und den aktuellen Herausforderungen nicht gerecht
werden. Wo Kulturen und mit ihnen auch die Religionen aufeinander
treffen, ergeben sich Spannungsfelder und werden Vorbehalte offen-
kundig. Auf beiden Seiten gibt es Vorurteile: Etwa die Halfte der
Bevdlkerung in Deutschland empfindet laut einer aktuellen Studie den
Islam als intolerante Religion. Damit verbunden ist bei vielen Befrag-
ten der Eindruck, in Deutschland wiirden zu viele Musliminnen und
Muslime leben, die zu viele Forderungen an den Staat stellen. Auch
unter Menschen islamischen Glaubens gibt es Vorbehalte. Viele von
ihnen meinen, politischer, gesellschaftlicher, rechtlicher und wirt-
schaftlicher Ungleichbehandlung ausgesetzt zu sein und fiihlen sich
diskriminiert.

Wird Religion zu einem Instrument kultureller Abgrenzung, dann
bekommt sie eine hochproblematische Rolle. Umgekehrt kann Reli-
gion aber auch lbergreifende Gemeinschaft stiften. Glaubige Men-
schen haben vor dem Glauben anderer weniger Angst als Menschen,
die nicht glauben. Fir sie ist Religion mehr Mystik als Mysterium.
Fir den Dialog der Religionen bedarf es einer gefestigten eigenen
Uberzeugung, die die Freiheit und Wiirde des Gesprachspartners
anerkennt und achtet. Doch die Bindung zum Glauben schwindet in
Deutschland immer mehr - auch bei jenen, die einer der christlichen
Kirchen angehoren. Dagegen ist die Mehrzahl der Muslime glaubig.
Muslime leben bei uns in der Diaspora. Auch aus anderen Kontexten
- wo beispielsweise Volkskatholizismus auf strengen Pietismus trifft -
wissen wir, dass die Diasporaerfahrung oft dazu fihrt, dass die



eigene Religiositat starker ausgepragt und gelebt wird. In der Fremd-
heit der dominierenden Umgebung vermittelt sie ein Geflihl von Hei-
mat und Sicherheit.

Aus der Studie Muslimisches Leben in Deutschland, im Jahr 2009
vorgelegt vom Bundesamt flir Migration und Flichtlinge, geht hervor,
dass sich 36 Prozent der Muslime selbst als ,stark glaubig” einschat-
zen, weitere flinfzig Prozent bezeichnen sich als ,eher glaubig”.
Unterschiede im Bekenntnis zur Religion werden bei den verschiede-
nen Herkunftsgruppen deutlich. Geben tirkischstdmmige Muslime
sowie Muslime aus afrikanischen Landern an, ,sehr glaubig” zu sein,
reklamiert etwa ein Drittel der iranisch stammigen Muslime fir sich,
»gar nicht glaubig” zu sein. Sowohl bei Christen als auch bei Muslimen
kann das ganz unterschiedliche Verhaltnis zur eigenen Religiositat zu
Irritationen fihren. In deutschen Familien wachsen viele Kinder ohne
religiése Erziehung auf. Aufgrund dieser eigenen Erfahrung tun sie
sich oft schwer, die religiose Verankerung ihrer muslimischen Mit-
schiler zu verstehen. Umgekehrt finden muslimische Jugendliche
befremdlich, wenn sich ein Teil ihrer Mitschiler nicht oder nur wenig
flr den Glauben interessiert. Daraus erwachsen leicht Fremdheit und
Intoleranz.

Umso wichtiger ist es deshalb, in der eigenen Religion verwurzelt zu
sein. Denn nur wer seine eigene religiése Herkunft kennt, kann mit
dem Glauben der anderen umgehen. Deshalb brauchen wir einen
islamischen Religionsunterricht an den Schulen und eine islamische
Theologie an den Hochschulen. Zum einen, um den muslimischen
Mitblrgerinnen und Mitblirgern zu zeigen, dass sie in unserer Gesell-
schaft angekommen sind, und um sie mit ihren Traditionen, kulturel-
len und religiésen Wurzeln wertzuschatzen. Andererseits gehen vom
islamischen Religionsunterricht und der islamischen Theologie auch
wichtige Impulse fir die eigene Personlichkeitsentwicklung und das
gesellschaftliche Miteinander aus.

Ziel und Aufgabe des schulischen Religionsunterrichtes ist die Ver-
mittlung von Glaubensinhalten und Werteorientierung. Er ertffnet
Perspektiven fiir ein eigenverantwortliches Handeln und gibt Orien-
tierung. AuBerdem macht er in der Person der Lehrkraft, die den
Glauben selbst lebt, ein echtes Glaubensangebot. Dies gilt fiir den
christlichen Religionsunterricht genauso, wie es auch fir einen isla-
mischen Religionsunterricht gelten muss. Kinder und Jugendliche

125



126

brauchen im individuellen Reifeprozess die Mdéglichkeit, ihren Glau-
ben kritisch befragen zu kdnnen. Diese Chance eréffnet ihnen der
schulische Religionsunterricht. Er schafft einen geschiitzten Raum,

in dem junge Menschen die Fragen stellen kdnnen, die sie bewegen:
Fragen nach dem, was in der Heiligen Schrift als Glaubensgrundsatze
genannt wird, nach dem Verhéltnis von Politik und Religion, nach der
Gleichstellung von Mann und Frau, aber auch alltagliche Fragen bei-
spielsweise nach Freundschaft und Liebe.

Das im Grundgesetz festgelegte Neutralitdtsgebot verpflichtet den
Staat, keine Religion zu bevorzugen. Gleichzeitig haben die Mitter
und Vater des Grundgesetzes den Religionsunterricht als ordentliches
Lehrfach in den offentlichen Schulen verankert. Geleitet wurden sie
von dem Wissen um die Notwendigkeit wertbildender Fundamente
flr ein gelingendes gesellschaftliches Zusammenleben. Islamischer
Religionsunterricht dient deshalb der Integration.

Um jungen Menschen muslimischen Glaubens einen in diesem Sinne
schulischen Religionsunterricht zu ermdglichen, brauchen wir Religi-
onslehrer, die an deutschen Universitaten ausgebildet wurden. Derzeit
Ubernehmen vor allem Imame die Aufgabe der religiésen Unterwei-
sung im Rahmen der Angebote der Moscheen. Die Mehrzahl der in
Deutschland tatigen Imame wurde von der tirkischen Religionsbe-
horde Diyanet entsandt. Flr die Integration unabdingbar ist es aber,
dass Imame und Religionslehrer an deutschen Universitaten aus-
gebildet werden. Ein an einer deutschen Universitat ausgebildeter
Imam ist nicht nur Religionsgelehrter und Gemeindevorsteher, er
Ubernimmt auch die Aufgabe als Briickenbauer.

Damit ist fiir den Islam die groBe Chance verbunden, eine islamische
Gelehrsamkeit in Europa zu entwickeln. Wo, wenn nicht hier, sind die
Chancen so gut, einen aufklarenden Prozess in Gang zu setzen, der
Voraussetzung dafir ist, dass auch der Islam den Bezug auf Gott als
Impuls zur Freiheit und Toleranz begreift.

Die Islamische Theologie ist nicht eine neutrale Religionswissenschaft,
sie ist eine Glaubenswissenschaft. IThre Aufgabe ist es, die Religion
in die Gegenwart zu Ubersetzen. Die islamische Theologie kann eine
solche zeitsensible Interpretation des Islam leisten. Der Islam kann
in Deutschland gelebt werden, ohne dass er dem gesellschaftlichen
Leben in Deutschland und den in der Verfassung verankerten Grund-



127

rechten entgegensteht. Das beweisen die Muslime, die sich in die
deutsche Gesellschaft integriert haben, ohne dabei auf ihren Glauben
zu verzichten. Ohne Partizipation keine Integration, ohne Integration
keine Identifikation mit Deutschland.

Theologie war fur Religionen immer wichtig. Theologie klart auf und
verhilft einer Religion zum Nachdenken Uber sich selbst. Sie ermdg-
licht einen Glauben, der nicht nur geglaubt, sondern auch gedacht
werden kann. Die wissenschaftliche Beschaftigung mit dem Islam an
deutschen Universitaten wird weitere wichtige Hinweise und Inter-
pretationshilfen geben. Islamische Theologie an den Universitdaten
wird dazu beitragen, dass sich die Muslime starker in Deutschland
beheimatet fuhlen. Zweifellos enthalt der Koran Textstellen, die sich
mit unserem modernen Verstandnis von Demokratie und Menschen-
rechten nicht vereinbaren lassen. Die verschiedenen Texte in ihren
historischen Kontext einzuordnen und im Heute zu verorten, ist Auf-
gabe der Theologie — auch der islamischen. Die christliche Theologie
hat dies nicht zuletzt mit der historisch-kritischen Exegese geschafft.
Wir brauchen deshalb an unseren Hochschulen Forschung in den
Islamwissenschaften und in islamischer Theologie. Auch das ist Aus-
druck einer religionsfreundlichen Gesellschaft, deren Ziel es ist, im
Blick auf die Religionen keine unterschiedlichen MaBstabe anzulegen.

Viele Muslime haben Angst, dass der deutsche Staat ihnen vorschrei-
ben will, was sie zu glauben haben. Darum wird es bei einer islami-
schen Theologie an den Universitdten nicht gehen. Das ist auch nicht
das Ziel der katholisch- und evangelisch-theogischen Fakultaten.
Diese Angste und Befiirchtungen missen wir den Menschen nehmen.
Der Staat wird die wissenschaftliche Freiheit der islamischen Theo-
logie an den Universitdten genauso respektierten, wie er die wissen-
schaftliche Freiheit an den Ubrigen Fakultdten anerkennt. Genauso
gilt aber, dass die islamische Theologie die demokratische Grundord-
nung akzeptiert. Das Christentum hat gelernt, dass der Glaube nicht
die Politik dominieren darf und umgekehrt. Diese Erwartung gilt auch
anderen Religionen wie dem Islam.

Integration bemisst sich nicht allein an MaBstében wie Sprachkennt-
nissen, Beschaftigung, Lebensstil oder Werteinstellungen. Integration
hat auch damit zu tun, wie sehr ich mich mit einem Land identifiziere
und wie sehr ich mich der Gesellschaft zugehdrig fuhle. Umgekehrt
heilt das: Akzeptiert das Land, in das ich zugewandert bin, meine



128

Religion, anerkennen die Mitbirger meinen Glauben? Nicht Homoge-
nitat ist das Ziel einer Gesellschaft, die auf Zukunft hin angelegt ist.
Vielmehr muss es darum gehen, Heterogenitat in einem friedlichen
Miteinander und mit gegenseitiger Toleranz mdglich zu machen.

Integration heiB3t, dass beide Seiten aufeinander zugehen. Die Frage
nach der Religion ist die Frage nach Gott, und die stellen nicht nur
Christen, sondern auch Juden, Muslime, glaubende Menschen und
Suchende. In seiner Kirchenkonstitution geht das Zweite Vatikanische
Konzil deshalb von einer umfassenden Ausrichtung aller Menschen
auf Gott aus: ,Der Heilswille umfasst [...] die, welche den Schopfer
anerkennen, unter ihnen besonders die Muslime, die sich zum Glau-
ben Abrahams bekennen und mit uns den einen Gott anbeten.”
(Lumen gentium Nr. 16) Gleichzeitig anerkennt es die religiose Frei-
heit des Menschen (Dignitatis humanae Nr. 9) und die Suche nach
Sinn und ,Antworten auf die ungeldsten Ratsel des menschlichen
Daseins”. (Nostra aetate Nr. 1)

Das Lebenselixier moderner Gesellschaften ist nicht der technische
Fortschritt. Moderne Gesellschaften brauchen gerade in der Vielfalt
der Mdéglichkeiten und Weltanschauungen Orientierung. Statt eines
Clash of Civilizations brauchen wir den Dialog der Religionen, der
Fremdheit Gberwindet und Integration moéglich macht. Es geht darum,
im Dialog der Religionen ,das Vergangene beiseite zu lassen, sich
aufrichtig um gegenseitiges Verstehen zu bemihen und gemeinsam
einzutreten fir Schutz und Forderung der sozialen Gerechtigkeit, der
sittlichen Guter und nicht zuletzt des Friedens und der Freiheit fur
alle Menschen.” (Nostra aetate Nr. 3)



