
Der Dialog der Religionen –
Chancen für die Integration

Annette Schavan

Der amerikanische Politikwissenschaftler Samuel Huntington hat 
nach dem Ende des Kalten Krieges seine Theorie des Clash of Civili-
zations präsentiert. Huntingtons These: Nach dem Fall des Eisernen 
Vorhangs werde der Konflikt zwischen Ideologien, welche die natio-
nalstaatlich verfassten Bündnisse geprägt hätten, abgelöst von dem 
Konflikt zwischen Kulturen. Zur Abgrenzung von der westlichen 
Dominanz sei die Kultur, also die eigene Sprache, die Wertvorstellun-
gen und die Religion, die höchste sinnstiftende Einheit geworden. 
Huntingtons These vom Aufeinanderprallen der Kulturen leistet nicht 
nur einen interessanten Beitrag zur Deutung von Machtkonstella
tionen und Interessenkonflikten in der Weltgemeinschaft, sie gibt 
gleichzeitig auch Hinweise, die im Blick auf das gelingende Zusam-
menleben in nationalstaatlichen Gesellschaften zu einem wichtigen 
Kriterium werden. Angesichts weitverbreiteter multikultureller Heils-
romantik darf nicht übersehen werden, dass kulturelle Prägungen ein 
enormes Konfliktpotenzial bergen. Konfessionen sind davor genauso 
wenig gefeit wie Religionen. Trifft eine Religion wie der Islam, in dem 
Glaube und Lebenspraxis, Religion und Politik, Gottesvorstellung und 
Staat eng miteinander verwoben sind, auf die aufgeklärte, in der 
christlich-jüdischen Tradition stehende europäische Gesellschaft, blei-
ben Spannungen und Missverständnisse nicht aus.

Die Bundesrepublik Deutschland hat nach dem Zweiten Weltkrieg mit 
dem Wirtschaftswunder einen unerwartet schnellen ökonomischen 
Aufschwung erlebt. Schon 1950 hatte das Realeinkommen der durch-
schnittlichen Arbeiterfamilie das Vorkriegsniveau überschritten.  
Die Investitionen stiegen zwischen 1952 und 1960 um mehr als  
das Doppelte, das Bruttosozialprodukt wuchs um achtzig Prozent. 
Lag die Zahl der Arbeitslosen am Beginn der 1950er Jahre noch bei 
mehr als zwei Millionen, ging sie ab 1952 stark zurück. Der Arbeits-
kräftebedarf war so groß, dass er auch durch die millionenfache 
Zuwanderung aus den ehemaligen deutschen Ostgebieten und durch 
die Flüchtlinge aus der DDR nicht gedeckt werden konnte.



Mit dem wirtschaftlichen Aufschwung wurde auch ein grundlegender 
gesellschaftlicher Wandel eingeläutet. Um das Wachstum nicht zu 
gefährden, wurden bereits 1955 Gastarbeiter aus Italien und ab 1960 
auch aus Spanien angeworben. Schließlich wurde 1961 ein Anwerbe-
abkommen zwischen der Bundesrepublik und der Türkei geschlossen. 
Schätzungen des Bundesamtes für Migration und Flüchtlinge zufolge 
leben derzeit etwa vier Millionen Muslime in Deutschland, das sind 
etwa fünf Prozent der Gesamtbevölkerung. Hinter den zwei großen 
christlichen Glaubensgemeinschaften bildet der Islam in Deutschland 
die zahlenmäßig größte Konfession.

Nicht zuletzt aufgrund der Zuwanderungen in der jüngeren deutschen 
Geschichte ist der Islam heute Teil der gesellschaftlichen Wirklichkeit 
in Deutschland. Dies nicht anzuerkennen und Muslime samt ihren reli-
giösen Grundbedürfnissen zu ignorieren, würde dem Islam in seiner 
großen Tradition und den aktuellen Herausforderungen nicht gerecht 
werden. Wo Kulturen und mit ihnen auch die Religionen aufeinander 
treffen, ergeben sich Spannungsfelder und werden Vorbehalte offen-
kundig. Auf beiden Seiten gibt es Vorurteile: Etwa die Hälfte der 
Bevölkerung in Deutschland empfindet laut einer aktuellen Studie den 
Islam als intolerante Religion. Damit verbunden ist bei vielen Befrag-
ten der Eindruck, in Deutschland würden zu viele Musliminnen und 
Muslime leben, die zu viele Forderungen an den Staat stellen. Auch 
unter Menschen islamischen Glaubens gibt es Vorbehalte. Viele von 
ihnen meinen, politischer, gesellschaftlicher, rechtlicher und wirt-
schaftlicher Ungleichbehandlung ausgesetzt zu sein und fühlen sich 
diskriminiert.

Wird Religion zu einem Instrument kultureller Abgrenzung, dann 
bekommt sie eine hochproblematische Rolle. Umgekehrt kann Reli-
gion aber auch übergreifende Gemeinschaft stiften. Gläubige Men-
schen haben vor dem Glauben anderer weniger Angst als Menschen, 
die nicht glauben. Für sie ist Religion mehr Mystik als Mysterium.  
Für den Dialog der Religionen bedarf es einer gefestigten eigenen 
Überzeugung, die die Freiheit und Würde des Gesprächspartners 
anerkennt und achtet. Doch die Bindung zum Glauben schwindet in 
Deutschland immer mehr – auch bei jenen, die einer der christlichen 
Kirchen angehören. Dagegen ist die Mehrzahl der Muslime gläubig. 
Muslime leben bei uns in der Diaspora. Auch aus anderen Kontexten 
– wo beispielsweise Volkskatholizismus auf strengen Pietismus trifft – 
wissen wir, dass die Diasporaerfahrung oft dazu führt, dass die 

124



eigene Religiosität stärker ausgeprägt und gelebt wird. In der Fremd-
heit der dominierenden Umgebung vermittelt sie ein Gefühl von Hei-
mat und Sicherheit.

Aus der Studie Muslimisches Leben in Deutschland, im Jahr 2009 
vorgelegt vom Bundesamt für Migration und Flüchtlinge, geht hervor, 
dass sich 36 Prozent der Muslime selbst als „stark gläubig” einschät-
zen, weitere fünfzig Prozent bezeichnen sich als „eher gläubig”. 
Unterschiede im Bekenntnis zur Religion werden bei den verschiede-
nen Herkunftsgruppen deutlich. Geben türkischstämmige Muslime 
sowie Muslime aus afrikanischen Ländern an, „sehr gläubig” zu sein, 
reklamiert etwa ein Drittel der iranisch stämmigen Muslime für sich, 
„gar nicht gläubig” zu sein. Sowohl bei Christen als auch bei Muslimen 
kann das ganz unterschiedliche Verhältnis zur eigenen Religiosität zu 
Irritationen führen. In deutschen Familien wachsen viele Kinder ohne 
religiöse Erziehung auf. Aufgrund dieser eigenen Erfahrung tun sie 
sich oft schwer, die religiöse Verankerung ihrer muslimischen Mit
schüler zu verstehen. Umgekehrt finden muslimische Jugendliche 
befremdlich, wenn sich ein Teil ihrer Mitschüler nicht oder nur wenig 
für den Glauben interessiert. Daraus erwachsen leicht Fremdheit und 
Intoleranz.

Umso wichtiger ist es deshalb, in der eigenen Religion verwurzelt zu 
sein. Denn nur wer seine eigene religiöse Herkunft kennt, kann mit 
dem Glauben der anderen umgehen. Deshalb brauchen wir einen 
islamischen Religionsunterricht an den Schulen und eine islamische 
Theologie an den Hochschulen. Zum einen, um den muslimischen 
Mitbürgerinnen und Mitbürgern zu zeigen, dass sie in unserer Gesell-
schaft angekommen sind, und um sie mit ihren Traditionen, kulturel-
len und religiösen Wurzeln wertzuschätzen. Andererseits gehen vom 
islamischen Religionsunterricht und der islamischen Theologie auch 
wichtige Impulse für die eigene Persönlichkeitsentwicklung und das 
gesellschaftliche Miteinander aus.

Ziel und Aufgabe des schulischen Religionsunterrichtes ist die Ver-
mittlung von Glaubensinhalten und Werteorientierung. Er eröffnet 
Perspektiven für ein eigenverantwortliches Handeln und gibt Orien-
tierung. Außerdem macht er in der Person der Lehrkraft, die den 
Glauben selbst lebt, ein echtes Glaubensangebot. Dies gilt für den 
christlichen Religionsunterricht genauso, wie es auch für einen isla
mischen Religionsunterricht gelten muss. Kinder und Jugendliche 

125



brauchen im individuellen Reifeprozess die Möglichkeit, ihren Glau-
ben kritisch befragen zu können. Diese Chance eröffnet ihnen der 
schulische Religionsunterricht. Er schafft einen geschützten Raum,  
in dem junge Menschen die Fragen stellen können, die sie bewegen: 
Fragen nach dem, was in der Heiligen Schrift als Glaubensgrundsätze 
genannt wird, nach dem Verhältnis von Politik und Religion, nach der 
Gleichstellung von Mann und Frau, aber auch alltägliche Fragen bei-
spielsweise nach Freundschaft und Liebe.

Das im Grundgesetz festgelegte Neutralitätsgebot verpflichtet den 
Staat, keine Religion zu bevorzugen. Gleichzeitig haben die Mütter 
und Väter des Grundgesetzes den Religionsunterricht als ordentliches 
Lehrfach in den öffentlichen Schulen verankert. Geleitet wurden sie 
von dem Wissen um die Notwendigkeit wertbildender Fundamente 
für ein gelingendes gesellschaftliches Zusammenleben. Islamischer 
Religionsunterricht dient deshalb der Integration.

Um jungen Menschen muslimischen Glaubens einen in diesem Sinne 
schulischen Religionsunterricht zu ermöglichen, brauchen wir Religi-
onslehrer, die an deutschen Universitäten ausgebildet wurden. Derzeit 
übernehmen vor allem Imame die Aufgabe der religiösen Unterwei-
sung im Rahmen der Angebote der Moscheen. Die Mehrzahl der in 
Deutschland tätigen Imame wurde von der türkischen Religionsbe-
hörde Diyanet entsandt. Für die Integration unabdingbar ist es aber, 
dass Imame und Religionslehrer an deutschen Universitäten aus
gebildet werden. Ein an einer deutschen Universität ausgebildeter 
Imam ist nicht nur Religionsgelehrter und Gemeindevorsteher, er 
übernimmt auch die Aufgabe als Brückenbauer.

Damit ist für den Islam die große Chance verbunden, eine islamische 
Gelehrsamkeit in Europa zu entwickeln. Wo, wenn nicht hier, sind die 
Chancen so gut, einen aufklärenden Prozess in Gang zu setzen, der 
Voraussetzung dafür ist, dass auch der Islam den Bezug auf Gott als 
Impuls zur Freiheit und Toleranz begreift.

Die Islamische Theologie ist nicht eine neutrale Religionswissenschaft, 
sie ist eine Glaubenswissenschaft. Ihre Aufgabe ist es, die Religion  
in die Gegenwart zu übersetzen. Die islamische Theologie kann eine 
solche zeitsensible Interpretation des Islam leisten. Der Islam kann 
in Deutschland gelebt werden, ohne dass er dem gesellschaftlichen 
Leben in Deutschland und den in der Verfassung verankerten Grund-

126



rechten entgegensteht. Das beweisen die Muslime, die sich in die 
deutsche Gesellschaft integriert haben, ohne dabei auf ihren Glauben 
zu verzichten. Ohne Partizipation keine Integration, ohne Integration 
keine Identifikation mit Deutschland.

Theologie war für Religionen immer wichtig. Theologie klärt auf und 
verhilft einer Religion zum Nachdenken über sich selbst. Sie ermög-
licht einen Glauben, der nicht nur geglaubt, sondern auch gedacht 
werden kann. Die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Islam an 
deutschen Universitäten wird weitere wichtige Hinweise und Inter-
pretationshilfen geben. Islamische Theologie an den Universitäten 
wird dazu beitragen, dass sich die Muslime stärker in Deutschland 
beheimatet fühlen. Zweifellos enthält der Koran Textstellen, die sich 
mit unserem modernen Verständnis von Demokratie und Menschen-
rechten nicht vereinbaren lassen. Die verschiedenen Texte in ihren 
historischen Kontext einzuordnen und im Heute zu verorten, ist Auf-
gabe der Theologie – auch der islamischen. Die christliche Theologie 
hat dies nicht zuletzt mit der historisch-kritischen Exegese geschafft. 
Wir brauchen deshalb an unseren Hochschulen Forschung in den 
Islamwissenschaften und in islamischer Theologie. Auch das ist Aus-
druck einer religionsfreundlichen Gesellschaft, deren Ziel es ist, im 
Blick auf die Religionen keine unterschiedlichen Maßstäbe anzulegen.

Viele Muslime haben Angst, dass der deutsche Staat ihnen vorschrei-
ben will, was sie zu glauben haben. Darum wird es bei einer islami-
schen Theologie an den Universitäten nicht gehen. Das ist auch nicht 
das Ziel der katholisch- und evangelisch-theogischen Fakultäten. 
Diese Ängste und Befürchtungen müssen wir den Menschen nehmen. 
Der Staat wird die wissenschaftliche Freiheit der islamischen Theo
logie an den Universitäten genauso respektierten, wie er die wissen-
schaftliche Freiheit an den übrigen Fakultäten anerkennt. Genauso 
gilt aber, dass die islamische Theologie die demokratische Grundord-
nung akzeptiert. Das Christentum hat gelernt, dass der Glaube nicht 
die Politik dominieren darf und umgekehrt. Diese Erwartung gilt auch 
anderen Religionen wie dem Islam.

Integration bemisst sich nicht allein an Maßstäben wie Sprachkennt-
nissen, Beschäftigung, Lebensstil oder Werteinstellungen. Integration 
hat auch damit zu tun, wie sehr ich mich mit einem Land identifiziere 
und wie sehr ich mich der Gesellschaft zugehörig fühle. Umgekehrt 
heißt das: Akzeptiert das Land, in das ich zugewandert bin, meine 

127



Religion, anerkennen die Mitbürger meinen Glauben? Nicht Homoge-
nität ist das Ziel einer Gesellschaft, die auf Zukunft hin angelegt ist. 
Vielmehr muss es darum gehen, Heterogenität in einem friedlichen 
Miteinander und mit gegenseitiger Toleranz möglich zu machen.

Integration heißt, dass beide Seiten aufeinander zugehen. Die Frage 
nach der Religion ist die Frage nach Gott, und die stellen nicht nur 
Christen, sondern auch Juden, Muslime, glaubende Menschen und 
Suchende. In seiner Kirchenkonstitution geht das Zweite Vatikanische 
Konzil deshalb von einer umfassenden Ausrichtung aller Menschen  
auf Gott aus: „Der Heilswille umfasst […] die, welche den Schöpfer 
anerkennen, unter ihnen besonders die Muslime, die sich zum Glau-
ben Abrahams bekennen und mit uns den einen Gott anbeten.” 
(Lumen gentium Nr. 16) Gleichzeitig anerkennt es die religiöse Frei-
heit des Menschen (Dignitatis humanae Nr. 9) und die Suche nach 
Sinn und „Antworten auf die ungelösten Rätsel des menschlichen 
Daseins”. (Nostra aetate Nr. 1)

Das Lebenselixier moderner Gesellschaften ist nicht der technische 
Fortschritt. Moderne Gesellschaften brauchen gerade in der Vielfalt 
der Möglichkeiten und Weltanschauungen Orientierung. Statt eines 
Clash of Civilizations brauchen wir den Dialog der Religionen, der 
Fremdheit überwindet und Integration möglich macht. Es geht darum, 
im Dialog der Religionen „das Vergangene beiseite zu lassen, sich 
aufrichtig um gegenseitiges Verstehen zu bemühen und gemeinsam 
einzutreten für Schutz und Förderung der sozialen Gerechtigkeit, der 
sittlichen Güter und nicht zuletzt des Friedens und der Freiheit für 
alle Menschen.” (Nostra aetate Nr. 3)

128


