
Die Macht der Westlichkeit?

Manfred Mols

Die späte westliche Zivilisation als vorerst geltende  

globale Zivilisationsgrundlage

Die Menge der definitorischen Anläufe zum Begriff und zur Realität 
von Westlichkeit ist buchstäblich unübersehbar geworden. Die Inter-
pretationen teilen sich auf in Schulen und Strömungen, die letztlich 
auf dem Boden erfahrener Geschichte entstanden sind. Hegel hatte 
bekanntlich Philosophie als „ihre Zeit in Gedanken gefasst” vorge-
stellt.1 In der folgenden Abhandlung soll das Spannungsverhältnis 
zwischen der westlichen Zivilisation und dritten Ländern, Regionen 
und Kulturen behandelt werden. Wir bezeichnen diese letztgenannten 
Gebilde immer noch als „Dritte Welt”, um aus unserer Perspektive 
eine kritische Objektivität aufzubauen, d.h. „um die letzen Gründe für 
Ordnung und Unordnung im Zusammenleben der Menschen (...) und 
damit um handlungsbezogenes Wissen”2 angeben zu können. Bei 
genauerem Hinsehen konvergieren viele Positionen im Herausarbeiten 
des Ranges der in unseren Zeitläufen geltenden globalen, jedenfalls 
dominierenden Zivilisationsgrundlage.

Für Alfred Weber steht eine kulturelle Gesamtbetrachtung im Ab-
schied von einer scientistisch-empirischen Soziologie im Vorder-
grund. Geschichte wird als ein offener Prozess begriffen und Kulturge-
schichte vorgestellt als ein integrierender historischer Gesamtprozess.

Für Hegel ist Geschichte die schrittweise Emanation von Vernunft 
und präsentiert sich als rationaler Prozess.

Arnold Toynbee weist Geschichte keinen inhärenten Zweck zu, bewegt 
sich aber in einer Folge von challenges and responses, wobei challen-
ges von einflussreichen Minoritäten ausgehen, die kreativ oder sich 
selbst bedienend sein können.

In einem UNESCO-Projekt,3 an dem der Verfasser mitarbeiten konnte, 
zeigen sich im Kultur- bzw. Zivilisationsvergleich Unterschiede und 
Vergleichbarkeiten (Konstante) für die Erkenntnis eines offenen 



Prozesses, der allerdings abgesteckt ist durch die Möglichkeiten und 
Grenzen der anthropischen Situation4 des Menschen. Geschichte zeigt 
evolutionistische Folgemöglichkeiten, die aber nicht deterministisch 
abgesteckt sind.

Die späte westliche Zivilisation gilt nach einem Vergleich von 16 
Weltkulturen als vorerst geltende globale Zivilisationsgrundlage.  
Sie wird „spät” genannt, weil ihre moderne Artikulation wenige 
Jahrhunderte alt und im Wesentlichen gebunden ist an die Trennung 
von geistlich-sakraler bzw. auch mythisch interpretierter Welt im 
Gegensatz zu einem Weltdenken in säkularen Kategorien. Die christ-
lich-jüdische Kosmovision ist längst abgelöst durch eine technizis-
tisch-scientistische Weltsicht – auch wenn dieser Wandel sich nicht 
durch alle aktuellen Kulturkreise in gleicher Weise zieht. 

Westlichkeit ist heute ubiquitär präsent als global die Staaten und 
Gesellschaften prägende Form einer Weltzivilisation in Politik, Wirt-
schaft, Technik, Wissenschaft und auch allen möglichen Formen der 
Alltagskultur. Träger der Westlichkeit ist im wesentlichen das alte 
Europa, seit dem 18. Jahrhundert immer mehr verbunden mit den 
USA, dem sog. Neuen Europa; in ihrer technischen Version gehört 
auch Japan dazu, in politisch-sozialer Hinsicht ebenso unübersehbar 
Australien und Neuseeland. Zählt man die Bevölkerungen dieser 
Staaten zusammen, kommt man vielleicht auf 12 Prozent der Welt-
bevölkerung, so dass „der Westen gegen den Rest” von 88 Prozent 
immer mehr zu einem internationalen Ärgernis geworden ist, gegen 
das sich andere Vorstellungen wehren. Die eben benutzte Formel 
stammt von dem singapurischen Diplomaten und Politologen Kishore 
Mahbubani, der schon vor Jahren die Publikation „Can Asians Think?”5 
und neuerdings eine sehr substantielle Monogaphie mit dem Titel 
„The New Asian Hemisphere”6 vorgelegt hat. 

Am Ende mag eine planetarische Zivilisation stehen, für die Mahbu-
bani mit dem zentralen Postulat plädiert hatte: Es müssen alle an 
ihrer Artikulation teilnehmen können und dann auch entsprechend 
denken und handeln – auch wenn es um eine Aufgabe geht, die 
vielleicht erst in Generationen gelöst werden kann. „The Rise of the 
Rest” ist auch ein beherrschendes Thema bei Fareed Zakaria, dem  
in Bombay geborenen Herausgeber von „Newsweek International”.7 
Er qualifiziert diesen Prozess als „inevitable” – als unvermeidlich.

28



Komponenten oder Schichtungen von Westlichkeit

Der globale Erfolg der Westlichkeit ist unübersehbar. Ihr globaler 
Bestand ist einstweilen gesichert mangels durchschlagender Alter
nativen. Ihre globale Zukunft ist nur dann von längerer Dauer, wenn 
ihre wesentlichen Komponenten gestreut auftreten.

Ihr globaler Einfluss bleibt einstweilen gesichert mangels viabler 
Alternativen aus den Entwicklungsländern, ihre planetarische Zukunft 
kann nicht als unbeschränkt von Dauer gelten, weil Geschichte nie 
determinierten Pfaden folgt, sondern prinzipiell offen ist. Vorteilsnah-
men und Macht als Durchsetzungsinstrument sind von dieser west
lichen, vor allem späten westlichen Zivilisation nicht zu trennen, auch 
wenn wir Politologen es längst gelernt haben, zwischen der traditio-
nellen Auffassung von harter Macht und weicher Macht (soft power 
im Sinne Joseph Nyes) zu unterscheiden.

Mit „Schichtungen” ist gemeint, dass es benennbare historische 
Entstehungsphasen für die Bausteine dieser westlichen Zivilisation 
gibt, die nach und nach eine Art Gesamtbild ergeben und dazu 
beigetragen haben, den universalhistorischen Anspruch aufzubauen.

Wichtige Elemente der Westlichkeit sind: 
�� die Anfänge organisierter Staatlichkeit im klassischen Ägypten8

�� die Konzeption des Menschen als einmaliges und unzerstörbares 
Wesen, was mit dem israelischen Monotheismus zusammenhängt 

�� die Radikalität in Sinn-, Ordnungs- und Wahrheitsfragen, wie sie 
aus der griechischen Antike bekannt ist (u.a. Platon und Aristoteles)

�� eine sich auf der Basis von festen Grundsätzen etablierende Recht-
lichkeit (Rom) 

�� die Entstehung eines europäischen Gemeinschaftsgefühls auf  
der Basis einer eigenen Großreligion, dem Christentum, das sich 
massiv gegen heidnische Ostvölker und den in Spanien eingedrun-
genen Islam abgrenzt und damit auch eine eigene Welt gegenüber 
konkurrierenden Zivilisationen mit einem weltweiten Anspruch 
herausbildet 

�� die Entstehung des Universitätswesens im offenen Disput um 
Wahrheitsfindung nach nachvollziehbaren Kriterien und Systematik 

�� die Entstehung von sich nach und nach national identifizierenden 
Königreichen – etwa in England und bald in Frankreich –; später 
überhaupt Nationalismus als politische Orientierungsgröße

29



�� die schrittweise Durchdringung der sich herausbildenden Organisa-
tionsformen mit politischen und – wie wir heute sagen würden – 
mit konstitutionellen Regeln. Dies führte später in England, Frank-
reich, den deutschen Landen und dann den USA zu einer bis heute 
prägenden staatstheoretischen Literatur – Gewaltenteilung oder 
-trennung gehören dazu, nach und nach Demokratie als Legitima
tionsgrundlage von Staatlichkeit („quod omnes tangit, ab omnibus 
debet approbari”9) 

�� Menschen- und Bürgerrechte, die jenseits von konkreten Ord-
nungseinlösungen überall gelten sollen

�� die prinzipielle Gleichberechtigung von Mann und Frau
�� die schrittweise Entwicklung von ökonomischen Ordnungsbildern 
des Protektionismus, dann des Freihandels und offener Märkte und 
kapitalistischer Verteilungsregeln 

�� eine breite philosophische Aufklärung, die endgültig Schluss zu 
machen suchte mit der überkommenen kirchlichen und feudalen 
Ordnung

�� der in den Trägereliten dieser Westlichkeit selbstverständliche An-
spruch auf weltweite Eroberung und Penetration (um 1900 waren 
90 Prozent des afrikanischen Territoriums in westlichem Besitz  
und offiziell mehr als die Hälfte Asiens durch England, Frankreich, 
Belgien, die Niederlande, USA und vorübergehend Deutschland 
beherrscht)

�� eine breitflächige Urbanisierung und nicht zuletzt Industrialisierung;
�� das Bürgertum und später die soziale Kompetenz von technisch, 
kaufmännisch und schließlich international orientierten wirtschaft
lichen Leitungskräften

�� ein differenziert und auf Effizienz ausgebildetes Militärwesen
�� Fortschritt und Zukunftsziele als Leitideen vielschichtigen Handelns
�� Technik und Innovation als maßgebliche Bewegungskräfte
�� die Vorstellung von Entwicklung als global ausgerichtete Moderni-
sierung

�� eine verkehrspolitische und immer mehr auch informationsgerich-
tete Vernetzung der Welt.

Eine solche Liste kann nicht vollständig sein. Man könnte sie auch 
nach historischen Epochen ordnen:

Klassisches Altertum – Christianisierung - Renaissance – Zeitalter  
der Entdeckungen - Aufklärung – industrielle Neuzeit – Zeitalter der 
Globalisierung – Postmoderne – digitales Zeitalter usw.

30



Wichtig bleibt, dass ein sich insgesamt über zweieinhalb- bis drei
tausend Jahre aufbauender Prozess, der immer mehr einen zusam-
menhängenden Komplex bildet, für sich selbst unpersönlich und 
gleichwohl mit dem Anspruch auf Weltgeltung auftritt.

Serge Latouche10 spricht daher von Westlichkeit als einer von den 
Ländern und Eliten des Westens aufgebauten und sich verselbstän
digenden Mega-Maschine. Ihr Geltungsanspruch wird oft mit den 
letzten fünf Jahrhunderten unserer Zeitrechnung gleichgesetzt.  
Die Einleitungsimpulse liegen jedoch historisch bedeutend tiefer.

Westlichkeit als Machtfaktor

Im Phänomen „Westlichkeit” verschwistern sich die Faktoren „harte” 
und „weiche” Macht, eine trennscharfe Abgrenzung ist schwierig.

Im Folgenden wird zunächst der Einfluss der „harten” Macht 
beschrieben: Westlichkeit ist selten ohne ein meist erhebliches 
Element an Gewalt und Unterdrückung von Alternativen zur Geltung 
gekommen. In den meisten Fällen wurde Westlichkeit von Herr-
schern und Staatsverantwortlichen aufgrund massiver wirtschaft
licher, gesellschaftlicher oder kultureller, nicht zuletzt auch reli
giöser Interessen durchgesetzt. Die Christianisierung der Sachsen 
unter Karl dem Großen und Bonifatius ist ein Lehrbuchbeispiel dafür. 
Die genannten verschiedenen Interessenmotive tauchen so gut wie 
gleichzeitig bei der zu Beginn des 16. Jahrhunderts eingeleiteten 
Eroberung und Beherrschung jener Länder auf, die wir seit dem 
19. Jahrhundert als Lateinamerika bezeichnen. Ähnliches gilt für 
den indischen Subkontinent, das heutige Mittelostproblem, die 
französische Kolonialpolitik, die kürzere deutsche Kolonialpolitik, 
den US-amerikanischen Imperialismus etc. Die Durchsetzung von 
Westlichkeit und der parallel aufgebaute ökonomische und zivilisa
torische Beherrschungsdrang lassen sich kaum trennen. (Spielfor-
men davon finden sich auch in anderen Kulturkreisen, etwa in der 
Erfolgsgeschichte des Islam.) Fast schon ein Durchsetzungsmonopol 
von wirtschaftlicher wie militärischer Macht ging nach dem Zweiten 
Weltkrieg immer mehr von den USA aus, dies bis zur psychischen 
Hysterie unter George W. Bush, der zu den größten Demontierern 
eines Amerikanischen Jahrhunderts zählt.11 Ob Barack Obama hier 
ein Umdenken will und dies dann auch bis in die internationale 
Verhaltenspraxis der USA bewirken kann – „let’s wait and see”. 

31



Westlichkeit ist in diesem Sinne nie nur ein Befreiungsinstrument  
zur Vermittlung von Mündigkeit und Rationalität, sondern so gut wie 
immer auch ein Stück Unterdrückungs- oder Unterwerfungsausrich-
tung gegenüber anderen – eben jener praktisch 88 Prozent der 
Menschheit. In ihrer noch etwas harmloseren Form ist die Westlich-
keit der Moderne ein Produkt der Medienindustrie, die sich bis vor 
kurzem so gut wie ganz in westlichen Händen befand (Hollywood, 
Associated Press, Reuter, France-Press). Von erheblicher Bedeutung 
sind auch die westlichen Universitäten, die bis Ende des 20. Jahrhun-
derts nahezu alle akademischen Spitzenplätze besetzt hielten, ferner 
überhaupt der westliche Lebensstil einschließlich des erreichten oder 
zumindest zur Schau gestellten Wohlstandes. In diese Aufzählung 
von Indikatorenbündeln für soft power zählt auch die Frage nach 
Strukturen, Normen und internationaler ordnungspolitischer Regel-
setzung. Der Westen warf hier mit einem gewissen Erfolg die Aus-
strahlung seiner Demokratie in die komparative Waagschale. Diese 
konnte dann besonders im globalen Maßstab verkauft werden, wenn 
die autoritären Systeme in Bezug auf Entwicklungsleistungen und 
elementare individuelle wie gesellschaftliche Selbstbestimmungsfor-
men wenig oder gar nichts leisteten und wenn sie sich mit der Idee 
und Wirklichkeit kapitalistischer Marktwirtschaft verband. In diesem 
Sinne konnten sich Europa und später auch die USA gut als Paradig-
men aufspielen und erfuhren dabei eine erhebliche Akzeptanz. 

Hard power überschneidet sich heute fast immer mit soft power.  
Das gilt nicht zuletzt für die Struktur der Weltwirtschaft. Der Anteil 
der USA am Welt-BIP beträgt 24 Prozent12, der der EU 26,8 Prozent, 
Japan kommt auf 8,5 Prozent, Australien auf 1,9 Prozent. Schließt 
man noch Russland mit 2,4 Prozent ein, dann bleibt noch etwas mehr 
als ein Drittel – für etwa 88 Prozent der Weltbevölkerung. Selbst das 
rasant nach vorne stürmende China ist bisher nicht über 8,7 Prozent 
hinausgekommen, die Hoffnungsträger Indien und Brasilien liegen 
bei 2,2 Prozent bzw. 3,1 Prozent. Die meisten der übrigen Staaten 
fallen in Kategorien wirtschaftlicher Macht nicht mehr ins Gewicht. 
Viele der großen westlichen Firmen beherrschen wirtschaftlich und 
damit oft auch politisch ihre Gastländer in Asien, Afrika und Latein-
amerika und übertreffen meist sogar deren Sozialprodukte. Gründe 
dafür sind die größere kaufmännische Expertise der westlichen Länder, 
die Erfahrung westlicher Wirtschaftsvertreter, sich in einer Geschäfts- 
und Investitionswelt zu bewegen, die der Westen mit dem Erfolg 
einer faktisch globalen Verbindlichkeit selbst geschaffen hat und 

32



nicht zuletzt die technologischen Kenntnisse und Qualitätsstandards 
der westlichen Industrieländer einschließlich Japans. Der Anteil  
der nicht-westlichen Welt an Forschung und Entwicklung ist viel  
zu gering, um mit den etablierten Industriemächten mithalten zu 
können. Während diese im Regelfall zwischen 2 und 3 Prozent (und 
manchmal sogar mehr) ihres Sozialproduktes für Forschungs- und 
Entwicklungsaktivitäten investieren, ist der Anteil in der nicht-west
lichen Welt mit Ausnahme von Südkorea und ganz allmählich auch 
China und Brasilien sowie Taiwan und Singapur ungleich geringer: 
Für nicht wenige lateinamerikanische Staaten kann man von 0 bzw. 
0,1 Prozent ausgehen, durchschnittlich von etwas über 0,2 Prozent.13 
Technologietransfer bzw. -import wurde daher immer von außen 
eingefordert. Dies trifft besonders für sogenannte Rentierstaaten wie 
z.B. Venezuela und Kuba sowie für die meisten afrikanischen Länder 
zu, sofern sie primär von Rohstoffexporten leben, was meist mit der 
beherrschenden Stellung von fremdstaatlichen Multis einhergeht.

In der Rubrik hard power zählt nicht zuletzt auch militärische Macht, 
ohne die die westliche Dominanz auf dem Globus bzw. das Zusam-
mengehen von Westlichkeit, wirtschaftlichem Penetrationspotential 
und kultureller und selbst wissenschaftlicher Allgegenwart kaum 
möglich gewesen wäre.

Der Westen besitzt immer noch die größten Flotten, die größten 
Heere (abgesehen von Russland und der chinesischen Volksrepublik 
und heute Nordkorea), die modernsten Waffensysteme einschließlich 
der mit Abstand angereichertsten Atomwaffen- und Raketensysteme 
und immer noch eine waffentechnische und – damit zusammenhän-
gend – informationstechnische Überlegenheit vor allen anderen 
Staaten einschließlich Chinas. 

Und bei allen Expansionsleistungen in Auslandsinvestitionen und Ent-
wicklungshilfe, für die Japan über viele Jahre ein bemerkenswertes 
Beispiel darstellte und heute den Stafettenstab längst an China, Südko-
rea und allmählich auch an Indien abgeben musste, bleibt der Westen 
gleichwohl – zumindest einstweilen – der maßgebliche Impulsgeber. 

Um dieses Bild von der fast allseitigen Präsenz westlicher Macht noch 
abzurunden: Die moderne Welt ist in den Bereichen Politik, Wirt-
schaft, Gesellschaft und Wissenschaften hochgradig vernetzt, und 
zwar intergouvernemental, transnational, mit und ohne Souveräni-

33



tätseinbußen, in formaler wie in informaler Hinsicht. Ihre Prozesse 
und Lebensabläufe sind teils vertraglich, teils durch Absprachen  
und an sehr vielen Stellen durch sogenannte internationale Regime 
abgesichert.

Regime sind Institutionen, die aus Regeln, Prinzipien, Normen und 
Entscheidungsprozeduren im Sinne von Verfahren bestehen. Gleich-
gültig, ob man sie stärker von ihren expliziten oder ihren impliziten 
Seiten her begreift: Sie sind zu einem weit überwiegenden Teil 
strukturierende Elemente eines Universalismus, der vom Westen 
ausging und von ihm beherrscht wird. 

Die aktuelle Herausforderung 

Es wäre naiv zu glauben, dass eine Mitwirkung aller nach der Formel 
12 Prozent (= der Westen) plus 88 Prozent (= der „Rest” im Sinne 
Mahbubanis) überhaupt oder gar rasch möglich sei. Den unter-
schiedlichen Leistungsprofilen in Nord und Süd liegen prägende 
historisch-kulturelle Unterschiede zugrunde, die sich nicht einfach 
aufheben bzw. einebnen lassen. Dies hängt mit sehr differierenden 
Erfahrungen der Ethnien, Herrschaftsgebilde und Sozialkörper 
zusammen sowie mit der sehr unterschiedlichen Sinnstiftung und 
Begründung der Religionen. Auch geographische und geopolitische 
Prägungen fallen ins Gewicht, und nicht zuletzt sehr divergierende 
Erfahrungen der überseeischen Länder mit dem Westen. Dessen 
ungeachtet kann die immer mehr zum Ärgernis gewordene Nord-
Süd-Spaltung des Planeten Erde nicht ihr dauerhaftes Erscheinungs-
bild bleiben, weil sie elementare Prinzipien von Menschenwürde und 
innerglobaler Gerechtigkeit unbeachtet lässt. Hans Küng diskutiert 
diese Probleme unter dem Vorzeichen eines Weltethos: „Die neue 
Weltepoche, die anders als jede frühere geprägt ist durch Welt
politik, Weltwirtschaft, Welttechnologie, Weltkommunikation und 
Weltzivilisation bedarf (...) eines Grundkonsenses bezüglich verbin-
dender Werte, unverrückbarer Maßstäbe und persönlicher Grund
haltungen.”14 Die Alternativen dazu hießen Anarchie und Chaos.  
Ich denke, ein so angemahnter Grundkonsens setzt sich nach und 
nach durch. Seine operative Einlösungsbedingung kann im globalen 
Maßstab nur Partnerschaft bedeuten.

Ein partnerschaftliches Nord-Süd-Verhältnis ist an Voraussetzungen 
gebunden, die alle Seiten einbringen müssen. 

34



Für den Westen bedeutet das den Verzicht auf ein eurozentrisches 
bzw. US-amerikanisches Geschichtsverständnis. Weiterhin muss die 
kulturelle Vernachlässigung an unseren Hochschulen aufhören, die 
nicht zuletzt in den sozialwissenschaftlichen Fächern immer mehr  
zu einem quasi-naturwissenschaftlichen Scientismus neigen, ohne  
zu begreifen, dass Methodendiskussionen vielleicht Sicherheiten der 
Überprüfbarkeit von Aussagen, aber noch keine Problemerkenntnis 
schaffen. Die Bereitschaft zu einer Interkulturellen Hermeneutik 
bleibt die unverzichtbare Basis für einen interkulturellen Dialog,  
ohne den Partnerschaft nicht möglich ist. Überlegenheitsgebaren  
aus Europa und den USA und der Aufstand gegen die westliche 
Beherrschung der Welt einschließlich ihrer Ideologien zementieren 
den Status quo einer Aufteilung der Welt in zwei Lager. Wenn Mah
bubani in seinen Schriften auf wünschenswerte Mitwirkungen auf 
gleicher Augenhöhe eingeht, so muss aus der sogenannten „Dritten 
Welt” ungleich mehr an global sinnvollen Gestaltungsentwürfen 
kommen.

Daher sind auch Forderungen an den „Rest” zu stellen, nämlich eine 
aktive Beteiligung an einer sich global auswirkenden soft power,  
also die Vorlage eigener Vorstellungen von Ordnungspolitik, die sich 
politisch, gesellschaftlich und wissenschaftlich als paradigmatisch  
für andere erweisen könnten. Die Mitwirkung der anderen muss sich 
aber auch noch auf weitere Gebiete erstrecken. Gemeint ist zum 
einen eine allgemeine Akzeptanz der Mitverantwortung für globale 
Probleme wie Umwelt- und Artenschutz sowie Klimawandel. Auch  
die Überbevölkerung der Erde bleibt ein globales Gemeinschafts
unternehmen, ebenso die Energiesicherheit und eine gesicherte 
Nahrungsmittel- und Trinkwasserversorgung für alle. Nicht zuletzt 
bedeutet Religionsfrieden – darin ist Küng nachdrücklich zuzustim-
men – eine unabdingbare Voraussetzung für ein Weltethos in globaler 
Verantwortung. Die Mitwirkung des „ Restes” ist ebenso unverzicht-
bar in dem breiten Feld Forschung und Entwicklung (Research and 
Development). 

Der letzte Punkt bedarf einiger Ergänzungen: Hartmut Sangmeister 
hat kürzlich (allerdings nicht auf der neuesten Datenbasis) regionale 
Aufwendungen für Forschung und Entwicklung auf der Basis von 
CEPAL-Daten zusammengestellt.15 Demnach brachte es Afrika auf  
0,7 Prozent, Ozeanien auf 1,3 Prozent, Lateinamerika und die Karibik 
auf 3,1 Prozent, Europa auf 28,8 Prozent; Asien auf 27 Prozent und 

35



Nordamerika auf 38,2 Prozent der gesuchten Werte. In der globalen 
Wettbewerbsfähigkeit lagen im Jahr 2007 die USA von 207 Ländern 
auf Platz 1, Deutschland lag auf Platz 5, Argentinien auf Platz 85, 
Peru auf Platz 86. Bolivien erreichte Platz 105, selbst Brasilien 
besetzte nur Platz 72.16 Aus solchen Daten lassen sich allgemeine 
Schlüsse ziehen: Sie zeigen deutlich die wirtschaftliche und techno
logische Überlegenheit des Westens gegenüber der übrigen Welt. 
Neueste Daten, die China und Indien einschließen, würden wahr-
scheinlich gewisse Korrekturen ergeben, nicht aber das Bild in  
Gänze wandeln.17 

Teile der „Dritten Welt” haben im Universitätswesen aufgeholt und 
damit an Innovationsfähigkeit gewonnen. Einzelne Universitäten  
und Technische Hochschulen sowie „Think tanks” in China, Singapur, 
Taiwan, Indien, Brasilien oder auch Mexiko holen deutlich auf. Das 
Wissensmonopol des Westens schwindet. Von einem ordnungspo
litischen Dialog zwischen dem Westen und dem „Rest” kann gleich-
wohl keine Rede sein. Erinnert sei an die Haltung des Westens in  
der Verweigerung eines echten Nord-Süd-Dialogs in den 1970er 
Jahren. Das gleiche gilt für die von der lateinamerikanischen Seite 
vorgeschlagene „Charta der ökonomischen Rechte und Pflichten  
der Staaten”, die man analytisch und politisch auf der Ebene von 
Regimen ansiedeln müsste. Auch die Art, wie – nicht nur vom 
Vatikan – die Theologie der Befreiung letztlich abgewürgt wurde, 
spricht für sich.

Die westliche Dominanz zeigt sich auch deutlich beim Doppelthema 
Staat und Demokratie. Wie immer wir uns dazu z.B. im zeitgenössi-
schen Asien äußern wollen – optimistisch, skeptisch, „achievement”-
orientiert, im Gefolge der „Third Wave”-Philosphie Huntingtons oder 
im Aufgreifen jener Einschränkungsattribute, wie sie in Teilen der 
Transitionsforschung in der Überzeugung auftauchen, die jetzt oft 
noch „defekte” Demokratie werde sich auch in Asien eines Tages ihr 
einschränkendes Prädikat mindern und dann ohne Zusätze auskom-
men –, müssen wir uns darüber im klaren sein, dass wir mit kogni
tiven Gerüsten arbeiten, die der malaysische Kollege A.B. Shamsul18 
und verhältnismäßig ähnlich argumentierende weitere Forscher19  
als „colonial knowledge” bezeichnet haben, eine Perspektive, die 
schon Edward W. Said20 in verschiedenen Arbeiten vorweggenom-
men hatte.

36



Shamsul ist der Auffassung, dass erst dieses „koloniale Wissen” dem 
modernen Asien die Basis für die Suche nach der eigenen Identität 
und die Chance der interkulturellen Verständigung unter den Asiaten 
selbst anbietet. Begriffe wie „Entwicklung”, „Wirtschaftswachstum”, 
„soziale Gerechtigkeit”, „Nation”, „Staat” (und wir sollten noch hinzu-
fügen: „Demokratisierung”, „Demokratie” oder „governance”) gäben 
deshalb unverzichtbare Verständniskategorien für das moderne Asien 
ab, weil sie die Denkmuster für das bildeten, was sich dort politisch 
unter Transformationsgesichtspunkten ereigne. Denn in diesen Begrif-
fen und den ihnen zuzuordnenden Modellen, Theoremen und Theorien 
werde weitestgehend auch in Asien gedacht und Politik betrieben. 
Sie bildeten zugleich die bis auf weiteres unverzichtbare Verständnis-
brücke zur internationalen politischen und wissenschaftlichen Welt, 
die sich beide auch in diesen Hinsichten immer mehr globalisierten.

Claudia Derichs21 weist darauf hin, dass man sich in Asien gern auf 
asiatische Traditionen berufe, die sich aber zumeist als diskursive 
Postulate einer interkulturellen Gleichberechtigung mit dem politi-
schen, gesellschaftlichen, ökonomischen und akademischen Westen 
präsentierten. Sie seien daher in der Regel „Selbstbehauptungsdis-
kurse”, mehr Konstruktion als Rekonstruktion zum Zwecke einer 
Legitimierung für eine Moderne, die nicht als die eigene entstanden 
sei.

Sind solche Selbstbehauptungsdiskurse daher eine Selbsttäuschung? 
Auf der einen Seite gilt es, auf Zwischentöne eines asiatischen Pro-
testes zu achten, wie er heute u.a. von asiatisch-islamischer Seite 
artikuliert wird.22 „Since most secondary literature is of Western 
origin, human culture is rendered one-sided”, schreibt Hassan 
Hanafi.23 Auf der anderen Seite gibt es zur Zeit keine über Einzel
kulturen und Einzelstaaten hinausgehende Alternativen – es sei 
denn, man macht sich die Mühe kulturhermeneutischer Korrekturen, 
die sich aber deshalb nicht beliebig weit vom gescholtenen „colonial 
knowledge” entfernen dürfen, weil sonst die eben herausgestellte 
interkulturelle/internationale Kommunikation zusammenbricht. 
Bieten somit historisch gesättigte kulturhermeneutische Ansätze24 
einen vielleicht notwendigen, jedenfalls ergänzenden Weg, an Asien 
und nicht-westliche Welten heranzugehen? Die Antwort heißt „ja”, 
wenn man dabei nicht überzieht. Die Ansätze sind keine Alternativen 
zum „colonial knowledge”, wohl aber Ergänzungen, Versuche zu 
einem tieferen Verstehen, auf das in den in Mode befindlichen, an 

37



Methoden und Statistiken orientierten sozialwissenschaftlichen Ein-
führungsbüchern kein Wert gelegt wird. Wenn China nur für Sinolo-
gen verständlich bliebe, Mexiko nur für Mexikanisten usw., könnte 
man in einem weltweiten Kontext weder China noch Mexiko begreifen 
und auch nicht adäquat politisch, wirtschaftlich, wissenschaftlich 
usw. mit diesen Staaten umgehen.

Für solche Postulate bietet sich eine Fülle von Beispielen an. In 
Bezug auf China sollte man z.B. die von den Sinologen betonte 
„danwei”-Kultur als eine konstitutive soziale Sekundärgröße oder  
das „guanxi”-Denken als soziales Kapital erwähnen.25 Für Indonesien 
und den ASEAN-Raum kann man kaum auf zentrale indigene Begriffe 
wie „musyawarah” (die typische Form der dortigen Konsensfindung) 
verzichten, weil es sich um Formen der Entscheidungsfindung han-
delt, die wir im Westen eher als präpolitisch ansehen würden und die 
in Ost- und Südostasien bis in die Entscheidungsmodi der ASEAN und 
von dort in die Verhandlungspraxis selbst der APEC ausstrahlen.26 
Das japanische Begriffspaar „tatemae” und „honne” aufzugreifen, hat 
deshalb Sinn, weil es die für Japan charakteristische Spannung von 
kollektiven Identifikationen und individuellen Vorbehalten benennt. 
Der große Japanologe und Botschafter Edwin Reischauer27 hat das 
Begriffspaar unter der Überschrift „Relativismus” behandelt. Relativis-
mus ist hier als Warnung zu verstehen, alles aus den standardisierten 
Begriffpackungen der westlichen Sozialwissenschaften abzuleiten. Um 
ein Beispiel aus der früheren eigenen Forschung zu nennen: Mexikos 
60-jährige, relative politische Stabilität unter der Herrschaft der 
Revolutionspartei28 lässt sich gut unter den Vorzeichen eines „com-
promiso respaldo”-Gleichgewichts begreifen.29 

Wir stehen damit vor einem Erkenntnisdilemma oder vielleicht auch 
Kompromiss zwischen westlicher Begrifflichkeit und kulturhermeneu-
tischen Korrekturen. Wenn uns an einem Dialog zwischen Asien, 
Europa sowie Nord- und Südamerika gelegen ist, kommen wir einer-
seits nicht um die international am meisten akzeptierte Verständnis-
welt herum, müssen aber auch sehen, dass ein relativ großer kultu-
reller „Rest” übrig bleibt, um den man sich im Rahmen des Möglichen 
zu bemühen hat, ohne dabei ein wesentliches Stück Nachvollziehbar-
keit oder Allgemeinverständlichkeit aufzugeben (was Autoren wie 
Edward W. Said oder Franz von Magnis-Suseno hervorragend gelun-
gen ist).

38



Nun etwas enger zur Demokratiefrage! Um das Ergebnis für Asien 
gleich vorwegzunehmen: Ein überzeugendes Demokratieprofil ist 
bisher nirgendwo erreicht worden.

Wenn der lange Zeit einflussreiche Ex-Premier Malaysias, Mahathir 
Mohamad, Demokratie vor allem als starke politische Führung, 
Wahlen und Entwicklungsdynamik definiert,30 dann stehen Stabili-
täts-, aber nicht Partizipationsgesichtspunkte im Vordergrund. Die 
Militärregierung Myanmars kann sich Demokratie vorstellen, aller-
dings ohne eine Ernst zu nehmende Opposition und unter weitest
gehendem Ausschluss der ethnischen Minderheiten, die immerhin  
40 Prozent der Bevölkerung des Landes ausmachen. Lee Kuan Yew 
hat seine im Jahre 2000 vorgelegten Memoiren mit der stolzen Über-
schrift versehen „From Third World to First”.31 Der Entwicklungserfolg 
Singapurs sei unbestritten und ist in der Tat zu einem erheblichen 
Teil dem langjährigen Premier zu verdanken. Doch zur Ersten Welt 
gehört auch ein politisches System der Offenheit und des Pluralis-
mus, was im Singapur Lee Kuan Yews nie politische Wirklichkeit war 
und allenfalls jetzt mit noch sehr zarten Hoffnungen für die Zukunft 
verbunden werden kann. Lee Kuan Yew gibt sich einem Irrtum hin, 
den man mit Otfried Höffe als „technokratisch halbierte Modernisie-
rung” bezeichnen kann – ein in der sogenannten „Dritten Welt” weit 
verbreiteter Irrtum, den der Bolivianer H.C.F. Mansilla schon vor 
Jahren unter dem Buchtitel „Die Trugbilder der Entwicklung in der 
Dritten Welt” genauer und im Detail beschrieben hat.32 Indien, oft  
als die größte Demokratie der Welt bezeichnet, hat Jahrzehnte lang 
mit dem Widerspruch zwischen Demokratiebekenntnis und der radi-
kalen Praxis der Ungleichheit im religiös abgeleiteten Kastenwesen 
leben müssen. Das große Indonesien ist in den langen Aufbaujahren 
vor der Asienkrise alles andere als eine Demokratie gewesen. Brunei 
schon gar nicht. Thailand und die Philippinen sind es nur bedingt, 
begleitet von unübersehbaren Tendenzen der Regression. Laos und 
Kambodscha stehen nach Krieg und Bürgerkrieg am Anfang einer 
Transition, die eher auf Normalstaatlichkeit als schon auf Demokratie 
abzielt. Die drei noch verbliebenen kommunistischen Staaten VR 
China, Vietnam und Nordkorea weisen unterschiedliche Transitions-
leistungen auf.33 Demokratien sind sie nicht einmal in der ohnehin 
fragwürdigen Qualifikation „defekte” Demokratien. Am Ende bleiben 
– von Japan und seinem Weg nach Westen abgesehen – Taiwan und 
Südkorea als politische Gebilde erreichter Modernität übrig.

39



Mutatis mutandis gilt vieles von dem für Asien Monierten auch für 
Lateinamerika und für die arabische Welt und Schwarzafrika. Ohne 
gerade für Lateinamerika herausragende politik- und staatstheore
tische Leistungen leugnen zu wollen – wie sie u.a. von Fernando 
Henrique Cardoso in Brasilien, Luciano Tomassini in Chile, Felipe 
Mansilla in Bolivien oder Juan Carlos Agulla in Argentnien vorgelegt 
wurden: Es wird westliches Wissen länderspezifisch aufgearbeitet 
und aktualisiert. Das ist vielleicht kein „colonial knowledge” im Sinne 
Shamsuls, weist aber ebenfalls eindeutige Züge einer Suche nach 
sich selbst auf der Basis nicht eigenkulturell erworbenen Wissens auf.

Um die Überlegungen hier thesenhaft abzuschließen: 
1.	 Wir müssten uns in Europa genauer überlegen, worin für uns 

Westlichkeit in ihren unverzichtbaren zivilisatorischen Werten 
besteht. 

2.	 Wir können die Obhut der Westlichkeit nicht weiterhin vor allem 
den USA überlassen, die sich – auch unter Obama – immer noch 
als eine „City Upon a Hill” fühlen und die es nie gelernt haben,  
in Alternativen zu denken und darüber hinaus die Ressourcen der 
Erde als ihre natürliche Aneignungsbasis ansehen. 

3.	A us der Dritten Welt muss mehr an brauchbaren Eingaben zu 
einer breit gefächerten Globalisierung kommen. 

4.	D ie korrespondierende Verhaltensmaxime kann nur Dialog 
heißen. Womit unsere Universitäten, Eliten und Medien deutlich 
umdenken müssten. Gerade hierin liegt die Verantwortung 
unserer politischen Stiftungen.

1|	 	Zit. nach: Ballestrem, Karl Graf / Ottmann, Henning (Hrsg.): Politische 
Philosohie des 20. Jahrhunderts, München 1990, S. 9.

2|	 Ebd., S. 8.
3|	 Vgl. Jaguaribe, Helio: Un estudio crítico de la historia, México 2001  

(2 Tomos).
4|	 = die historischen und psychogenen Bedingungen, unter denen der 

Mensch lebt, denkt und handelt.
5|	 Mahbubani, Kishore: Can Asiens Think? Understanding the Divide Between 

East and West, Steerfoord 2001.
6|	 Mit dem bezeichnenden Untertitel „The Irresistable Shift of Global Power 

to the East”, New York 2008.
7|	 Zakaria, Fareed: The Post-American World, New York 2009.
8|	 Vgl. Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und 

politische Idenität in frühen Hochkulturen, München 1992, Kap. 4.

40



9|	 (lat.): „Was alle angeht, muss von allen gebilligt werden.”
10|	 Vgl. Latouche, Serge: The Westernization of the World. Cambridge/MA 

1996.
11|	 Mols, Manfred: Vom Amerikanischen zu einem Asiatisch-pazifischen 

Jahrhundert, in: KAS Auslandsinformationen 9/09, S. 7-44.
12|	 Für die folgenden Daten vgl. Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 145 vom 

26.7.2010, S. 14.
13|	 Vgl. Mols, Manfred: Das politische Lateinamerika. Profil und Entwicklungs-

tendenzen, in: aktuelle analysen Nr. 45 der Hanns-Seidel-Stiftung, 
München 2007.

14|	 Küng, Hans: Plädoyer für ein globales Verantwortungsbewußtsein, in: 
Nuscheler, Franz (Hrsg.): Entwicklung und Frieden im 21. Jahrhundert. 
Zur Wirkungsgeschichte des Brandt-Berichts, Bonn 2000, S. 329-348, hier 
S. 329.

15|	 Sangmeister, Hartmut: Technologischer Wandel und die internationale 
Wettbewerbsfähigkeit Lateinamerikas, in: Graf, Patricia / Stehnken, 
Thomas (Hrsg.): Lateinamerika. Politik, Wirtschaft und Gesellschaft. 
Festschrift für Andreas Boeckh, Baden-Baden 2008, S. 115-134, hier 
S. 127. CEPAL = Comisión Ecenómica para América Latina.

16|	 Ebd., S. 130.
17|	 Vgl. Basisdaten Ausgaben für Forschung und Entwicklung, Statistisches 

Bundesamt Deutschland, Abruf 7.9.2010 (die meisten Länderdaten 
beziehen sich auf 2007.)

18|	 Shamsul, A.B.: The European-American-Asian Knowledge Complex. A 
Critical Commentary, in: Nathan, K.S. (ed.): The European Union, United 
States and Asean. Challenges and Prospects for Cooperative Enga ement 
in the 21st Century, London 2002, S. 139-155. Diese und die folgenden 
Stellen sind entnommen aus: Mols, Manfred: Zur Einführung Staat und 
Demokratie in Asien, in: Dosch, Jörn / Mols, Manfred / Ölachläger, Rainer 
(Hrsg.): Staat und Demokratie in Asien. Zur politischen Transformation 
einer Weltregion, Berlin 2007, S. 9-28.

19|	 Vgl. Derichs, Claudia: Geschichte von gestern – Geschichte von heute: 
Asiatische Perspektiven, in: Birle, Peter u.a. (Hrsg.): Globalisierung und 
Regionalismus. Herausforderungen für Staat und Demokratie in Asien und 
Lateinamerika, Opladen 2002, S. 19-36.

20|	 Besonders in Said, Edward W.: Kultur und Imperialismus, Frankfurt am 
Main 1974 sowie in seinem schon klassisch zu nennenden Buch „Orienta-
lism”. 

21|	 In der Anm. 53 zit. Arbeit.
22|	 Vgl. Hanafi, Hassan: Western Democracy and Islamic Democracy, in: 

Mutalib, Hussin (ed.): Islam and Democracy. The South East Asian 
Experience, Singapore 2004, S. 1-9.

23|	 Ebd., S. 2.
24|	 Zur kulturellen Hermeneutik vgl. Daniel, Ute: Kompendium Kulturge-

schichte. Theorie, Praxis, Schlüsselwörter, Frankfurt am Main, 4. Auflage 
2004.

25|	 Vgl. Heberer, Thomas: Das politische System der VR China im Prozess des 
Wandels, in: Derichs / Heberer: Einführung....(zit. Anm. 21), S. 70ff.

26|	 Vgl. von Magnis-Suseno, Franz: Neue Schwingen für Garuda, München 
1989; Dosch, Jörn: Die ASEAN. Bilanz eines Erfolges. Akteure, Interessen-
lagen, Kooperationsbeziehungen, Hamburg 1997.

27|	 Reischauer, Edwin O.: The Japanese Today. Chance and Continuity, rev. 
edition Cambridge/ Mass. and London 1988, S. 140.

28|	 = Partido Revolucionario Institucional. Verlor im Jahre 2000 die Präsident-
schaftswahlen.

41



29|	 Compromiso = eine gewisse Fürsorgeverpflichtung der Herrschaftselite; 
respaldo = die Unterstützung dieser Schicht bzw. des Regimes „von 
unten”.

30|	 Mohammad, Mahathir: Reflections on Asia, Suband Jaya/ Malaysia 2002.
31|	 Singapore 2000.
32|	 Mansilla, H.C.F.: Die Trugbilder der Entwicklung in der Dritten Welt. 

Elemente einer kritischen Theorie der Modernisierung, Paderborn u.a. 
1986.

33|	 Vgl. u.a. Commonwhealth of Australia / Department of Foreign Affairs and 
Trade (ed.): The New Asians. Vietnam, Burma, Cambodia & Laos. Cam-
berra 1997.

42


