
 

161 

 

 

 

Interkulturelles Lernen als 
Zukunftsaufgabe der politischen Bildung 

 

Peter Graf 

 
Toleranz sollte eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung sein: 

sie muß zur Anerkennung führen. Dulden heißt beleidigen. 

J. W. von Goethe1 

 

Die Begegnung mit dem Fremden hat an allen Orten und zu allen Zeiten 

grundlegende Fragen aufgeworfen. In die Fremde zu gehen, bedeutet für jeden 

Menschen, sich vom Gewohnten zu lösen und aus dem bisher Selbstverständ-

lichen, das mehr oder weniger natürlich erschien, herauszufallen. Mehr noch 

stellt der Fremde, der kommt, das Eigene in Frage. Die Vogelperspektive des-

sen, der aus der Ferne kommt, erlaubt ihm, die neue Umwelt mit anderen Au-



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

162 

gen zu betrachten als jene, die dort leben, und ihre Art zu leben nicht nur als 

natürlich-normal, sondern auch als normbildend wahrnehmen. Allein die Fra-

ge nach dem Warum und Wieso der eigenen Lebensform, die in dieser Weise 

der Fremde stellt, beunruhigt und stört. Diese Erfahrung war schon in der An-

tike bekannt, sie wirkt bis heute. Bereits Platon hat in seiner Abhandlung über 

den idealen Staat, seine Lehre von der ‚politeia’ (πολιτεια) das Verhältnis 

zum Fremden für so wichtig erachtet, daß er vorschlug, sein ideales Gemein-

wesen nicht am Meer zu gründen, um es vor fremden Einflüssen zu bewahren: 

„Denn das eine Gegend bespülende Meer ist zwar für das tägliche Bedürfnis eine ange-

nehme, in der Tat aber gewiß herbe und bittere Nachbarschaft, da es nicht nur den Gelder-

werb gedeihen läßt, sondern auch (wegen der vielfältigen Einflüsse) in den Seelen eine 

veränderliche und unzuverlässige Gesinnung erzeugt.“2  

 

Ein „ideales“ Gemeinwesen dieser Art ist in Zeiten der globalen Mediennetz-

werke nicht denkbar. Vielmehr kann sich keine Nation mehr abgrenzen, liegt 

jede sozusagen an der Küste und ist vielfach mit der gesamten Welt verbun-

den. Schon für die klassische Zeit hätte zu den platonischen Überlegungen 

angemerkt werden müssen, daß die kulturelle Bedeutung des sehr kleinen 

griechischen Berglandes zwischen der Peloponnes und dem Olymp eben ge-

nau darin lag, daß kaum ein anderes Land eine so lange Küste hatte wie Grie-

chenland und eben deswegen eine einmalige Brückenfunktion für die Kultur-

geschichte von ganz Europa übernehmen konnte. Der Kulturanthropologe Mi-

chel Leiris spricht von der „Fruchtbarkeit der Kontakte“ für die kulturelle 

Entwicklung und stellt in diesem Zusammenhang das Beispiel Griechenland 

diametral Tasmanien gegenüber, einer einsamen Inselregion im Pazifik, auf 

der durch die geographische Abgeschiedenheit die kulturelle Entwicklung 



  Peter Graf 

163 

vollkommen stagnierte. Die dort lebenden Menschen lebten noch auf der Stu-

fe der mittleren Steinzeit, als die Engländer im 19. Jahrhundert eintrafen.3  

1. Das Eigene und das Fremde 

Das Denkschema der Unterscheidung nach „eigen“ und „fremd“ hat die Jahr-

hunderte überdauert, eben als Wahrnehmung, die mit einer Defiziterfahrung 

verbunden ist: der Fremde spricht eine andere Sprache oder spricht er über-

haupt? Man versteht seine Lebensform nicht, er folgt nicht den eigenen Sitten 

und Gebräuchen.4 Das „Fremde“ wird so zum leeren Konstrukt der Unter-

scheidung, da man die Differenz nicht kennt, die Unterschiede nicht zu be-

nennen vermag. Alles, was unerkannt bleibt, ist das Fremde: 

„Das Fremde ist kein theoretisch signifikanter Begriff,  

nicht weil es zu wenig, sondern weil es zuviel bezeichnet.“5 

 

Inhaltlich ist „das Fremde“ per definitionem nicht zu fassen, erlaubt daher je-

dem, es mit Vorstellungen anzureichern, die unvertraut sind und man selbst 

nicht kennt. Nicht eine bestimmbare Differenz, sondern die schiere Unkennt-

nis trägt das begriffliche Konstrukt, füllt es mit allem an, was bedrohlich, un-

vorhersehbar oder unmöglich erscheint. Am Ende dieser Form der Ausgren-

zung des Unbekannten vom Vertrauten steht die Einteilung der Umwelt nach 

„gut und schlecht“, oder jenen Menschen, die dazugehören und „dem Rest der 

Welt“. Dieses Konstrukt findet sich nicht nur Alltagshaltungen oder politi-

schen Einstellungen einfacher Art. Sehr angesehene Politologen folgen die-

sem Konzept. Samuel P. Huntington wendet in seiner Einteilung der Welt 

nach Kulturkreisen, die Konflikte zur Folge haben, dieses bipolare Schema an, 

um zu begründen, warum sich der westliche Kulturkreis im Verhältnis zum 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

164 

islamischen entscheiden muß und politisch nach der Devise zu handeln hat: 

Werden wir oder die anderen überlegen sein?6 Die politisch gepflegte Auf-

merksamkeit für das fremde Unbekannte als Nicht-Erkanntes muß Sorge um 

die eigene Identität erzeugen, wird Gefühle der Opposition und der Bedro-

hung schaffen. Der Konflikt zwischen den Kulturen (clash of civilizations) 

erscheint vorprogrammiert, denn das unbekannte Fremde gefährdet immer das 

vertraute Eigene, da die ausgegrenzten Erfahrungen festlegen, wo das Eigene 

endet. 

Auch in unserer Sprache, nicht nur im Deutschen, ist diese Grunderfahrung 

aufbewahrt.7 Wir sagen von einem Kind, daß es „fremdelt“, wenn es auf dem 

Arm des Onkels zu weinen beginnt. Wenn einem etwas „fremd“ erscheint, 

dann befremdet es. Jemand äußert sein Befremden, wenn ihn etwas fremdartig 

berührt. Schließlich ist auf jemanden, der „fremd geht“, kein Verlaß mehr.8 So 

vertraut also das Eigene erscheint, so natürlich sich daraus die Normalität ab-

leitet und es die Norm begründet, so unvertraut bedrohlich erscheint das 

Fremde als blinder Fleck unserer Wahrnehmung, allein dadurch definiert, daß 

es einem unzugänglich bleibt. Damit tendiert die Einteilung der Umwelt nach 

der Unterscheidung „das Eigene und das Fremde“ immer bipolar nach „richtig 

oder falsch“ oder „gut oder böse“. Gleichzeitig kann innerhalb dieses bipola-

ren Verhältnisses der Orientierung das einzig Bekannte, eben das Eigene, 

nicht als vorläufig, verwerflich oder falsch erscheinen.9 

- Das Fremde als „blinder Fleck“ der Wahrnehmung 

Diese Grunderfahrung als Ausgangspunkt und Kontext für den Umgang mit 

dem fremden Anderen zu sehen, erscheint mir sehr wichtig. Sie verdeutlicht 

die ebenso allgemeine wie tief liegende Sorge der Öffentlichkeit um den Ver-



  Peter Graf 

165 

lust des Eigenen, die Auflösung verlässlicher Strukturen der eigenen Soziali-

sation und Identitätsbildung. Wer dieses generell negativ besetzte Wahrneh-

mungsproblem, das mit der Begegnung mit dem Fremden verbunden ist, nicht 

anerkennt, wird keine tragfähigen Lösungen finden. Das Fremde erinnert je-

den Menschen an seine weißen, noch nicht erkundeten Felder auf der Land-

karte seiner inneren Orientierung. Da die gegenwärtige Welt viele Möglich-

keiten bietet, diese offenen Felder mit ebenso unbekannten wie bedrohlichen 

Größen anzureichern, entsteht in den Zeiten globaler Vernetztheit eine neue 

Form der Desorientierung, die Konflikte verstärkt.10 Es erstaunt daher nicht, 

daß in der Literatur, die sich mit dem Fremden auseinandersetzt, immer wie-

der das Symbol „Babylon“ auftaucht, der Stadt ohne gegenseitiges Verstehen 

und Orientierung. Dieses Bild findet nicht nur Verwendung, um vor weiterer 

Zuwanderung zu warnen, auch Vertreter der Multi-Kulti-Position stellen Ba-

bylon als einen Ort moderner „Heimat“ vor.11 Niemand allerdings, weder 

Menschen der Mehrheit noch den Minderheiten, wollen nach Babylon. Ganz 

im Gegensatz dazu stehen zwei Tendenzen für eine Haltung, den befürchteten 

Verlust von Heimat auszugleichen: Minderheiten pflegen in neuer Form kul-

turelle Identität und Ethnizität, die Mehrheit tendiert danach, die schwindende 

kulturelle und sprachliche Homogenität durch eine Politik der „Integration“ 

des Fremden wiederherzustellen. 

2. „Integration“ als Leitkonzept politischen Handelns 

Politische Bildung findet innerhalb der Themen statt, die das öffentliche Le-

ben und die Agenda des politischen Handelns kennzeichnen. Das Feld der 

Migration und Zuwanderung, des Verhältnisses zwischen Minderheiten und 

der Mehrheit wird eindeutig durch das Leitkonzept „Integration“ bestimmt. 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

166 

Wie etwa die Erziehung von Schülern und Schülerinnen nichtdeutscher Her-

kunft erst dann gelungen ist, wenn diese Schüler vergleichbare Schulabschlüs-

se innerhalb des deutschen Schulwesens erlangen, so geht es im sozialen, kul-

turellen und politischen Leben um die gleichrangige Partizipation von zuge-

wanderten Gruppen. Das Konzept der Integration steht generell für diesen 

nach wie vor notwendigen Prozeß. Im öffentlichen Bewußtsein geht es maß-

geblich um die Aufhebung von Fremdheit durch Integration. An die Stelle der 

Unterscheidung tritt das Gemeinsame, als idealer Endpunkt dieses Wegs er-

scheint die Einbürgerung. Ähnlich durchgängig wird das Konzept der Integra-

tion sowohl in der Pädagogik wie der Migrationsforschung behandelt, aller-

dings in vielfältigen Abstufungen und Differenzierungen, da sich der Prozeß 

der soziokultureller Integration als eine ambivalente, Generationen überdau-

ernde und höchst vielschichtige Entwicklung erweist.12  

Wie im sozialwissenschaftlichen Diskurs ist auch in der politischen Bildung 

„Integration“ als Leitkonzept kritisch auszudifferenzieren und in ein weiter-

führendes Konzept einzubetten. Integrative Projekte der politischen Bildung 

allerdings, die jetzt schon vor Ort dazu beitragen, daß sich sprachlich und kul-

turell verschiedene Gruppen begegnen, Zuwanderer zur Partizipation am öf-

fentlichen Leben befähigt werden, Kinder noch vor Schulbeginn über Sprach-

fördermaßnahmen in die Lage versetzt werden, erfolgreich am Unterricht teil-

zunehmen, sind nach wie vor notwendiger denn je. Sie haben einen unbestrit-

ten hohen Wert. Gleichzeitig sind sie der Einstieg in eine Entfaltung von Pro-

zessen interkulturellen Lernens, die über das Konzept der Integration hinaus-

führen muß. 



  Peter Graf 

167 

Die Herausforderung des interkulturellen Lernens für die politische Bildung 

liegt eben darin, daß Integration als übergreifende Perspektive nicht nur zu 

kurz greift, sondern die betroffenen Gruppen zu ungleichen Teilen in den Pro-

zeß interkulturellen Lernens einbezieht. Die Ambivalenz einer Politik der In-

tegration soll im folgenden kurz aufgezeigt werden. Ich fasse thesenartig 

wichtige Merkmale der aktuellen Debatte um das Zuwanderungsgesetz und 

der darin vorgesehenen Sprach- und Integrationskurse zusammen: 

- Leistung von Integration 

Die Aufgabe der „Integration“ und die damit verbundenen Lernprozesse wer-

den primär den Minderheiten zugeteilt: sie haben die eigentliche Integrations-

leistung zu erbringen. Damit werden eben jene Gruppen, die bereits seit Gene-

rationen in einen intensiven interkulturellen Lernprozeß eingetreten sind, auf-

gefordert, zu lernen, während von der deutschen Mehrheit nur geringe inter-

kulturelle Lernprozesse erwartet werden. Interkulturelle Lernprozesse sind 

immer dialogisch auszuführen, können nicht von einer Seite allein geleistet 

werden, vor allem dann nicht, wenn sie auf das Verlernen eigener Kompeten-

zen zielen. 

- Bewertung von Integration 

Die deutsche Mehrheit definiert, worin gelungene Integration besteht und bis 

zu welchem Grad sie erfüllt werden muß. Die Mehrheit entscheidet, wann In-

tegration in einer Weise stattgefunden hat, daß sie mit einer Gegenleistung 

belohnt wird (Aufenthaltsrecht, Arbeitsplatz, Staatsangehörigkeit). Gleichzei-

tig gibt es kein valides Maß für stattgehabte Integration durch Lehrprogram-

me. 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

168 

- Erziehung zum Staatsbürger 

Mit sprachlich-interkulturellen Lernprogrammen werden Rechtstitel verbun-

den, die „Integration“ bestätigen, die rechtlich-soziale Situation des Zuwande-

rers erheblich verändern. Sprachlehrer sollen über Aufenthaltsrechte entschei-

den. Integration jedoch ist nicht Ergebnis von „Schulung“. Damit werden 

nicht nur Lehrer und curriculare Planer überfordert, sondern auch ältere 

Migranten aus der deutschen Staatsangehörigkeit ausgeschlossen, die nicht 

mehr die gewünschten Kurse zu absolvieren in der Lage sind. Eben sie haben 

durch ihre Arbeitsleistung Anrechte auf Integration erworben. Daraus ergibt 

sich eine rechtlich nicht haltbare und ungleiche Behandlung der Migrantinnen 

und Migranten, nicht zuletzt auch im Vergleich zu Aussiedlern. 

- Kontroverse öffentliche Wahrnehmung 

Die Regierungsparteien begründen derzeit mit einer Politik der Integration die 

Notwendigkeit des Zuwanderungsgesetzes, die Opposition begründet mit ei-

nem integrativen Konzept dessen Ablehnung (Integration vor Zuwanderung!). 

Im Januar 1999 wurde durch eine Unterschriftenaktion der CDU in Hessen 

das von der Bundesregierung geplante Staatsangehörigkeitsgesetz zu Fall ge-

bracht und die Landtagswahl gewonnen. Während die Regierungsparteien in 

der doppelten Staatsangehörigkeit eine Brücke zur Integration von Minderhei-

ten anbieten wollten, stand auf den Plakaten der CDU zu lesen: „Sie haben es 

in der Hand: Ja zur Integration – nein zur doppelten Staatsbürgerschaft.“  

In beiden Fällen hatte die kontroverse Wahrnehmung in der Öffentlichkeit zur 

Folge, daß ein Regierungsprogramm verhindert wurde. Beide Ereignisse mar-

kieren wichtige Einschnitte in die deutsche Innenpolitik und belegen, daß die 



  Peter Graf 

169 

Öffentlichkeit „Integration“ als Politik der „Assimilation“ versteht. Aktuell 

mehrheitsfähig ist daher nur der assimilative Teil des Integrationskonzepts, 

eine Politik, die auf das Verschwinden von Fremdheit durch Assimilation 

setzt und daher einem übergreifenden Konzept der europäischen Integration, 

in dem die Nationen auf ihre Differenz bestehen, widerspricht.13 

- Annahme von Integrationspolitik durch die Minderheiten 

So ambivalent und kontrovers das Konzept „Integration“ parteipolitisch und 

im Blick auf die Mehrheit eingesetzt wird, so wenig wird es schließlich von 

den betroffenen Minderheiten angenommen. Offensichtlich erscheint ihnen 

die Assimilationshürde zu hoch, um sich mit dieser Politik identifizieren zu 

können. So nehmen die Nichtdeutschen nur in einem sehr geringen Maß den 

erleichterten Zugang zur Staatsangehörigkeit seit dem Jahr 2000 an, die nach 

der Unterschriftenaktion der CDU in Hessen wieder die Aufgabe der eigenen 

Staatsangehörigkeit zur Bedingung hat. Weit weniger Menschen als jene, die 

die rechtlichen und sprachlichen Voraussetzungen erfüllen, beantragen die 

deutsche Staatsangehörigkeit. Zudem sind die Einbürgerungen seit 2000, als 

noch die alten und strengeren Vorgaben galten, kontinuierlich rückläufig. Im 

Jahr 2002 wurden 154.547 Personen eingebürgert. Bei rd. 7,2 Mio. Menschen 

ohne deutschen Paß, die derzeit in der Bundesrepublik leben, ist das ein sehr 

geringer Anteil von rund zwei Hundertstel der Betroffenen, die das Integrati-

onsangebot einer erleichterten und kostengünstigen Einbürgerung annehmen. 

Dabei können Jugendliche allein über die Einbürgerung vergleichbare Ausbil-

dungs- und Berufschancen erlangen. Gleichzeitig wurden noch 2002 rd. 

14.000 Personen nach dem alten Einbürgerungsrecht eingebürgert, also auf-

grund vorausgehender Anträge. Selbst Jugendliche ziehen es daher in großen 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

170 

Teilen vor, „Ausländer“ zu bleiben, nehmen die assimilatorische „Integration“ 

der Einbürgerung im Sinne der nationalen Mehrheit nicht an. 

Einbürgerung nach Rechtsgrundlage 2000 – 200214 

Jahr insgesamt nach neuer nach alter  sonstige* 

Rechtslage 

2000 186.688 73.240 62.322  51.126 

2001 178.098 101.816 27.357  48.925 

2002 154.547 112.556 13.922  28.069 

 

*Übergangsregelungen 

Quelle: Statistisches Bundesamt 

Die Minderheiten handeln wie Deutsche handeln würden, wenn man in einem 

europäischen Nachbarland von ihnen Sprach- und Integrationskurse verlangte, 

die Aufgabe der eigenen Staatsangehörigkeit erwartete, um als Kollege aner-

kannt zu werden. Dieter Oberndörfer hat die Frage „Wann sind Ausländer in 

Deutschland integriert?“ in sich gewendet und gesagt: 

„Wenn sie sich hier wohl fühlen und Deutschland als ihre Heimat betrachten. Und wenn sie 

sich mit dieser Gesellschaft und diesem Staat identifizieren. Dazu gehört, daß sie sich an 

Recht und Gesetz halten und die Pflichten erfüllen, die hier jeder Staatsbürger erfüllen 

muß. Mehr kann man nicht verlangen, sonst wird man zum Erziehungsdiktator: Man macht 

den Leuten Vorschriften, die man Deutschen nicht zu machen wagen würde.“15 



  Peter Graf 

171 

Die Zumutungen der aktuellen Politik der Integration werden nach Oberndör-

fer sofort deutlich, wenn man sie auf die Mehrheit bezieht. Die Frage, was ein 

„integrierter Deutscher“ sei, stellt sich nicht nur nicht, sie könnte seiner Mei-

nung nach angesichts der regionalen, sprachlichen und religiösen Vielfalt im 

Land nicht einmal überzeugend beantwortet werden. Darüber hinaus ist an 

dieser Stelle zu fragen: Wie soll die Integration von rund 170.000 türkischen 

Berlinern in der europäischen Metropole Berlin verlaufen, wenn nicht in der 

Weise, daß alle Gruppen sich auf ein Zusammenleben auf Dauer einstellen, 

eben unter Anerkennung der verschiedenen sprachlichen, kulturellen Kompe-

tenzen und der religiösen Lebensformen? Es ist an der Mehrheit anzuerken-

nen, daß das Türkische die am häufigsten in Deutschland gesprochene Erst-

sprache nach dem Deutschen ist, daß sich der Islam als zweite Religionsge-

meinschaft nach den Christen auf Dauer in Westeuropa etabliert hat und das 

Grundgesetz die Muslime ähnlich schützt wie andere Gläubige. Die nötigen 

Lernprozesse können nicht mehr nur als „integrativ“ verstanden werden, rich-

ten sich eher an die Mehrheit als an die Minderheiten. Wie in der kommuna-

len Entwicklung größerer Städte geht es daher in der politischen Bildung um 

sehr viel mehr als ein Programm der Integration, um eine nationale Homoge-

nität von früher wieder herzustellen. Es geht um interkulturelles Lernen auf 

gleicher Augenhöhe und in gegenseitiger Partnerschaft. Es geht um ein ver-

stehend-dialogisches Beziehungsverhältnis zwischen Mehrheit und Minder-

heiten auf Dauer, um eine neue, gleichrangige Partizipation am öffentlichen 

Leben unter Anerkennung kultureller Verschiedenheit und der Achtung vor 

gemeinsamen Rechten und Pflichten. 

Ein auf das Nationale gerichteter Blickwinkel der Mehrheit bezieht sich ähn-

lich wie die ethnozentrische Betrachtungsweise auf das Eigene, ist daher ein-



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

172 

dimensional und der Verarbeitung der modernen Umwelt nicht mehr ange-

messen. Die Europäische Union wird nicht national gestaltet. Darüber hinaus 

führt diese Sicht beide Gruppen nicht zusammen, schon gar nicht auf gleicher 

Augenhöhe. Sie markiert über die Trennungslinien hinaus, die sie schafft, Ab-

stufungen zwischen den Gruppen, da dem Eigenen immer der primäre und 

normative Rang zukommt. Schließlich ist diese Haltung durch einen Blick 

nach rückwärts gekennzeichnet: zurück entweder zum „Wir“ des eigenen 

Herkunftslandes oder zurück zur nationalen Homogenität früherer Zeiten mit 

all ihren nicht nur national begründeten Grenzziehungen quer durch Europa, 

die seit dem Prozeß der europäischen Einigung erfolgreich und zum Vorteil 

aller schrittweise überwunden werden. 

3. Der Dialog zwischen den Kulturen als Weg nach Europa 

Um gemeinsam voranzuschreiten, benötigen alle Beteiligten freien Raum vor 

den Füßen. Diesen gemeinsamen Blick nach vorne, eine kulturell, sprachlich 

und rechtlich offene Zukunftsperspektive, die in ein neues Feld, – weit über 

Integration hinaus –, führt, erschließt der europäische Raum. So ungewiß die 

europäische Entwicklung sein mag, eines ist sicher: in der Europäischen Uni-

on werden viele Sprachen, Kulturen, Religionen und Gruppen gleichrangig 

Platz finden, oder sie wird nicht sein. Das Nationale, das Ethnische und Kultu-

relle wird zunehmend in einen europäischen Bezugsrahmen der Kulturen ein-

zuordnen sein. Sehr verschiedene Identitäten haben dort Platz: keiner Sprache, 

keiner Kultur oder Nation kommt ein Vorrang, geschweige denn eine Leit-

funktion zu. Damit sind alle Partner in einen intensiven interkulturellen 

Lernprozeß einbezogen. Die Europäische Union wird nur dann in Frieden sich 

zum Vorteil aller entwickeln, wenn alle Gruppen bereit sind, zusammen mit 



  Peter Graf 

173 

den anderen in einen intensiven Dialog in gegenseitiger Achtung einzutreten, 

ein gemeinsames, für alle verbindliches Recht anzuerkennen. Dann allerdings 

stellt sich die Frage nach einem verbindlichen Rahmen gemeinsamer Orientie-

rung, um weder in eine kulturelle Beliebigkeit zu geraten noch in die Konkur-

renz des Nationalen zurück zu fallen. Ein entsprechender, für alle verbindliche 

Bezugsrahmen wird gegenwärtig in der EU erarbeitet: 

Der Entwurf einer Europäischen Verfassung für die Europäische Union ist am 

20. Juni 2003 in Thessaloniki von Giscard d’Estaing vorgelegt worden. Im 

ersten Satz der Präambel wird programmatisch die Aufgabe der Bildung der 

Europäischen Union aus der kulturellen Vielfalt Europas abgeleitet: 

„In dem Bewußtsein, daß der Kontinent Europa ein Träger der Zivilisation ist und daß sei-

ne Bewohner, die ihn seit Urzeiten in immer neuen Schüben besiedelt haben, im Laufe der 

Jahrhunderte die Werte entwickelt haben, die den Humanismus begründen: Gleichheit der 

Menschen, Freiheit, Geltung der Vernunft, 

Schöpfend aus den kulturellen, religiösen und humanistischen Überlieferungen Europas, 

deren Werte in seinem Erbe weiter lebendig sind und die zentrale Stellung des Menschen 

und die Unverletzlichkeit und Unveräußerlichkeit seiner Rechte sowie den Vorrang des 

Rechts in der Gesellschaft verankert haben, ... 16  

Auf diesem kulturgeschichtlichen Hintergrund soll der europäische Kontinent 

weiter entwickelt werden, der für Kultur, Wissen und sozialen Fortschritt of-

fen und entsprechend bereit ist, überkommene nationale Trennungen zu über-

winden, um in Solidarität die Zukunft gemeinsam zu gestalten. Parallel zu 

dieser Ausgangsposition werden im Teil I unter Artikel 2 die Werte der Union 

folgendermaßen bestimmt: 

„Die Werte, auf die sich die Union gründet, sind die Achtung der Menschenwürde, Frei-

heit, Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaatlichkeit und die Wahrung der Menschenrechte; 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

174 

diese Werte sind allen Mitgliedstaaten in einer Gesellschaft gemeinsam, die sich durch 

Pluralismus, Toleranz, Gerechtigkeit, Solidarität und Nichtdiskriminierung auszeichnet.“17 

 

Mit diesen einleitenden Texten schafft der Entwurf einer europäischen Ver-

fassung einen Bezugsraum, der anstelle von Beliebigkeit verlässliche Orien-

tierung bietet, anstelle von ethnischer Über- und Unterordnung kulturelle 

Gleichrangigkeit schafft und gleichzeitig einen für alle verbindlichen Raum 

des Rechts aufbaut, in dem das Nationale und Ethnische aufgehoben ist.18 

Die geplante politische Union ist noch herzustellen, sie kann nur gemeinsam 

gebaut werden, entweder konstruktiv gestaltet oder destruktiv verhindert. 

Keiner der bestehenden Nationen kommt dabei Priorität zu, so daß das Ergeb-

nis interkulturell bestimmt sein wird und nur zustandekommt, wenn auch die 

großen Nationen bereit sein werden, mit anderen zu lernen und sich alle Part-

ner gegenseitig befähigen, kulturelle Differenz zu verarbeiten. Nach der Schu-

le des Konstruktivismus gibt es keine feststehende Wirklichkeit, vielmehr 

wird jede Wahrnehmung des Menschen, die Teil seines Lebensvollzuges ist, 

mit jedem Erkennen neu hergestellt, zusammen mit anderen konstruiert oder 

eben destruiert. Es gibt weder einen dritten Weg noch das Beibehalten eines 

status quo. An die Stelle von Fakten tritt die Aktivität täglichen Erkennens 

und somit das soziale Handeln und Gestalten der politischen Verhältnisse. Die 

einzig verbleibende Alternative fassen H. Maturana und F.J. Varela in folgen-

den Satz: 

„Wir sind hier auf eine soziale Dynamik gestoßen, die auf einen grundlegenden ontologi-

schen Zug der conditio humana hinweist, der nun nicht mehr eine bloße Annahme ist: Wir 

haben nur die Welt, die wir zusammen mit anderen hervorbringen, und nur Liebe ermög-

licht uns, diese Welt hervorzubringen.“19 



  Peter Graf 

175 

Wenn Neurobiologen so argumentieren, dann nicht wegen einer vorschnellen 

Neigung für das Ethische. Maturana und Varela kommen aufgrund ihrer kog-

nitionspsychologischen Erkenntnisse zu einem Ergebnis ohne Ausweg. Es 

beinhaltet ebenso radikale wie intensive Lernprozesse, die weit über eine Hal-

tung der Toleranz hinaus führen, aus denen alle Beteiligten verändert hervor-

gehen. In den Strom der europäischen Einigung kann sich keine Nation bege-

ben, ohne Kleider abzulegen, ohne selbst dabei naß zu werden. Gleichzeitig 

muß keine Nation das Eigene aufgeben, sondern wird vielmehr erfrischt und 

erneuert aus dem gemeinsamen Bad hervorgehen. 

Im Blick auf die Verwirklichung einer Europäischen Union im Sinne des Ver-

fassungsentwurfes benenne ich folgende Felder interkulturellen Lernens, die 

gemeinsam neu zu strukturieren sind. 

3.1 Mehrsprachigkeit in Schule, Beruf und Öffentlichkeit 

Was in kleinen Mitgliedsländern zunehmend verwirklicht wird, muß auch in 

den großen geleistet werden. Luxemburg bildet alle Kinder in drei Sprachen 

aus, in der Bundesrepublik werden selbst zweisprachige Schüler verpflichtet, 

ausschließlich in Deutsch zu lernen, anstatt sie zweisprachig auszubilden. Na-

türlich führt an der Landessprache kein Weg vorbei, natürlich muß jeder 

Schüler Englisch lernen, doch ebenso notwendig ist es, Kinder aus italieni-

schen, spanischen, griechischen, serbokroatischen und türkischen Familien 

zweisprachig zu erziehen, eben unter Erhalt ihrer Erstsprache. In einer europä-

ischen Gesellschaft kann nicht weiter die nationale Einsprachigkeit die Norm 

sein, vielmehr muß die junge Generation auf den mehrsprachigen Bildungs- 

und Berufsraum Europa vorbereitet werden. Die bisherigen Fremden sind den 

Einsprachigen bereits einen Schritt voraus, indem sie neben dem Deutschen 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

176 

eine europäische Sprache sprechen. Es sind nicht nur die Kinder etwa italieni-

scher Herkunft mittels Deutschkurse in die deutsche Schule zu integrieren, 

sondern auch die einsprachig-deutschen Kinder zusammen mit Kindern aus 

italienischen Familien auf das mehrsprachige Europa hinzuführen, und zwar 

vom ersten Schultag an.20 Zweisprachige Schullaufbahnen kann man nicht ne-

benbei verwirklichen, doch überall dort, wo man diesen Weg konsequent geht, 

gelingt er zum Vorteil der jungen Generation.21 Was bisher in Deutschland 

vorwiegend als Problem gesehen wird, kann sich auf diese Weise zu einem 

einmaligen Potential unserer Bevölkerung entwickeln: die Präsenz starker 

Sprach-Minderheiten mit ihrer Anlage zur Mehrsprachigkeit. 

Vergleichbar dazu wird die kommunale Politik in den großen Städten zuneh-

mend in ihren Kernaussagen mehrsprachig gestaltet und vorgetragen werden 

müssen. In einer Stadt wie Berlin, die ihre Minderheiten als „türkische, italie-

nische ... Berliner“ anspricht, werden die Parteien in Zukunft auch diesen 

nicht unbedeutenden Teil ihrer Wohnbevölkerung in ihren Sprachen anspre-

chen, um sie als europäische Mitbürger für ihre Partei zu gewinnen und ver-

gleichbar am politischen Leben teilnehmen zu lassen.  

3.2 Der interreligiöse Dialog im Verhältnis zum Islam 

Ein weiteres Feld, in dem sich nicht nur die Zukunft Europas entscheiden 

wird, über den Europa einen maßgeblichen Beitrag zur weltweiten Entwick-

lung zu leisten im Stande sein wird, ist der Dialog mit dem Islam. Gleichzeitig 

reicht es nicht aus, dieses Feld nur theologisch zu bearbeiten, da ihm eine erst-

rangige Relevanz für das öffentliche Leben und Beziehungsverhältnis zu der 

großen Gruppe muslimischer Zuwanderer zukommt. In weiten Kreisen wird 

der Islam nach wie vor als eine Religion verstanden, der in Westeuropa kein 



  Peter Graf 

177 

vergleichbarer Platz zukommt, oder sie wird weithin dem radikalen Funda-

mentalismus gleichgesetzt. Gleichzeitig schützt das deutsche Grundgesetz den 

Islam wie die anderen Religionen, ist auch für muslimische Kinder eine reli-

giöse Erziehung an öffentlichen Schulen zu verwirklichen. Daher muß die re-

ligiöse und ethische Erziehung von muslimischen Kindern endlich ebenfalls 

unter staatlicher Aufsicht an öffentlichen Schulen erfolgen, nicht nur um fun-

damentalistischen Tendenzen vorzubeugen, sondern um das deutsche Grund-

gesetz zu erfüllen, die Entfaltung eines modernen und dialogisch orientierten 

Islam zu fördern. Schließlich sind auch die nichtmuslimischen Schüler mit 

dem Islam vertraut zu machen. Alle Schüler von heute werden an ihrem Ar-

beitsplatz von morgen auch mit Muslimen zusammenarbeiten. 

Das Land Niedersachsen hat inzwischen auf diesem Feld eine Vorreiterrolle 

übernommen.22 Im Namen der Leitung der Universität Osnabrück habe ich im 

Juni 2003 ein Projekt bei der Bund-Länder-Kommission beantragt, das zum 

Ziel hat, die Ausbildung von Lehrer für das Fach „Islamischer Religionsunter-

richt in deutscher Sprache“ nach Artikel 7 Abs. 3 GG über ein internationales 

Netzwerk der Hochschulkooperation zu verwirklichen. Diese internationale 

Form der Lehrerbildung steht nach seiner Genehmigung im September 2003 

durch die Bund-Länder-Kommission für eine europäische Form der religiös-

ethischen Erziehung von Muslimen im Westen. Die im Verhältnis zum Orient, 

Indien und Asien entspannte Situation in Europa erlaubt, einen Dialog mit 

dem Islam zu begründen, der im Blick auf die weltweiten Konflikte einen 

notwendigen, im Sinne des Wortes „die Not wendenden“ Beitrag für die Ent-

spannung zwischen den Kulturkreisen und Lösung der Konflikte leisten 

kann.22 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

178 

3.3 Identitätsbildung im europäischen Kontext 

Das Verhältnis zwischen nationaler Identität, ethnischer Gruppenidentität und 

europäischer Identität wird eines der erstrangigen Themen der politischen Bil-

dung sein. Hier ein bestimmtes Beziehungsverhältnis vorzugeben würde be-

deuten, der allgemeinen Verdinglichung dieses Gegenstandes Vorschub zu 

leisten. Da die Öffentlichkeit nur unzureichend auf den Prozeß der europäi-

schen Integration vorbereitet ist, erlebt sie den aktuellen Verlust von nationa-

len Symbolen als Gefährdung der eigenen Identität. Worin allerdings besteht 

„die deutsche“ Identität? Ganz im Gegensatz zu einer vereinfachten Vorstel-

lung gefährdet das Fremde keineswegs die eigene Identitätsfindung. Es fordert 

allerdings dazu auf, neue und weitere Wege zum Selbst zu gehen, das Eigene 

tiefer und unterhalb der Oberfläche des Selbstverständlichen zu verankern. 

Niemand „hat“ Identität, da personale Identität niemandem einfach gegeben 

ist, auf keiner Oberfläche an einem bestimmten Ort abgeholt werden kann. 

Jeder muß sie vielmehr täglich neu verwirklichen, in Kontakt mit anderen. 

Wer könnte schon sich selbst als Mann begreifen, ohne je einer Frau begegnet 

zu sein? Ohne Begegnung mit dem anderen, der immer auch verschieden und 

irgendwo unantastbar bleibt, kann niemand seine eigene Identität finden. Am 

prägnantesten hat diese Bedingung der Anthropologe und Philosoph des Dia-

logs Martin Buber ausgesprochen: 

„Der Mensch wird am Du zum Ich.“23 

 

Wenn es in der Personwerdung um Reflexion geht, dann fordert die Begeg-

nung mit dem Fremden dazu auf, intensiver und gleichzeitig tiefer über sich 

selbst nachzudenken. Diese Arbeit der Reflexion wird durch das Fremde vo-



  Peter Graf 

179 

rangetrieben. Damit gefährdet eine moderne und interkulturelle Umwelt nicht 

das Selbst, sie fordert vielmehr intensiver dazu auf, durch die Oberflächen-

struktur des Tradierten hindurch in die Tiefenstruktur des Eigenen vorzudrin-

gen, das eigene Selbst tiefer zu verankern. Nach Erik H. Erikson beginnt die-

ser Lernprozeß mit der Überwindung starrer Identifikationen, die zu Patholo-

gien führen: 

„Die Identitätsbildung beginnt schließlich dort, wo die Brauchbarkeit der Identifikationen 

endet.“24 

 

Identitätsbildung im europäischen Kontext wird daher ein komplexes, im 

Grunde nie abzuschließendes Unternehmen der Selbstfindung im Verhältnis 

zu den anderen darstellen, immer auch Teil eines politischen Entwicklungs-

prozesses bleiben. Jede Definition einer „europäischen Identität“ würde diesen 

Lernprozeß lähmen. Wesentlich allerdings ist, daß dieser interkulturelle 

Lernprozeß nicht in Beliebigkeit oder das Verschwimmen verbindlicher 

Strukturen von Orientierung mündet, sondern zu einer vertieften Verankerung 

dessen führt, wie man als Mann oder Frau, als Franzose oder Deutscher, als 

Christ, Muslim oder Agnostiker die Lebensform, BürgerIn der EU zu sein, 

täglich neu und zusammen mit anderen verwirklicht. Anstelle von Definitio-

nen ist es erforderlich, sich der Perspektive „europäische Identität“ von ver-

schiedenen Seiten zu nähern. Es geht nicht um ein verdinglichtes Objekt, das 

man hat oder nicht hat, sondern um einen Prozeß der „Approximation“: alle 

sind aufgefordert, sich der großen politisch-kulturellen Zielperspektive der 

EU, die der Entwurf einer Europäischen Verfassung in seiner Präambel aus-

führt, von verschiedenen Seiten anzunähern.25 Dieser Weg, in struktureller 

Koppelung mit anderen sich gemeinsam einer europäischen Identität anzunä-



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

180 

hern, wird nicht nur langwierig, sondern auch schmerzhaft sein, denn er ver-

langt, Abschied zu nehmen von vertrauten Vorstellungen, die sich in der Be-

gegnung mit anderen als eine nur vorläufige Oberflächenstruktur der eigenen 

Gruppe erweisen. Unterhalb dieser Ebene in Tiefenstrukturen vorzudringen, 

die zusammenführen, wo die Oberfläche noch trennt, bedeutet, die je eigenen 

Karten der Orientierung neu, doch ebenso verbindlich zu verankern, nun al-

lerdings mit einer europäischen Reichweite.26 „Europäische Identität“ würde 

damit wirken wie der Faden einer Perlenkette, an der die unterschiedlichen 

Steine der Kulturen, Sprachen, Religionen und Zivilisationen Europas aufge-

reiht werden. Dieser Faden selbst bleibt unsichtbar und doch ist er es, der die 

Glieder der Kette verbindet „in Vielfalt geeint“.27 ■ 

Literaturhinweise 

Georg Auernheimer, Einführung in die interkulturelle Erziehung, Darmstadt 1995. – Mar-

tin Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg 51984. – Bundeszentrale für Politische Bil-

dung, Migration und Bevölkerung, Newsletter Juli/August 2003, S. 1-2. – Daniel Cohn-

Bendit/Thomas Schmid, Babylon. Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, Hamburg 

1992. – Erik H. Erikson, Identität und Lebenszyklus, Frankfurt 182002. - Europäischer 

Konvent: Entwurf VERTRAG ÜBER EINE VERFASSUNG FÜR EUROPA, Brüssel, 

10.6. 2003. Quelle: http://ue.eu.int/de. – Peter Graf, Wahrnehmung des Fremden als Ver-

stehen des Eigenen. Interkulturelle Pädagogik und Konstruktivismus, in: J. Oltmer (Hg.), 

Migrationsforschung und Interkulturelle Studien, IMIS – Schriften 11, Osnabrück 2002, S. 

313–331. – Ders., Migration als Wandel der Sprachenverhältnisse, in: K. Meendermann 

(Hg.), Migration und politische Bildung – Integration durch Information, Münster 2003 S. 

83-104. – Ders. (Hg.), Dialog zwischen den Kulturen in Zeiten des Konflikts, Göttingen 

2003. – Ders., Die Frage der Identität als Schule der Wahrnehmung, in: P. Graf, Peter 

(Hg.), Dialog zwischen den Kulturen in Zeiten des Konflikts, Göttingen 2003, S. 99-117. – 

Samuel P. Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. 

Jahrhundert, München – Wien 1996. – Michel Leiris, Die eigene und die fremde Kultur, 



  Peter Graf 

181 

Frankfurt a.M. 1979. – Humberto R. Maturana/Francisco J. Varela, Der Baum der Erkennt-

nis. Wie wir die Welt durch unsere Wahrnehmung erschaffen – Die biologischen Wurzeln 

menschlichen Erkennens, Bern 1987. – Herfried Münkler/Bernd Ladwig, Das Verschwin-

den des Fremden und die Pluralisierung der Fremdheit, in: H. Münkler (Hg.), Die Heraus-

forderung durch das Fremde, Berlin 1998, S. 11-25. – Dieter Oberndörfer, Mehr Ausländer, 

nicht weniger, in: Publik-Forum, Nr. 13 (Juli 2003) S. 22-23. 

Anmerkungen 

 

1 Johann Wolfgang von Goethe, Maximen und Reflexionen über Literatur und Ethik, in: 
Goethes Werke, hg. v. Sophie von Sachsen, 42. Bd. (2. Abt.) Aus dem Nachlass, Wei-
mar 1997, S. 221. 

2 Platon, Nomoi 705a. Sämtliche Werke, Bd. 6. Übers. von Hieronymus Müller, hg. v. 
Walter F. Otto u.a., Hamburg 1959. 

3 „Das alte Ägypten hat Griechenland stark beeinflußt, und wenn das berühmte „griechi-
sche Wunder“ hat geschehen können, so gerade deshalb, weil Griechenland ein Knoten-
punkt gewesen ist, an dem viele Völker und Kulturen aufeinandertrafen.“ Michel. Leiris, 
Die eigene und die fremde Kultur, 1979, S.102. 

4 Die Bezeichnung jener Menschen, deren Sprache man selbst nicht verstand, als ‚Stamm-
ler’ (‚barbaroi’) oder auch ‚Stumme’ (nemec), wie in vielen slawischen Sprachen die 
Deutschen genannt werden, dokumentiert diese Defizit-Erfahrung des Kontakts mit 
Fremden. 

5 Herfried Münkler/Bernd Ladwig, Das Verschwinden des Fremden, 1998, S. 11. 
6 „Kulturkreis ist demnach die höchste kulturelle Gruppierung von Menschen und die 

allgemeinste Ebene kultureller Identität des Menschen unterhalb der Ebene, die den 
Menschen von anderen Lebewesen unterscheidet. ... Kulturkreise sind das umfassendste 
‚Wir‘, in dem wir uns kulturell zu Hause fühlen, gegenüber allen anderen ‚Sie‘ da drau-
ßen.“, Samuel P. Huntington, Kampf der Kulturen, 1996, S. 54; „Hassen ist menschlich. 
Die Menschen brauchen Feinde zu ihrer Selbstdefinition und Motivation: Konkurrenten 
in der Wirtschaft, Gegner in der Politik.“, Huntington, ebd., S. 202. 

7 Im Französischen ist der Fremde ein ‚étranger‘. Gleichzeitig gebraucht man das entspre-
chende Adjektiv ‚étrange’, wenn jemand etwas höchst Befremdliches, Deplaziertes oder 
Störendes tut.  

8 Wer selbst in die Fremde geht, begibt sich nach der Etymologie unserer Sprache in ein 
anderes Land, althochdeutsch ins ‚aliu lantiu’, aus dem das Mittelhochdeutsche ‚ellen-
de’ wird, woraus sich unser neuhochdeutsches Wort „Elend“ entwickelt hat. 

9 Es geht um Orientierung in einer Welt der kulturellen Vielfalt mit all ihren Fremdhei-
ten. Es geht um die Verbindlichkeit der eigenen Werteordnung innerhalb einer kulturel-
len Landkarte, die keine Differenzierung nach Unterschieden zulässt, sondern allein 
nach dem vertrauten Eigenen und dem unbekannten Fremden unterscheidet. Diese Sorge 



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe 

182 

 

bewegt bis heute die politische Öffentlichkeit, nicht zuletzt, weil gegenwärtig der Ge-
sellschaft in der Tat ein hohes Maß an Öffnung für das unbekannte Fremde zugemutet 
wird. Gleichzeitig leben wir in Zeiten des Kulturkonflikts. Seit den Balkankriegen haben 
wir diese neue Form besonders gewaltsamer Kriege nicht nur ertragen müssen. Die The-
se vom Kulturkonflikt ist seit dem 11. September 2001 zur Begründung für politisch-
militärisches Handeln des Westens im Vorderen Orient und in der Weltpolitik avanciert. 

10 In diesem Kontext erscheint das Aufflackern kulturell begründeter Konflikte in der Ge-
genwart in einem neuen Licht. In Indien werden jetzt Moscheen, die seit Jahrhunderten 
an ihrem Ort stehen, von aufgebrachten Hindus angegriffen oder eingerissen. Religiöse 
Gruppen, die seit Jahrhunderten in Nachbarschaft etwa in Sarajewo lebten, seit Genera-
tionen einen gemeinsamen Staat begründeten, zogen vor wenigen Jahren gegeneinander 
in einen blutigen Krieg. Durch die tägliche Berichterstattung über „die anderen“ steht 
den Menschen das Fremde direkter, präsenter, näher und bedrohlicher innerhalb der ei-
genen Karte der Orientierung gegenüber als früher. Es geht nicht um das Fremde als 
fernes Faktum, sondern um die Präsenz von nicht verarbeiteter Fremdheit innerhalb der 
eigenen Karte der Orientierung. 

11 Daniel Cohn-Bendit/Thomas Schmid, Heimat Babylon, 1992. 
12 Integration bedeutet „Eingliederung von Teilen im Sinne der Wiederherstellung einer 

Ganzheit“. Entsprechend haben die Klassiker der Soziologie „Integration“ im Verhältnis 
zum Prozess der „Assimiliation“ behandelt: Emile Durkheim, Talcott Parsons, Robert 
Park und Ronald Taft, letzterer unterscheidet zwischen einer Integration als monistische, 
pluralistische und interaktionalistische Assimilation. Nach Hartmut Esser und Friedrich 
Heckmann sind die Prozesse der Integration vielfältig auszudifferenzieren: je nach ihren 
kognitiven, sozialen, strukturellen und identitätsbildenden Anteilen laufen sie nicht line-
ar auf Assimilation zu. Vielmehr beinhalten die Formen der Akkulturation in unter-
schiedlichen Phasen verschiedene Lernprozesse und bedürfen, um erfolgreiche Formen 
der Integration zu begründen, der Rückbesinnung durch Binnendifferenzierung in der je 
eigenen Ethnie, vgl. Georg Auernheimer, Einführung in die interkulturelle Erziehung, 
1995. 

13 In der Tat bedeutet Integration: „Wiederherstellung einer ursprünglichen Ganzheit“. Die 
Etymologie von ‚integratio’ ist aus ‚integer’, dem lat. ‚en-tag-ros’ (‚unberührt, unver-
sehrt, ganz’) abgeleitet.  

14 Bundeszentrale für Politische Bildung, Migration und Bevölkerung, 2003, S. 2. 
15 Dieter Oberndörfer, „Mehr Ausländer, nicht weniger.“, 2003, S. 22. 
16 Europäischer Konvent: Entwurf VERTRAG ÜBER EINE VERFASSUNG FÜR EU-

ROPA, Brüssel, 10.6. 2003, S. 3. 
17 Europäischer Konvent: ebd. S. 5. 
18 Das damit verbundene Gebot der Nichtdiskriminierung wird in Artikel II-21 (1) des 

Verfassungsentwurfes noch einmal deutlich und umfassend herausgestellt: Artikel II-21: 
Nichtdiskriminierung : (1) „Diskriminierungen insbesondere wegen des Geschlechts, 
der Rasse, der Hautfarbe, der ethnischen oder sozialen Herkunft, der genetischen 
Merkmale, der Sprache, der Religion oder der Weltanschauung, der politischen oder 
sonstigen Anschauung, der Zugehörigkeit zu einer nationalen Minderheit, des Vermö-



  Peter Graf 

183 

 

gens, der Geburt, einer Behinderung, des Alters oder der sexuellen Ausrichtung sind 
verboten.“ Europäischer Konvent ebd., S.51. 

19 Humberto R. Maturana/Francisco J.Varela, Der Baum der Erkenntnis, 1987, S. 267. 
20 Dies ist keine Zukunftsutopie, sondern wird verwirklicht: In Osnabrück werden nach 

einem von mir initiierten Projekt an zwei Grundschulen ab dem Schuljahr 2003/04 
„Deutsch-italienische Europaklassen“ eingerichtet, in denen alle Schüler vom ersten 
Schultag an in Deutsch und in Italienisch lernen.  

21 Verf., Migration als Wandel der Sprachenverhältnisse, 2003, S. 83-104. 
22 Niedersachsen führt als erstes Bundesland an acht ausgewählten Grundschulen das Fach 

„Islamische Religion“ nicht nur als „Religionskunde“, sondern nach Artikel 7.3 des 
Grundgesetzes ein.  

22 Vgl. Verf. (Hg.), Dialog zwischen den Kulturen, 2003. 
23 Martin Buber, Das dialogische Prinzip, 1984, S. 32. 
24 Erik H. Erikson, Identität und Lebenszyklus, 2002, S.140. 
25 Verf., Die Frage der Identität, 2003, S. 116. 
26 Verf., Wahrnehmung des Fremden, 2002, S. 328f. 
27 Europäischer Konvent: a.a.O. Präambel, S. 4. 


	englisch: 
	Schaltfläche1: 


