Links: www.kas.de

Interkulturelles Lernen als

Zukunftsaufgabe der politischen Bildung

Peter Graf

Toleranz sollte eigentlich nur eine voriibergehende Gesinnung sein:
sie muf} zur Anerkennung fithren. Dulden heif3t beleidigen.

J. W. von Goethe!

Die Begegnung mit dem Fremden hat an allen Orten und zu allen Zeiten
grundlegende Fragen aufgeworfen. In die Fremde zu gehen, bedeutet fiir jeden
Menschen, sich vom Gewohnten zu 16sen und aus dem bisher Selbstverstiand-
lichen, das mehr oder weniger natiirlich erschien, herauszufallen. Mehr noch
stellt der Fremde, der kommt, das Eigene in Frage. Die Vogelperspektive des-

sen, der aus der Ferne kommt, erlaubt ihm, die neue Umwelt mit anderen Au-

161



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

gen zu betrachten als jene, die dort leben, und ihre Art zu leben nicht nur als
natiirlich-normal, sondern auch als normbildend wahrnehmen. Allein die Fra-
ge nach dem Warum und Wieso der eigenen Lebensform, die in dieser Weise
der Fremde stellt, beunruhigt und stort. Diese Erfahrung war schon in der An-
tike bekannt, sie wirkt bis heute. Bereits Platon hat in seiner Abhandlung iiber
den idealen Staat, seine Lehre von der ,politeia’ (mroAitelo) das Verhéltnis
zum Fremden fiir so wichtig erachtet, dal3 er vorschlug, sein ideales Gemein-

wesen nicht am Meer zu griinden, um es vor fremden Einfliissen zu bewahren:

,Denn das eine Gegend besplilende Meer ist zwar flir das tdgliche Bediirfnis eine ange-
nehme, in der Tat aber gewi3 herbe und bittere Nachbarschaft, da es nicht nur den Gelder-

werb gedeihen 14Bt, sondern auch (wegen der vielfiltigen Einfliisse) in den Seelen eine

verinderliche und unzuverlissige Gesinnung erzeugt.*

Ein ,,ideales* Gemeinwesen dieser Art ist in Zeiten der globalen Mediennetz-
werke nicht denkbar. Vielmehr kann sich keine Nation mehr abgrenzen, liegt
jede sozusagen an der Kiiste und ist vielfach mit der gesamten Welt verbun-
den. Schon fiir die klassische Zeit hitte zu den platonischen Uberlegungen
angemerkt werden miissen, dall die kulturelle Bedeutung des sehr kleinen
griechischen Berglandes zwischen der Peloponnes und dem Olymp eben ge-
nau darin lag, dal kaum ein anderes Land eine so lange Kiiste hatte wie Grie-
chenland und eben deswegen eine einmalige Briickenfunktion fiir die Kultur-
geschichte von ganz Europa tibernehmen konnte. Der Kulturanthropologe Mi-
chel Leiris spricht von der ,,Fruchtbarkeit der Kontakte* fiir die kulturelle
Entwicklung und stellt in diesem Zusammenhang das Beispiel Griechenland
diametral Tasmanien gegeniiber, einer einsamen Inselregion im Pazifik, auf

der durch die geographische Abgeschiedenheit die kulturelle Entwicklung

162



Peter Graf

vollkommen stagnierte. Die dort lebenden Menschen lebten noch auf der Stu-

fe der mittleren Steinzeit, als die Englidnder im 19. Jahrhundert eintrafen.’
1. Das Eigene und das Fremde

Das Denkschema der Unterscheidung nach ,,eigen* und ,,fremd* hat die Jahr-
hunderte iiberdauert, eben als Wahrnehmung, die mit einer Defiziterfahrung
verbunden ist: der Fremde spricht eine andere Sprache oder spricht er {iber-
haupt? Man versteht seine Lebensform nicht, er folgt nicht den eigenen Sitten
und Gebriuchen.* Das ,,Fremde* wird so zum leeren Konstrukt der Unter-
scheidung, da man die Differenz nicht kennt, die Unterschiede nicht zu be-

nennen vermag. Alles, was unerkannt bleibt, ist das Fremde:

,Das Fremde ist kein theoretisch signifikanter Begriff,

. . . . . . 5
nicht weil es zu wenig, sondern weil es zuviel bezeichnet.*

Inhaltlich ist ,,das Fremde* per definitionem nicht zu fassen, erlaubt daher je-
dem, es mit Vorstellungen anzureichern, die unvertraut sind und man selbst
nicht kennt. Nicht eine bestimmbare Differenz, sondern die schiere Unkennt-
nis tragt das begriffliche Konstrukt, fiillt es mit allem an, was bedrohlich, un-
vorhersehbar oder unmoglich erscheint. Am Ende dieser Form der Ausgren-
zung des Unbekannten vom Vertrauten steht die Einteilung der Umwelt nach
,»gut und schlecht, oder jenen Menschen, die dazugehdren und ,,dem Rest der
Welt*. Dieses Konstrukt findet sich nicht nur Alltagshaltungen oder politi-
schen Einstellungen einfacher Art. Sehr angesehene Politologen folgen die-
sem Konzept. Samuel P. Huntington wendet in seiner Einteilung der Welt
nach Kulturkreisen, die Konflikte zur Folge haben, dieses bipolare Schema an,

um zu begriinden, warum sich der westliche Kulturkreis im Verhéltnis zum

163



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

islamischen entscheiden mufl und politisch nach der Devise zu handeln hat:
Werden wir oder die anderen iiberlegen sein?® Die politisch gepflegte Auf-
merksamkeit fiir das fremde Unbekannte als Nicht-Erkanntes mufl3 Sorge um
die eigene Identitit erzeugen, wird Gefiihle der Opposition und der Bedro-
hung schaffen. Der Konflikt zwischen den Kulturen (clash of civilizations)
erscheint vorprogrammiert, denn das unbekannte Fremde gefahrdet immer das
vertraute Eigene, da die ausgegrenzten Erfahrungen festlegen, wo das Eigene

endet.

Auch in unserer Sprache, nicht nur im Deutschen, ist diese Grunderfahrung
aufbewahrt.” Wir sagen von einem Kind, daB es ,,fremdelt”, wenn es auf dem
Arm des Onkels zu weinen beginnt. Wenn einem etwas ,,fremd* erscheint,
dann befremdet es. Jemand duBlert sein Befremden, wenn ihn etwas fremdartig
beriihrt. SchlieBlich ist auf jemanden, der ,,fremd geht*, kein VerlaB mehr.* So
vertraut also das Eigene erscheint, so natiirlich sich daraus die Normalitit ab-
leitet und es die Norm begriindet, so unvertraut bedrohlich erscheint das
Fremde als blinder Fleck unserer Wahrnehmung, allein dadurch definiert, daf3
es einem unzuganglich bleibt. Damit tendiert die Einteilung der Umwelt nach
der Unterscheidung ,,das Figene und das Fremde* immer bipolar nach ,,richtig
oder falsch* oder ,,gut oder bose. Gleichzeitig kann innerhalb dieses bipola-
ren Verhéltnisses der Orientierung das einzig Bekannte, eben das Eigene,

nicht als vorldufig, verwerflich oder falsch erscheinen.’
- DasFremde als,, blinder Fleck” der Wahrnehmung

Diese Grunderfahrung als Ausgangspunkt und Kontext fiir den Umgang mit
dem fremden Anderen zu sehen, erscheint mir sehr wichtig. Sie verdeutlicht

die ebenso allgemeine wie tief liegende Sorge der Offentlichkeit um den Ver-

164



Peter Graf

lust des Eigenen, die Auflésung verldsslicher Strukturen der eigenen Soziali-
sation und Identitatsbildung. Wer dieses generell negativ besetzte Wahrneh-
mungsproblem, das mit der Begegnung mit dem Fremden verbunden ist, nicht
anerkennt, wird keine tragfdhigen Losungen finden. Das Fremde erinnert je-
den Menschen an seine weillen, noch nicht erkundeten Felder auf der Land-
karte seiner inneren Orientierung. Da die gegenwartige Welt viele Moglich-
keiten bietet, diese offenen Felder mit ebenso unbekannten wie bedrohlichen
GroBen anzureichern, entsteht in den Zeiten globaler Vernetztheit eine neue
Form der Desorientierung, die Konflikte verstirkt.'"” Es erstaunt daher nicht,
daf} in der Literatur, die sich mit dem Fremden auseinandersetzt, immer wie-
der das Symbol ,,Babylon* auftaucht, der Stadt ohne gegenseitiges Verstehen
und Orientierung. Dieses Bild findet nicht nur Verwendung, um vor weiterer
Zuwanderung zu warnen, auch Vertreter der Multi-Kulti-Position stellen Ba-
bylon als einen Ort moderner ,,Heimat“ vor."' Niemand allerdings, weder
Menschen der Mehrheit noch den Minderheiten, wollen nach Babylon. Ganz
im Gegensatz dazu stehen zwei Tendenzen fiir eine Haltung, den befiirchteten
Verlust von Heimat auszugleichen: Minderheiten pflegen in neuer Form kul-
turelle Identitdt und Ethnizitat, die Mehrheit tendiert danach, die schwindende
kulturelle und sprachliche Homogenitét durch eine Politik der ,,Integration*

des Fremden wiederherzustellen.
2., Integration” als Leitkonzept politischen Handelns

Politische Bildung findet innerhalb der Themen statt, die das 6ffentliche Le-
ben und die Agenda des politischen Handelns kennzeichnen. Das Feld der
Migration und Zuwanderung, des Verhiltnisses zwischen Minderheiten und

der Mehrheit wird eindeutig durch das Leitkonzept ,,Integration* bestimmit.

165



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

Wie etwa die Erziehung von Schiilern und Schiilerinnen nichtdeutscher Her-
kunft erst dann gelungen ist, wenn diese Schiiler vergleichbare Schulabschliis-
se innerhalb des deutschen Schulwesens erlangen, so geht es im sozialen, kul-
turellen und politischen Leben um die gleichrangige Partizipation von zuge-
wanderten Gruppen. Das Konzept der Integration steht generell fiir diesen
nach wie vor notwendigen Prozef3. Im 6ffentlichen BewulStsein geht es mal3-
geblich um die Authebung von Fremdheit durch Integration. An die Stelle der
Unterscheidung tritt das Gemeinsame, als idealer Endpunkt dieses Wegs er-
scheint die Einbiirgerung. Ahnlich durchgiingig wird das Konzept der Integra-
tion sowohl in der Pddagogik wie der Migrationsforschung behandelt, aller-
dings in vielfdltigen Abstufungen und Differenzierungen, da sich der Prozef
der soziokultureller Integration als eine ambivalente, Generationen iiberdau-

ernde und hochst vielschichtige Entwicklung erweist.'?

Wie im sozialwissenschaftlichen Diskurs ist auch in der politischen Bildung
LIntegration als Leitkonzept kritisch auszudifferenzieren und in ein weiter-
fiihrendes Konzept einzubetten. Integrative Projekte der politischen Bildung
allerdings, die jetzt schon vor Ort dazu beitragen, daf3 sich sprachlich und kul-
turell verschiedene Gruppen begegnen, Zuwanderer zur Partizipation am 6f-
fentlichen Leben befdhigt werden, Kinder noch vor Schulbeginn iiber Sprach-
fordermaBBnahmen in die Lage versetzt werden, erfolgreich am Unterricht teil-
zunehmen, sind nach wie vor notwendiger denn je. Sie haben einen unbestrit-
ten hohen Wert. Gleichzeitig sind sie der Einstieg in eine Entfaltung von Pro-
zessen interkulturellen Lernens, die iiber das Konzept der Integration hinaus-

fithren mub.

166



Peter Graf

Die Herausforderung des interkulturellen Lernens fiir die politische Bildung
liegt eben darin, dal Integration als iibergreifende Perspektive nicht nur zu
kurz greift, sondern die betroffenen Gruppen zu ungleichen Teilen in den Pro-
zel} interkulturellen Lernens einbezieht. Die Ambivalenz einer Politik der In-
tegration soll im folgenden kurz aufgezeigt werden. Ich fasse thesenartig
wichtige Merkmale der aktuellen Debatte um das Zuwanderungsgesetz und

der darin vorgesehenen Sprach- und Integrationskurse zusammen:
- Leistung von Integration

Die Aufgabe der ,,Integration* und die damit verbundenen Lernprozesse wer-
den primér den Minderheiten zugeteilt: sie haben die eigentliche Integrations-
leistung zu erbringen. Damit werden eben jene Gruppen, die bereits seit Gene-
rationen in einen intensiven interkulturellen Lernprozef3 eingetreten sind, auf-
gefordert, zu lernen, wihrend von der deutschen Mehrheit nur geringe inter-
kulturelle Lernprozesse erwartet werden. Interkulturelle Lernprozesse sind
immer dialogisch auszufiihren, konnen nicht von einer Seite allein geleistet
werden, vor allem dann nicht, wenn sie auf das Verlernen eigener Kompeten-

zen zielen.
- Bewertung von Integration

Die deutsche Mehrheit definiert, worin gelungene Integration besteht und bis
zu welchem Grad sie erfiillt werden muf3. Die Mehrheit entscheidet, wann In-
tegration in einer Weise stattgefunden hat, da3 sie mit einer Gegenleistung
belohnt wird (Aufenthaltsrecht, Arbeitsplatz, Staatsangehorigkeit). Gleichzei-
tig gibt es kein valides Mal fiir stattgehabte Integration durch Lehrprogram-

me.

167



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

- Erziehung zum Staatsbirger

Mit sprachlich-interkulturellen Lernprogrammen werden Rechtstitel verbun-
den, die ,,Integration* bestitigen, die rechtlich-soziale Situation des Zuwande-
rers erheblich verdndern. Sprachlehrer sollen {iber Aufenthaltsrechte entschei-
den. Integration jedoch ist nicht Ergebnis von ,,Schulung“. Damit werden
nicht nur Lehrer und curriculare Planer iiberfordert, sondern auch éltere
Migranten aus der deutschen Staatsangehorigkeit ausgeschlossen, die nicht
mehr die gewiinschten Kurse zu absolvieren in der Lage sind. Eben sie haben
durch ihre Arbeitsleistung Anrechte auf Integration erworben. Daraus ergibt
sich eine rechtlich nicht haltbare und ungleiche Behandlung der Migrantinnen

und Migranten, nicht zuletzt auch im Vergleich zu Aussiedlern.
- Kontrover se offentliche Wahrnehmung

Die Regierungsparteien begriinden derzeit mit einer Politik der Integration die
Notwendigkeit des Zuwanderungsgesetzes, die Opposition begriindet mit ei-
nem integrativen Konzept dessen Ablehnung (Integration vor Zuwanderung!).
Im Januar 1999 wurde durch eine Unterschriftenaktion der CDU in Hessen
das von der Bundesregierung geplante Staatsangehorigkeitsgesetz zu Fall ge-
bracht und die Landtagswahl gewonnen. Wéhrend die Regierungsparteien in
der doppelten Staatsangehorigkeit eine Briicke zur Integration von Minderhei-
ten anbieten wollten, stand auf den Plakaten der CDU zu lesen: ,,Sie haben es

in der Hand: Ja zur Integration — nein zur doppelten Staatsbiirgerschaft.*

In beiden Fillen hatte die kontroverse Wahrnehmung in der Offentlichkeit zur
Folge, daB3 ein Regierungsprogramm verhindert wurde. Beide Ereignisse mar-

kieren wichtige Einschnitte in die deutsche Innenpolitik und belegen, dal3 die

168



Peter Graf

Offentlichkeit , Integration® als Politik der ,, Assimilation” versteht. Aktuell
mehrheitsfahig ist daher nur der assimilative Teil des Integrationskonzepts,
eine Politik, die auf das Verschwinden von Fremdheit durch Assimilation
setzt und daher einem iibergreifenden Konzept der europdischen Integration,

in dem die Nationen auf ihre Differenz bestehen, widerspricht."
- Annahme von Integrationspolitik durch die Minderheiten

So ambivalent und kontrovers das Konzept ,Integration* parteipolitisch und
im Blick auf die Mehrheit eingesetzt wird, so wenig wird es schlieSlich von
den betroffenen Minderheiten angenommen. Offensichtlich erscheint ihnen
die Assimilationshiirde zu hoch, um sich mit dieser Politik identifizieren zu
konnen. So nehmen die Nichtdeutschen nur in einem sehr geringen Mal3 den
erleichterten Zugang zur Staatsangehorigkeit seit dem Jahr 2000 an, die nach
der Unterschriftenaktion der CDU in Hessen wieder die Aufgabe der eigenen
Staatsangehorigkeit zur Bedingung hat. Weit weniger Menschen als jene, die
die rechtlichen und sprachlichen Voraussetzungen erfiillen, beantragen die
deutsche Staatsangehdrigkeit. Zudem sind die Einbiirgerungen seit 2000, als
noch die alten und strengeren Vorgaben galten, kontinuierlich riicklaufig. Im
Jahr 2002 wurden 154.547 Personen eingebiirgert. Bei rd. 7,2 Mio. Menschen
ohne deutschen Pal3, die derzeit in der Bundesrepublik leben, ist das ein sehr
geringer Anteil von rund zwei Hundertstel der Betroffenen, die das Integrati-
onsangebot einer erleichterten und kostengiinstigen Einbiirgerung annehmen.
Dabei konnen Jugendliche allein iiber die Einbiirgerung vergleichbare Ausbil-
dungs- und Berufschancen erlangen. Gleichzeitig wurden noch 2002 rd.
14.000 Personen nach dem alten Einbiirgerungsrecht eingebiirgert, also auf-

grund vorausgehender Antrage. Selbst Jugendliche ziehen es daher in gro3en

169



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

Teilen vor, ,,Auslander* zu bleiben, nehmen die assimilatorische ,,Integration*

der Einbiirgerung im Sinne der nationalen Mehrheit nicht an.

Einbirgerung nach Rechtsgrundlage 2000 — 2002'

Jahr insgesamt | nach neuer | nach alter sonstige*
Rechtslage
2000 186.688 73.240 62.322 51.126
2001 178.098 101.816 27.357 48.925
2002 154.547 112.556 13.922 28.069
*Ubergangsregelungen

Quelle: Statistisches Bundesamt

Die Minderheiten handeln wie Deutsche handeln wiirden, wenn man in einem
europdischen Nachbarland von ihnen Sprach- und Integrationskurse verlangte,
die Aufgabe der eigenen Staatsangehorigkeit erwartete, um als Kollege aner-
kannt zu werden. Dieter Oberndorfer hat die Frage ,,Wann sind Auslédnder in

Deutschland integriert?* in sich gewendet und gesagt:

,, Wenn sie sich hier wohl fithlen und Deutschland als thre Heimat betrachten. Und wenn sie
sich mit dieser Gesellschaft und diesem Staat identifizieren. Dazu gehdrt, dal sie sich an
Recht und Gesetz halten und die Pflichten erfiillen, die hier jeder Staatsbiirger erfiillen
mul. Mehr kann man nicht verlangen, sonst wird man zum Erziehungsdiktator: Man macht

den Leuten Vorschriften, die man Deutschen nicht zu machen wagen wiirde.«"

170



Peter Graf

Die Zumutungen der aktuellen Politik der Integration werden nach Oberndor-
fer sofort deutlich, wenn man sie auf die Mehrheit bezieht. Die Frage, was ein
Lintegrierter Deutscher* sei, stellt sich nicht nur nicht, sie konnte seiner Mei-
nung nach angesichts der regionalen, sprachlichen und religiosen Vielfalt im
Land nicht einmal iiberzeugend beantwortet werden. Dariiber hinaus ist an
dieser Stelle zu fragen: Wie soll die Integration von rund 170.000 tiirkischen
Berlinern in der europdischen Metropole Berlin verlaufen, wenn nicht in der
Weise, dal alle Gruppen sich auf ein Zusammenleben auf Dauer einstellen,
eben unter Anerkennung der verschiedenen sprachlichen, kulturellen Kompe-
tenzen und der religiosen Lebensformen? Es ist an der Mehrheit anzuerken-
nen, daB3 das Tiirkische die am héufigsten in Deutschland gesprochene Erst-
sprache nach dem Deutschen ist, dal sich der Islam als zweite Religionsge-
meinschaft nach den Christen auf Dauer in Westeuropa etabliert hat und das
Grundgesetz die Muslime dhnlich schiitzt wie andere Gldubige. Die ndtigen
Lernprozesse konnen nicht mehr nur als ,,integrativ* verstanden werden, rich-
ten sich eher an die Mehrheit als an die Minderheiten. Wie in der kommuna-
len Entwicklung groferer Stadte geht es daher in der politischen Bildung um
sehr viel mehr als ein Programm der Integration, um eine nationale Homoge-
nitdt von frither wieder herzustellen. Es geht um interkulturelles Lernen auf
gleicher Augenhdhe und in gegenseitiger Partnerschaft. Es geht um ein ver-
stehend-dialogisches Beziehungsverhiltnis zwischen Mehrheit und Minder-
heiten auf Dauer, um eine neue, gleichrangige Partizipation am o6ffentlichen
Leben unter Anerkennung kultureller Verschiedenheit und der Achtung vor

gemeinsamen Rechten und Pflichten.

Ein auf das Nationale gerichteter Blickwinkel der Mehrheit bezieht sich dhn-

lich wie die ethnozentrische Betrachtungsweise auf das Eigene, ist daher ein-

171



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

dimensional und der Verarbeitung der modernen Umwelt nicht mehr ange-
messen. Die Europdische Union wird nicht national gestaltet. Dariiber hinaus
fiihrt diese Sicht beide Gruppen nicht zusammen, schon gar nicht auf gleicher
Augenhohe. Sie markiert tiber die Trennungslinien hinaus, die sie schafft, Ab-
stufungen zwischen den Gruppen, da dem Eigenen immer der primére und
normative Rang zukommt. SchlieBlich ist diese Haltung durch einen Blick
nach riickwérts gekennzeichnet: zuriick entweder zum ,,Wir* des eigenen
Herkunftslandes oder zuriick zur nationalen Homogenitit fritherer Zeiten mit
all ihren nicht nur national begriindeten Grenzziehungen quer durch Europa,
die seit dem Prozel3 der europdischen Einigung erfolgreich und zum Vorteil

aller schrittweise uberwunden werden.

3. Der Dialog zwischen den Kulturen als Weg nach Europa

Um gemeinsam voranzuschreiten, bendtigen alle Beteiligten freien Raum vor
den FiiBen. Diesen gemeinsamen Blick nach vorne, eine kulturell, sprachlich
und rechtlich offene Zukunftsperspektive, die in ein neues Feld, — weit {iber
Integration hinaus —, fiihrt, erschlie3t der europdische Raum. So ungewif} die
europdische Entwicklung sein mag, eines ist sicher: in der Européischen Uni-
on werden viele Sprachen, Kulturen, Religionen und Gruppen gleichrangig
Platz finden, oder sie wird nicht sein. Das Nationale, das Ethnische und Kultu-
relle wird zunehmend in einen europdischen Bezugsrahmen der Kulturen ein-
zuordnen sein. Sehr verschiedene Identitidten haben dort Platz: keiner Sprache,
keiner Kultur oder Nation kommt ein Vorrang, geschweige denn eine Leit-
funktion zu. Damit sind alle Partner in einen intensiven interkulturellen
Lernprozel3 einbezogen. Die Europédische Union wird nur dann in Frieden sich

zum Vorteil aller entwickeln, wenn alle Gruppen bereit sind, zusammen mit

172



Peter Graf

den anderen in einen intensiven Dialog in gegenseitiger Achtung einzutreten,
ein gemeinsames, flr alle verbindliches Recht anzuerkennen. Dann allerdings
stellt sich die Frage nach einem verbindlichen Rahmen gemeinsamer Orientie-
rung, um weder in eine kulturelle Beliebigkeit zu geraten noch in die Konkur-
renz des Nationalen zuriick zu fallen. Ein entsprechender, fiir alle verbindliche

Bezugsrahmen wird gegenwirtig in der EU erarbeitet:

Der Entwurf einer Européischen Verfassung fiir die Europdische Union ist am
20. Juni 2003 in Thessaloniki von Giscard d’Estaing vorgelegt worden. Im
ersten Satz der Priambel wird programmatisch die Aufgabe der Bildung der

Europiischen Union aus der kulturellen Vielfalt Europas abgeleitet:

,In dem BewuBtsein, da3 der Kontinent Europa ein Trager der Zivilisation ist und daB sei-
ne Bewohner, die ihn seit Urzeiten in immer neuen Schiiben besiedelt haben, im Laufe der
Jahrhunderte die Werte entwickelt haben, die den Humanismus begriinden: Gleichheit der
Menschen, Freiheit, Geltung der Vernuntt,

Schopfend aus den kulturellen, religidsen und humanistischen Uberlieferungen Europas,
deren Werte in seinem Erbe weiter lebendig sind und die zentrale Stellung des Menschen

und die Unverletzlichkeit und UnverduBerlichkeit seiner Rechte sowie den Vorrang des

Rechts in der Gesellschaft verankert haben, ... 16

Auf diesem kulturgeschichtlichen Hintergrund soll der européische Kontinent
weiter entwickelt werden, der fiir Kultur, Wissen und sozialen Fortschritt of-
fen und entsprechend bereit ist, iiberkommene nationale Trennungen zu iiber-
winden, um in Solidaritit die Zukunft gemeinsam zu gestalten. Parallel zu
dieser Ausgangsposition werden im Teil I unter Artikel 2 die Werte der Union

folgendermal3en bestimmt:

,Die Werte, auf die sich die Union griindet, sind die Achtung der Menschenwiirde, Frei-

heit, Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaatlichkeit und die Wahrung der Menschenrechte;

173



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

diese Werte sind allen Mitgliedstaaten in einer Gesellschaft gemeinsam, die sich durch

Pluralismus, Toleranz, Gerechtigkeit, Solidaritit und Nichtdiskriminierung auszeichnet.“!”

Mit diesen einleitenden Texten schafft der Entwurf einer europdischen Ver-
fassung einen Bezugsraum, der anstelle von Beliebigkeit verldssliche Orien-
tierung bietet, anstelle von ethnischer Uber- und Unterordnung kulturelle
Gleichrangigkeit schafft und gleichzeitig einen fiir alle verbindlichen Raum

des Rechts aufbaut, in dem das Nationale und Ethnische aufgehoben ist."

Die geplante politische Union ist noch herzustellen, sie kann nur gemeinsam
gebaut werden, entweder konstruktiv gestaltet oder destruktiv verhindert.
Keiner der bestehenden Nationen kommt dabei Prioritdt zu, so da3 das Ergeb-
nis interkulturell bestimmt sein wird und nur zustandekommt, wenn auch die
groflen Nationen bereit sein werden, mit anderen zu lernen und sich alle Part-
ner gegenseitig befdhigen, kulturelle Differenz zu verarbeiten. Nach der Schu-
le des Konstruktivismus gibt es keine feststehende Wirklichkeit, vielmehr
wird jede Wahrnehmung des Menschen, die Teil seines Lebensvollzuges ist,
mit jedem Erkennen neu hergestellt, zusammen mit anderen konstruiert oder
eben destruiert. Es gibt weder einen dritten Weg noch das Beibehalten eines
status quo. An die Stelle von Fakten tritt die Aktivitdt tiglichen Erkennens
und somit das soziale Handeln und Gestalten der politischen Verhéltnisse. Die
einzig verbleibende Alternative fassen H. Maturana und F.J. Varela in folgen-

den Satz:

,»Wir sind hier auf eine soziale Dynamik gestofen, die auf einen grundlegenden ontologi-
schen Zug der conditio humana hinweist, der nun nicht mehr eine bloBe Annahme ist: Wir
haben nur die Welt, die wir zusammen mit anderen hervorbringen, und nur Liebe ermdg-

licht uns, diese Welt hervorzubringen.«"

174



Peter Graf

Wenn Neurobiologen so argumentieren, dann nicht wegen einer vorschnellen
Neigung fiir das Ethische. Maturana und Varela kommen aufgrund ihrer kog-
nitionspsychologischen Erkenntnisse zu einem Ergebnis ohne Ausweg. Es
beinhaltet ebenso radikale wie intensive Lernprozesse, die weit iiber eine Hal-
tung der Toleranz hinaus fiihren, aus denen alle Beteiligten verdndert hervor-
gehen. In den Strom der europdischen Einigung kann sich keine Nation bege-
ben, ohne Kleider abzulegen, ohne selbst dabei nal zu werden. Gleichzeitig
muf} keine Nation das Eigene aufgeben, sondern wird vielmehr erfrischt und

erneuert aus dem gemeinsamen Bad hervorgehen.

Im Blick auf die Verwirklichung einer Europdischen Union im Sinne des Ver-
fassungsentwurfes benenne ich folgende Felder interkulturellen Lernens, die

gemeinsam Neu zu strukturieren sind.
3.1 Mehrsprachigkeit in Schule, Beruf und Offentlichkeit

Was in kleinen Mitgliedsldndern zunehmend verwirklicht wird, muf3 auch in
den groflen geleistet werden. Luxemburg bildet alle Kinder in drei Sprachen
aus, in der Bundesrepublik werden selbst zweisprachige Schiiler verpflichtet,
ausschlielich in Deutsch zu lernen, anstatt sie zweisprachig auszubilden. Na-
tiirlich fiihrt an der Landessprache kein Weg vorbei, natiirlich mufl jeder
Schiiler Englisch lernen, doch ebenso notwendig ist es, Kinder aus italieni-
schen, spanischen, griechischen, serbokroatischen und tiirkischen Familien
zweisprachig zu erziehen, eben unter Erhalt ihrer Erstsprache. In einer europa-
ischen Gesellschaft kann nicht weiter die nationale Einsprachigkeit die Norm
sein, vielmehr muf die junge Generation auf den mehrsprachigen Bildungs-
und Berufsraum Europa vorbereitet werden. Die bisherigen Fremden sind den

Einsprachigen bereits einen Schritt voraus, indem sie neben dem Deutschen

175



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

eine europdische Sprache sprechen. Es sind nicht nur die Kinder etwa italieni-
scher Herkunft mittels Deutschkurse in die deutsche Schule zu integrieren,
sondern auch die einsprachig-deutschen Kinder zusammen mit Kindern aus
italienischen Familien auf das mehrsprachige Europa hinzufiihren, und zwar
vom ersten Schultag an.”® Zweisprachige Schullaufbahnen kann man nicht ne-
benbei verwirklichen, doch iiberall dort, wo man diesen Weg konsequent geht,
gelingt er zum Vorteil der jungen Generation.”’ Was bisher in Deutschland
vorwiegend als Problem gesehen wird, kann sich auf diese Weise zu einem
einmaligen Potential unserer Bevdlkerung entwickeln: die Pridsenz starker

Sprach-Minderheiten mit ihrer Anlage zur Mehrsprachigkeit.

Vergleichbar dazu wird die kommunale Politik in den groen Stddten zuneh-
mend in ihren Kernaussagen mehrsprachig gestaltet und vorgetragen werden
miissen. In einer Stadt wie Berlin, die ihre Minderheiten als ,,tUrkische, italie-
nische ... Berliner® anspricht, werden die Parteien in Zukunft auch diesen
nicht unbedeutenden Teil ihrer Wohnbevdlkerung in ihren Sprachen anspre-
chen, um sie als europdische Mitbiirger fiir ihre Partei zu gewinnen und ver-

gleichbar am politischen Leben teilnehmen zu lassen.
3.2 Der interreligiose Dialog im Verhéaltnis zum Islam

Ein weiteres Feld, in dem sich nicht nur die Zukunft Europas entscheiden
wird, iiber den Europa einen malBgeblichen Beitrag zur weltweiten Entwick-
lung zu leisten im Stande sein wird, ist der Dialog mit dem Islam. Gleichzeitig
reicht es nicht aus, dieses Feld nur theologisch zu bearbeiten, da ihm eine erst-
rangige Relevanz fiir das 6ffentliche Leben und Beziehungsverhéltnis zu der
groflen Gruppe muslimischer Zuwanderer zukommt. In weiten Kreisen wird

der Islam nach wie vor als eine Religion verstanden, der in Westeuropa kein

176



Peter Graf

vergleichbarer Platz zukommt, oder sie wird weithin dem radikalen Funda-
mentalismus gleichgesetzt. Gleichzeitig schiitzt das deutsche Grundgesetz den
Islam wie die anderen Religionen, ist auch fiir muslimische Kinder eine reli-
giose Erziehung an offentlichen Schulen zu verwirklichen. Daher muf} die re-
ligiose und ethische Erziehung von muslimischen Kindern endlich ebenfalls
unter staatlicher Aufsicht an 6ffentlichen Schulen erfolgen, nicht nur um fun-
damentalistischen Tendenzen vorzubeugen, sondern um das deutsche Grund-
gesetz zu erfiillen, die Entfaltung eines modernen und dialogisch orientierten
Islam zu fordern. SchlieBlich sind auch die nichtmuslimischen Schiiler mit
dem Islam vertraut zu machen. Alle Schiiler von heute werden an ihrem Ar-

beitsplatz von morgen auch mit Muslimen zusammenarbeiten.

Das Land Niedersachsen hat inzwischen auf diesem Feld eine Vorreiterrolle
libernommen.*” Im Namen der Leitung der Universitét Osnabriick habe ich im
Juni 2003 ein Projekt bei der Bund-Linder-Kommission beantragt, das zum
Ziel hat, die Ausbildung von Lehrer fiir das Fach ,,Islamischer Religionsunter-
richt in deutscher Sprache* nach Artikel 7 Abs. 3 GG iiber ein internationales
Netzwerk der Hochschulkooperation zu verwirklichen. Diese internationale
Form der Lehrerbildung steht nach seiner Genehmigung im September 2003
durch die Bund-Lénder-Kommission fiir eine europédische Form der religids-
ethischen Erziehung von Muslimen im Westen. Die im Verhéltnis zum Orient,
Indien und Asien entspannte Situation in Europa erlaubt, einen Dialog mit
dem Islam zu begriinden, der im Blick auf die weltweiten Konflikte einen
notwendigen, im Sinne des Wortes ,,die Not wendenden* Beitrag fiir die Ent-
spannung zwischen den Kulturkreisen und Losung der Konflikte leisten

kann.?

177



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

3.3 Identitatsbildung im européischen Kontext

Das Verhiltnis zwischen nationaler Identitit, ethnischer Gruppenidentitit und
europdischer Identitdt wird eines der erstrangigen Themen der politischen Bil-
dung sein. Hier ein bestimmtes Beziehungsverhiltnis vorzugeben wiirde be-
deuten, der allgemeinen Verdinglichung dieses Gegenstandes Vorschub zu
leisten. Da die Offentlichkeit nur unzureichend auf den ProzeB der europii-
schen Integration vorbereitet ist, erlebt sie den aktuellen Verlust von nationa-
len Symbolen als Gefdhrdung der eigenen Identitdt. Worin allerdings besteht
»die deutsche* Identitdt? Ganz im Gegensatz zu einer vereinfachten Vorstel-
lung gefahrdet das Fremde keineswegs die eigene Identitatsfindung. Es fordert
allerdings dazu auf, neue und weitere Wege zum Selbst zu gehen, das Eigene
tiefer und unterhalb der Oberfliche des Selbstverstindlichen zu verankern.
Niemand ,,hat* Identitit, da personale Identitit niemandem einfach gegeben
ist, auf keiner Oberfliche an einem bestimmten Ort abgeholt werden kann.
Jeder muB} sie vielmehr tiglich neu verwirklichen, in Kontakt mit anderen.
Wer konnte schon sich selbst als Mann begreifen, ohne je einer Frau begegnet
zu sein? Ohne Begegnung mit dem anderen, der immer auch verschieden und
irgendwo unantastbar bleibt, kann niemand seine eigene Identitit finden. Am
priagnantesten hat diese Bedingung der Anthropologe und Philosoph des Dia-

logs Martin Buber ausgesprochen:

,.Der Mensch wird am Du zum Ich.“*

Wenn es in der Personwerdung um Reflexion geht, dann fordert die Begeg-
nung mit dem Fremden dazu auf, intensiver und gleichzeitig tiefer iiber sich

selbst nachzudenken. Diese Arbeit der Reflexion wird durch das Fremde vo-

178



Peter Graf

rangetrieben. Damit gefdhrdet eine moderne und interkulturelle Umwelt nicht
das Selbst, sie fordert vielmehr intensiver dazu auf, durch die Oberflaichen-
struktur des Tradierten hindurch in die Tiefenstruktur des Eigenen vorzudrin-
gen, das eigene Selbst tiefer zu verankern. Nach Erik H. Erikson beginnt die-
ser LernprozeB mit der Uberwindung starrer Identifikationen, die zu Patholo-

gien fiihren:

,Die ldentitatsbildung beginnt schlielich dort, wo die Brauchbarkeit der Identifikationen

endet.***

Identitdtsbildung im europdischen Kontext wird daher ein komplexes, im
Grunde nie abzuschlieBendes Unternehmen der Selbstfindung im Verhaltnis
zu den anderen darstellen, immer auch Teil eines politischen Entwicklungs-
prozesses bleiben. Jede Definition einer ,,europdischen Identitdt* wiirde diesen
Lernproze3 1dhmen. Wesentlich allerdings ist, da dieser interkulturelle
Lernproze3 nicht in Beliebigkeit oder das Verschwimmen verbindlicher
Strukturen von Orientierung miindet, sondern zu einer vertieften Verankerung
dessen fiihrt, wie man als Mann oder Frau, als Franzose oder Deutscher, als
Christ, Muslim oder Agnostiker die Lebensform, Biirgerln der EU zu sein,
taglich neu und zusammen mit anderen verwirklicht. Anstelle von Definitio-
nen ist es erforderlich, sich der Perspektive ,,europdische Identitdt” von ver-
schiedenen Seiten zu ndhern. Es geht nicht um ein verdinglichtes Objekt, das
man hat oder nicht hat, sondern um einen Proze3 der ,,Approximation®: alle
sind aufgefordert, sich der groBen politisch-kulturellen Zielperspektive der
EU, die der Entwurf einer Europédischen Verfassung in seiner Prdambel aus-
fiihrt, von verschiedenen Seiten anzunihern.”” Dieser Weg, in struktureller

Koppelung mit anderen sich gemeinsam einer europdischen Identitit anzuné-

179



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

hern, wird nicht nur langwierig, sondern auch schmerzhaft sein, denn er ver-
langt, Abschied zu nehmen von vertrauten Vorstellungen, die sich in der Be-
gegnung mit anderen als eine nur vorlaufige Oberflichenstruktur der eigenen
Gruppe erweisen. Unterhalb dieser Ebene in Tiefenstrukturen vorzudringen,
die zusammenfiihren, wo die Oberfliche noch trennt, bedeutet, die je eigenen
Karten der Orientierung neu, doch ebenso verbindlich zu verankern, nun al-
lerdings mit einer europdischen Reichweite.”® , Europdische Identitdt* wiirde
damit wirken wie der Faden einer Perlenkette, an der die unterschiedlichen
Steine der Kulturen, Sprachen, Religionen und Zivilisationen Europas aufge-
reiht werden. Dieser Faden selbst bleibt unsichtbar und doch ist er es, der die

Glieder der Kette verbindet ,,in Vielfalt geeint*.”’ n

Literaturhinweise

Georg Auernheimer, Einfithrung in die interkulturelle Erziehung, Darmstadt 1995. — Mar-
tin Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg °1984. — Bundeszentrale fiir Politische Bil-
dung, Migration und Bevolkerung, Newsletter Juli/August 2003, S. 1-2. — Daniel Cohn-
Bendit/Thomas Schmid, Babylon. Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, Hamburg
1992. — Erik H. Erikson, Identitdt und Lebenszyklus, Frankfurt 2002. - Européischer
Konvent: Entwurf VERTRAG UBER EINE VERFASSUNG FUR EUROPA, Briissel,
10.6. 2003. Quelle: http://ue.eu.int/de. — Peter Graf, Wahrnehmung des Fremden als Ver-
stehen des Eigenen. Interkulturelle Pddagogik und Konstruktivismus, in: J. Oltmer (Hg.),
Migrationsforschung und Interkulturelle Studien, IMIS — Schriften 11, Osnabriick 2002, S.
313-331. — Ders., Migration als Wandel der Sprachenverhéltnisse, in: K. Meendermann
(Hg.), Migration und politische Bildung — Integration durch Information, Miinster 2003 S.
83-104. — Ders. (Hg.), Dialog zwischen den Kulturen in Zeiten des Konflikts, Gottingen
2003. — Ders., Die Frage der Identitdt als Schule der Wahrnehmung, in: P. Graf, Peter
(Hg.), Dialog zwischen den Kulturen in Zeiten des Konflikts, Géttingen 2003, S. 99-117. —
Samuel P. Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert, Miinchen — Wien 1996. — Michel Leiris, Die eigene und die fremde Kultur,

180



Peter Graf

Frankfurt a.M. 1979. — Humberto R. Maturana/Francisco J. Varela, Der Baum der Erkennt-
nis. Wie wir die Welt durch unsere Wahrnehmung erschaffen — Die biologischen Wurzeln
menschlichen Erkennens, Bern 1987. — Herfried Miinkler/Bernd Ladwig, Das Verschwin-
den des Fremden und die Pluralisierung der Fremdheit, in: H. Miinkler (Hg.), Die Heraus-
forderung durch das Fremde, Berlin 1998, S. 11-25. — Dieter Obernddrfer, Mehr Auslénder,
nicht weniger, in: Publik-Forum, Nr. 13 (Juli 2003) S. 22-23.

Anmerkungen

Johann Wolfgang von Goethe, Maximen und Reflexionen iiber Literatur und Ethik, in:
Goethes Werke, hg. v. Sophie von Sachsen, 42. Bd. (2. Abt.) Aus dem Nachlass, Wei-
mar 1997, S. 221.

Platon, Nomoi 705a. Simtliche Werke, Bd. 6. Ubers. von Hieronymus Miiller, hg. v.
Walter F. Otto u.a., Hamburg 1959.

,Das alte Agypten hat Griechenland stark beeinfluBt, und wenn das beriihmte ,,griechi-
sche Wunder* hat geschehen kdnnen, so gerade deshalb, weil Griechenland ein Knoten-
punkt gewesen ist, an dem viele Volker und Kulturen aufeinandertrafen.” Michel. Leiris,
Die eigene und die fremde Kultur, 1979, S.102.

Die Bezeichnung jener Menschen, deren Sprache man selbst nicht verstand, als ,Stamm-
ler’ (,barbaroi’) oder auch ,Stumme’ (nemec), wie in vielen slawischen Sprachen die
Deutschen genannt werden, dokumentiert diese Defizit-Erfahrung des Kontakts mit
Fremden.

> Herfried Miinkler/Bernd Ladwig, Das Verschwinden des Fremden, 1998, S. 11.

»Kulturkreis ist demnach die hochste kulturelle Gruppierung von Menschen und die
allgemeinste Ebene kultureller Identitit des Menschen unterhalb der Ebene, die den
Menschen von anderen Lebewesen unterscheidet. ... Kulturkreise sind das umfassendste
,Wir‘, in dem wir uns kulturell zu Hause fiihlen, gegeniiber allen anderen ,Sie‘ da drau-
Ben.*, Samuel P. Huntington, Kampf der Kulturen, 1996, S. 54; ,,Hassen ist menschlich.
Die Menschen brauchen Feinde zu ihrer Selbstdefinition und Motivation: Konkurrenten
in der Wirtschaft, Gegner in der Politik.*, Huntington, ebd., S. 202.

Im Franzdsischen ist der Fremde ein ,étranger. Gleichzeitig gebraucht man das entspre-
chende Adjektiv ,étrange’, wenn jemand etwas hochst Befremdliches, Deplaziertes oder
Storendes tut.

Wer selbst in die Fremde geht, begibt sich nach der Etymologie unserer Sprache in ein
anderes Land, althochdeutsch ins ,aliu lantiu’, aus dem das Mittelhochdeutsche ,€ellen-
de’ wird, woraus sich unser neuhochdeutsches Wort ,,Elend* entwickelt hat.

Es geht um Orientierung in einer Welt der kulturellen Vielfalt mit all ihren Fremdhei-
ten. Es geht um die Verbindlichkeit der eigenen Werteordnung innerhalb einer kulturel-
len Landkarte, die keine Differenzierung nach Unterschieden zulésst, sondern allein
nach dem vertrauten Eigenen und dem unbekannten Fremden unterscheidet. Diese Sorge

181



Interkulturelles Lernen als Zukunftsaufgabe

10

11

bewegt bis heute die politische Offentlichkeit, nicht zuletzt, weil gegenwirtig der Ge-
sellschaft in der Tat ein hohes Maf an Offnung fiir das unbekannte Fremde zugemutet
wird. Gleichzeitig leben wir in Zeiten des Kulturkonflikts. Seit den Balkankriegen haben
wir diese neue Form besonders gewaltsamer Kriege nicht nur ertragen miissen. Die The-
se vom Kulturkonflikt ist seit dem 11. September 2001 zur Begriindung fiir politisch-
militdrisches Handeln des Westens im Vorderen Orient und in der Weltpolitik avanciert.

In diesem Kontext erscheint das Aufflackern kulturell begriindeter Konflikte in der Ge-
genwart in einem neuen Licht. In Indien werden jetzt Moscheen, die seit Jahrhunderten
an ihrem Ort stehen, von aufgebrachten Hindus angegriffen oder eingerissen. Religiose
Gruppen, die seit Jahrhunderten in Nachbarschaft etwa in Sarajewo lebten, seit Genera-
tionen einen gemeinsamen Staat begriindeten, zogen vor wenigen Jahren gegeneinander
in einen blutigen Krieg. Durch die tdgliche Berichterstattung tiber ,,die anderen® steht
den Menschen das Fremde direkter, prisenter, ndher und bedrohlicher innerhalb der ei-
genen Karte der Orientierung gegeniiber als frither. Es geht nicht um das Fremde als
fernes Faktum, sondern um die Pridsenz von nicht verarbeiteter Fremdheit innerhalb der
eigenen Karte der Orientierung.

Daniel Cohn-Bendit/Thomas Schmid, Heimat Babylon, 1992.

Integration bedeutet ,,Eingliederung von Teilen im Sinne der Wiederherstellung einer
Ganzheit“. Entsprechend haben die Klassiker der Soziologie ,,Integration* im Verhiltnis
zum Prozess der ,,Assimiliation” behandelt: Emile Durkheim, Talcott Parsons, Robert
Park und Ronald Taft, letzterer unterscheidet zwischen einer Integration als monistische,
pluralistische und interaktionalistische Assimilation. Nach Hartmut Esser und Friedrich
Heckmann sind die Prozesse der Integration vielfdltig auszudifferenzieren: je nach ihren
kognitiven, sozialen, strukturellen und identitdtsbildenden Anteilen laufen sie nicht line-
ar auf Assimilation zu. Vielmehr beinhalten die Formen der Akkulturation in unter-
schiedlichen Phasen verschiedene Lernprozesse und bediirfen, um erfolgreiche Formen
der Integration zu begriinden, der Riickbesinnung durch Binnendifferenzierung in der je
eigenen Ethnie, vgl. Georg Auernheimer, Einfiihrung in die interkulturelle Erziehung,
1995.

In der Tat bedeutet Integration: ,,Wiederherstellung einer urspriinglichen Ganzheit“. Die
Etymologie von ,integratio’ ist aus ,integer’, dem lat. ,en-tag-ros’ (,unberiihrt, unver-
sehrt, ganz’) abgeleitet.

Bundeszentrale fiir Politische Bildung, Migration und Bevolkerung, 2003, S. 2.

Dieter Oberndorfer, ,,Mehr Ausldnder, nicht weniger.*, 2003, S. 22.

Europiischer Konvent: Entwurf VERTRAG UBER EINE VERFASSUNG FUR EU-
ROPA, Briissel, 10.6. 2003, S. 3.

Europiischer Konvent: ebd. S. 5.

Das damit verbundene Gebot der Nichtdiskriminierung wird in Artikel II-21 (1) des
Verfassungsentwurfes noch einmal deutlich und umfassend herausgestellt: Artikel I1-21:
Nichtdiskriminierung : (1) ,,Diskriminierungen insbesondere wegen des Geschlechts,
der Rasse, der Hautfarbe, der ethnischen oder sozialen Herkunft, der genetischen
Merkmale, der Sprache, der Religion oder der Weltanschauung, der politischen oder
sonstigen Anschauung, der Zugehorigkeit zu einer nationalen Minderheit, des Vermo-

182



Peter Graf

19

20

21

22

22

23

24

25

26

27

gens, der Geburt, einer Behinderung, des Alters oder der sexuellen Ausrichtung sind
verboten.* Européischer Konvent ebd., S.51.

Humberto R. Maturana/Francisco J.Varela, Der Baum der Erkenntnis, 1987, S. 267.

Dies ist keine Zukunftsutopie, sondern wird verwirklicht: In Osnabriick werden nach
einem von mir initiierten Projekt an zwei Grundschulen ab dem Schuljahr 2003/04
,Deutsch-italienische Europaklassen” eingerichtet, in denen alle Schiiler vom ersten
Schultag an in Deutsch und in Italienisch lernen.

Verf., Migration als Wandel der Sprachenverhiltnisse, 2003, S. 83-104.

Niedersachsen fiihrt als erstes Bundesland an acht ausgewéhlten Grundschulen das Fach
»Islamische Religion* nicht nur als ,,Religionskunde®, sondern nach Artikel 7.3 des
Grundgesetzes ein.

Vgl. Verf. (Hg.), Dialog zwischen den Kulturen, 2003.
Martin Buber, Das dialogische Prinzip, 1984, S. 32.

Erik H. Erikson, Identitit und Lebenszyklus, 2002, S.140.
Verf., Die Frage der Identitit, 2003, S. 116.

Verf., Wahrnehmung des Fremden, 2002, S. 328f.
Europiischer Konvent: a.a.O. Praambel, S. 4.

183



	englisch: 
	Schaltfläche1: 


