Diskursive Verpflichtungen und
ethisch-religiose Uberzeugungen

Zur moralischen und politischen Geltung
der Menschenrechte!

Thomas M. Schmidt

Im Zentrum der folgenden Uberlegungen steht die Frage
nach der Leistungsfihigkeit einer diskurstheoretischen Be-
griindung der Menschenrechte. Dabei wird von der Beobach-
tung ausgegangen, dass kritische Einwinde gegen die Dis-
kurstheorie und andere prozedurale Begrindungen der
Menschenrechte hiufig auf Religion Bezug nehmen. Reli-
gion wird in solchen Einwinden hiufig die Bedeutung eines
unverzichtbaren Fundaments der Begrindung der Men-
schenrechte und der unersetzbaren gesellschaftlichen Res-
source ihrer verbindlichen Achtung zugesprochen. Am
Problem des Verhiltnisses von Religion und Menschenrech-
ten verdichten sich offensichtlich prinzipielle Probleme ei-
ner philosophischen Begriindung der Menschenrechte,
etwa Fragen nach dem Verhiltnis von universaler Moral
und konkreter Rechtsordnung, von kultureller Verwurzlung
und tiberzeitlicher Geltung, generell nach dem Verhiltnis
von Universalitit und Partikularitit der Begrindung der
Menschenrechte. Im Lichte dieser ,religionstheoretischen”
Anfragen soll im Folgenden erdrtert werden, inwieweit die
Diskurstheorie diese prinzipiellen Aufgaben einer philoso-
phischen Begriindung der Menschenrechte 1osen kann. Da-
bei werden im letzten Schritt auch kritische Einwinde ge-
gen die Diskurstheorie der Menschenrechte diskutiert,

142



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

welche deren Bindung an eine ausdriicklich sikulare Be-
griindungsbasis ausdriicklich teilen. Zunichst aber soll der
diskurstheoretische Ansatz im Kontext der unterschiedli-
chen Formen einer philosophischen Begriindung der Men-
schenrechte verortet werden.

1. Formen philosophischer Begriindung der
Menschenrechte

Menschenrechte sind einer Definition von Georg Lohmann
zufolge ,universelle, egalitire, individuelle und kategori-
sche Rechte”.? Sie besitzen eine moralische, rechtliche
und politische Dimension der Geltung. Als moralische
Rechte gelten sie 1. unbedingt, also kategorisch; 2. univer-
sell, also fiir alle Menschen qua Menschsein unabhingig
von weiteren Figenschaften und Kontext. Aufgrund dieser
Allgemeinheit und Abstraktheit gelten die Menschen-
rechte 3. fiir alle Menschen in gleicher Weise (egalitir);
diese Rechte kommen 4. und schlieBlich allen Menschen
als Individuen zu, unabhingig von bestimmten Zugehorig-
keiten, Mitgliedschaften oder anderen Eigenschaften.

Als juridische Rechte werden die Menschenrechte in
Form von subjektiven Rechten innerhalb eines positiven
Rechtssystems institutionalisiert. Dies erfolgt in der Regel
in Gestalt verfassungsmaifdig garantierter Grundrechte, wo-
bei je nach Rechtstradition und Verfassungsordnung zwi-
schen unterschiedlichen Graden und Formen der Institutio-
nalisierung der unterschiedlichen ,Generationen” der
Menschenrechte differenziert werden kann. Daneben gibt
es Ansitze einer international verbindlichen Institutionali-
sierung der Menschenrechte als subjektive Rechte (UN-
Menschenrechtskonvention, Europdische Konvention, In-
ternationaler Gerichtshof). In der politischen Dimension
wird tber diese Formen der Konkretion und Wirksamkeit

143



Thomas M. Schmidt

der Menschenrechte entschieden. Hier vollzieht sich die
Transformation der allgemeinen, moralisch begriindeten
Menschenrechte in positives, geltendes, einklagbares und
erzwingbares Recht.

Aufgrund dieser moralischen, rechtlichen und politi-
schen Mehrdimensionalitit der Menschenrechte muss
ihre Begriindung einerseits kategorisch und universal, an-
dererseits historisch und politisch konkret sein, offen fiir
politische Umsetzung, rechtliche Institutionalisierung
und sensibel fiir den kulturellen Kontext. Im Lichte dieser
Anforderungen lassen sich unterschiedliche Typen der Be-
grindung von Menschenrechten unterscheiden und bewer-
ten, namlich absolute, relative und relationale Begriindun-
gen der Menschenrechte.? Zu den absoluten Begriindungen
gehoren die Tradition des Naturrechts, des Vernunftrechts
im Sinne Kants, aber auch Positionen, welche das Prinzip
der Menschenwiirde als absoluten Wert setzen, oder
,transzendentale Argumentationen, die den Menschen-
rechten eine nichtrelative, objektive Bedeutung geben”*.
Zu den relativen Begriindungen zihlen stark kulturrelative
Positionen, welche die Menschenrechte nur in Bezug auf
das Wertesystem einer bestimmten Kultur gelten lassen
oder sie bestenfalls durch transkulturelle Gemeinsamkei-
ten begriindet sehen, die sich aber nur empirisch feststel-
len lassen koénnen. Davon unterschieden sind schwach re-
lative Positionen, welche ,den egalitiren Universalismus
der Menschenrechte als relativ auf bestimmte Moralvor-
stellungen (Tugendhat) oder politische Positionen
(Rawls)”® verstehen und den Gedanken der universalen
Geltung der Menschenrechte dadurch einschrinken. Sol-
che Begrindungsformen, die von einer Korrelation zwi-
schen universaler Geltung und eingeschrinkter politisch-
kultureller Basis ihrer Gultigkeit ausgehen, finden sich
ausdriicklich in relationalen Begriindungen, die versuchen,
,den Objektivitits- und Universalititsanspruch von Men-

144



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

schenrechten durch Korrespondenz zwischen Menschen-
rechten und Volkssouverdnitit einzulosen”®. Zu solchen
relationalen Begrindungen gehort auch die Diskurstheorie
der Demokratie und des Rechts.”

Vor dem Hintergrund dieser Typologie lassen sich Be-
grundungsformen kritisieren, die zu niedrig ansetzen. Dabei
handelt es sich um solche Argumentationsfiguren, welche
die Geltung der Menschenrechte in Gewohnheiten einer be-
stimmten Kultur, in konkreten historischen Erfahrungen,
in den politischen Institutionen eines bestimmten Typs
staatlicher Ordnung situieren. Der Anspruch der Menschen-
rechte auf unbedingte Geltung kann aber nicht auf etwas
Partikularem und Kontingentem aufruhen. Eine universel-
le, egalitire und kategorische Geltung kann nur in einem
universellen, egalitiren und kategorischen Prinzip griinden.
Universelle, egalitire und kategorische Geltung ist verniinf-
tige Geltung. Worin aber grundet dieser universelle, ega-
litdre und kategorische Charakter der Vernunft?

Hier gilt es nun, Formen von Begriindung zuriickzuwei-
sen, die gewissermafien zu hoch ansetzen und die verniin{-
tige Geltung der Menschenrechte noch einmal in einem
iiberverniinftigen Prinzip situieren. Dazu gehéren in be-
sonderer Weise Traditionen des Naturrechts. Die verniinf-
tige Geltung der Menschenrechte griindet dann in einem
hoheren, aber ebenfalls universellen Prinzip wie der all-
gemeinen Natur des Menschen. Gegen solche Begriin-
dungsfiguren richtet sich der Einwand, dass es sich dabei
um eine metaphysische Voraussetzung handelt. Solche me-
taphysischen Voraussetzungen kénnten aber unter den mo-
dernen Bedingungen eines weltanschaulichen Pluralismus,
der religivse und philosophische Uberzeugungen ein-
schlief8t, keine universelle Geltung mehr beanspruchen.
Die Fundierung unbedingter verniinftiger Geltung in ei-
nem naturrechtlichen Prinzip untergribt daher gerade den
Universalismus der Vernunft.

145



Thomas M. Schmidt

Gerade die juridische und politische Institutionalisierung
der Menschenrechte beruht daher auf einem , Menschen-
rechtskonsens”, der nach Stefan Gosepath im Sinne des
Rawlsschen ,overlapping consensus” verstanden werden
muss.® In einem solchen tbergreifende Konsens stimmen
Anhinger verschiedener ,,umfassender Lehren”, wie Rawls
religiose und substantiell-ethische Anschauungen nennt,
einer fiir alle verbindlichen normativen Idee des Rechts
und der Gerechtigkeit zu. Die Anhinger der umfassenden
Lehren treffen sich aber blofl in diesem gemeinsamen Be-
zugspunkt, sie akzeptieren ihn aber aus unterschiedlichen
Griinden, aus der jeweiligen Binnenperspektive ihrer reli-
giosen oder ethischen Uberzeugung. Gosepath zufolge ist
auch der Gedanke der ,Menschenwiirde” und der ,Gott-
ebenbildlichkeit” Ausdruck einer solchen nicht verall-
gemeinerbaren ,,umfassenden Lehre”. Das Prinzip der Men-
schenrechte kann im Licht solcher Ideen interpretiert und
angeeignet, nicht aber universell begriindet werden.

Die verniinftige Geltung der Menschenrechte kann da-
her nur auf die Vernunft selbst zuriickgefiihrt werden. Die
universale Geltung der Menschenrechte kann nur in Prin-
zipien griinden, die fiir alle begriindet werden kénnen,
also von allen, allein aus verninftiger Einsicht, als
Griinde akzeptiert werden konnen. Fine Begriindung der
moralischen Dimension der Menschenrechte muss also
kategorisch und universal sein. Aufgrund der juridischen
und politischen Dimension muss sie zugleich historisch
und politisch konkret sein, rechtlich institutionalisierbar
und sensibel fiir den kulturellen Kontext. Die Menschen-
rechtsbegriindung der Diskurstheorie beansprucht nun,
diesen anspruchsvollen Anforderungen gerecht zu wer-
den. Sie behauptet, eine Gleichurspriinglichkeit der mora-
lischen, rechtlichen und politischen Bedeutung der Men-
schenrechte aufweisen zu konnen, indem sie von einer
wechselseitigen Begriindung und Stabilisierung von De-

146



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

mokratie und Rechtsstaatlichkeit, von Souverinitit und
Grundrechten ausgeht.

2. Diskurstheorie des Rechts und der Menschenrechte

Jede philosophische Begriindung der Menschenrechte steht
vor der Aufgabe, deren eigentiimliche Zwischenstellung
zwischen Moral und Recht zu erldutern und zu begriinden.
Menschenrechte sind Rechte. Sie haben auch den juri-
dischen Sinn von Ansprichen, die durch Gesetze aner-
kannt und geschitzt werden. Dabei handelt es sich aber
nicht primir um Rechte, die einzelne Biirger gegentiber an-
deren Mitbiirgern haben, sondern um Rechte, die gegen-
uber der politischen Ordnung als solcher geltend gemacht
werden, um Rechte also, die das Handeln des Staates ge-
genuber den Einzelnen normieren. In diesem Sinn handelt
es sich um normative Anspriiche, die das politische Han-
deln des Staates bewerten, gerade dann, wenn dieser solche
Anspriiche nicht erfiillt. Menschenrechte sind in diesem
Sinn Normen, an denen staatliches Handeln kritisch ge-
messen wird. In diesem Sinn gelten Menscherechte univer-
sal, das heif3t unabhingig von der faktischen Anerkennung
und Ausgestaltung durch eine bestimmte politische Ord-
nung. Sie sind aber von moralischen Anspriichen und
Pflichten dadurch unterschieden, dass sie sich stets auf
die politische Ordnung und ihre — faktische oder eingefor-
derte — Gestalt beziehen.

Die Diskurstheorie unterbreitet nun ein Angebot, den
gemeinsamen Grund der Normativitit von Recht und Mo-
ral zu erldutern und zugleich die spezifische Differenz mo-
ralischer, juristischer und menschenrechtlicher Normen
zu erkldren. Die gemeinsame Wurzel moralischer und poli-
tischer Rechte besteht danach in einem kommunikativ-
handlungstheoretisch rekonstruierbaren Sinn von Freiheit

147



Thomas M. Schmidt

als verniinftiger Selbstbestimmung. In jeder konkreten
kommunikativen Handlung werden Geltungsanspriiche
erhoben, die den jeweiligen Kontext tiberschreiten. Schon
das Verstehen einer sprachlichen Auflerung verweist auf
eine implizite Kenntnis der Verfahrensbedingungen, unter
denen ihre Giiltigkeit eingeldst werden konnte. Wahrheit
und Rationalitdt von Aussagen bemessen sich allein an ei-
nem Verfahren, das die potentielle Zustimmung aller ver-
birgt. Da die Bedingungen, unter denen Geltungsansprii-
che tberpriift und eingelost werden konnen, durch die
Regeln eines diskursiven Verfahrens bestimmt werden,
kann darauf verzichtet werden, bestimmte mogliche In-
halte von Geltungsanspriichen a priori auszuzeichnen.
Die diskursive Verfahrensrationalitit kann gegentiiber In-
halten neutral bleiben und somit der Pluralitit von Uber-
zeugungen und lebensweltlichen Kontexten Rechnung tra-
gen. Dennoch konnen aus dem Diskurs inhaltliche
Bestimmungen normativer Relevanz wie Offentlichkeit,
Abwesenheit von Zwang, Beriicksichtigung der Folgen
und Einnahme der Perspektiven der Betroffenen abgeleitet
werden. Die gemeinsame Wurzel moralischer, rechtlicher
und politischer Normativitit besteht also in einem dis-
kurstheoretisch rekonstruierten Sinn von Autonomie.

Die Diskurstheorie versucht nun, den speziellen Cha-
rakter der Menschenrechte zu begriinden, in dem sie deren
Geltungsgrund auf die spezifisch politische Dimension von
Autonomie zurtickfithrt, die von moralischer Autonomie
zu unterscheiden ist. Hier liegt ein gestuftes Verfahren
vor: Die allgemeine Diskurstheorie erldutert den generel-
len Sinn von vernunftiger kommunikativer Freiheit, die
Diskursethik als spezielle Diskurstheorie den moralischen
Sinn von verniinftiger Autonomie als gleicher Achtung, die
Diskurstheorie des Rechts und der Demokratie erldutert
schlieflich den politisch-juridischen Sinn von Autonomie
als legitime Selbstgesetzgebung. Die unterschiedlichen Ar-

148



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

ten von Autonomie werden also als Ausdruck spezifischer
Differenzen innerhalb einer allgemeinen Gattung von Ver-
nunft als kommunikativer Freiheit und Selbstbestimmung
verstanden. Menschenrechte sind in diesem Kontext als
politische Normen zu verstehen, denn sie verpflichten das
kollektive politische Subjekt, nicht einzelne moralische
Subjekte. Es wire allerdings ein falsches Bild, wenn man
die politische Selbstbestimmung als kollektives Gesche-
hen, die moralische Deliberation dagegen als einsame
Uberlegung eines Individuums verstiinde. Moralischer
und politischer Diskurs bezeichnen 6ffentlich und gemein-
sam vollzogene Beratungen. Sie beziechen sich jedoch auf
unterschiedliche Autoren und Adressaten. Im Fall der dis-
kurstheoretischen Begriindung der Menschenrechte geht es
um die Bedingungen der politischen Autonomie eines Kol-
lektivs im Sinne von Selbstregierung.

Habermas’ diskurstheoretische Strategie hilt somit an
der Differenz zwischen moralischer und rechtlicher Gel-
tung fest. Zugleich kann diese Differenzierung aber entdra-
matisiert und ,aufgehoben” werden, weil auch die grund-
legendere Unterscheidung zwischen theoretischer und
praktischer Vernunft in einem allgemeinen und kompre-
hensiven Konzept von Vernunft als argumentativer Einlos-
barkeit von Geltungsanspriichen aufgehoben wird. Ver-
niinftig sein heift, die Giltigkeit von Anspriichen
ausschliefilich an die Bewihrung ihrer argumentativen
Kraft in diskursiven Verfahren zu binden. Diese Argumen-
tationsregel gilt sowohl fiir theoretische wie fiir praktische
Geltungsanspriiche. Das Spezifikum praktischer Geltungs-
anspriiche besteht darin, dass sie einen wahrheitsanalogen
Anspruch auf Geltung im Sinne normativer Richtigkeit
stellen. Dieser Sinn von Normativitit wird je nach Kontext
als moralische und rechtliche Normativitit ausdifferen-
ziert. Entscheidend ist, dass es sich in einem mehrdimen-
sionalen Konzept kommunikativer Vernunft um verschie-

149



Thomas M. Schmidt

dene Formen einer Vernunft handelt, die auf das gemein-
same Prinzip der diskursiven Einlosbarkeit von Geltungs-
anspriichen zurtickgefithrt werden konnen.

Auf analoge Weise fasst die Diskurstheorie die haufig als
Gegensatz verstandene Spannung zwischen Demokratie-
prinzip und Menschenrechten im Sinne einer logischen
Binnendifferenzierung. Die Diskurstheorie bietet ein Mo-
dell, diese Spannung im Sinne einer , Gleichurspringlich-
keit von Menschenrechten und Volkssouverinitit”“’ auf-
zulésen. Diese beiden normativen Grundprinzipien, die
liberale Idee unverdufierlicher subjektiver Rechte und der
republikanische Gedanke der Volkssouverinitit, konkur-
rieren Habermas zufolge in der modernen Theorie des
Rechts. Aber beiden Prinzipien liegt die Idee der Selbst-
gesetzgebung als zentrales normatives Prinzip der moder-
nen Rechts- und Demokratietheorie zugrunde. Liberalis-
mus und Republikanismus repriasentieren allerdings
unterschiedliche Lesarten des Prinzips der Autonomie.
Die liberale Auffassung, die Autonomie primir im Sinne
von Selbstbestimmung versteht, wihlt subjektive , vorpoli-
tische” Interessen als normative Ausgangsbedingung ihrer
demokratietheoretischen Uberlegungen. Subjektive Rechte
schiitzen und legitimieren diese Interessen, der Staat ist
dem Schutz und der Gewihrleistung dieser Rechte ver-
pflichtet. Die republikanische Auffassung von Demokratie
sieht dagegen im kollektiven Willen, der Volkssouverini-
tit, die Quelle der Legitimitit. Ein Volk gibt sich autonom
die Regeln und Gesetze, denen es folgen will. Dahinter
steht ein ethisches Verstindnis von Autonomie als Selbst-
verwirklichung, das den Prozess demokratischer Selbst-
gesetzgebung als ein gemeinsames Projekt kollektiver
Selbstverwirklichung interpretiert.

Die Diskurstheorie des Rechts und der Demokratie will
zwischen beiden Prinzipien vermitteln. Der gemeinsame
normative Kern beider Prinzipien, des liberalen Prinzips

150



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

der subjektiven Rechte und des demokratischen Prinzips
der Selbstgesetzgebung, werden danach am besten begriin-
det durch eine Analyse der Implikationen kommunikativer
Vernunft im oben erlduterten Sinn. In diesem Sinn ist
Volkssouveranitit, der Prozess der Selbstgesetzgebung, als
ein diskursives Verfahren zu betrachten. Dieser Prozess ist
aber nur dann diskursiv, wenn er die Bedingungen von Dis-
kursen erfiillt, also geprigt ist durch Herrschaftsfreiheit,
Gleichheit und Inklusion aller Betroffenen und die Abwe-
senheit von Zwang. Die Erfullung dieser Bedingungen, die
Einhaltung der Diskursregeln, wird im politischen Raum
nun gerade durch die Grundrechte garantiert. Die Grund-
rechte spezifizieren somit die Bedingungen des Funktionie-
rens von Volkssouverinitit. Die Menschen- und Grund-
rechte besitzen also die Funktion, die diskursive Meinungs-
und Willensbildung eines souverinen Volkes zu sichern und
zu gewihrleisten. Nur wenn die kollektive Meinungs- und
Willensbildung so erfolgt, dass die Grundrechte, also die
konstitutiven Regeln des Diskurses, nicht verletzt werden,
ist gewihrleistet, dass die Volkssouveranitit nicht nur Lega-
litat, sondern auch Legitimitit produziert. Die Legalitit in
Form von Grundrechten wird so zum Garanten von Legi-
timitdt in Form demokratischer Selbstbestimmung.

3. Religion als Fundament und Ressource der Menschen-
rechte: Kritische Anfragen an die Diskurstheorie

An die diskurstheoretische Begriindung der Menschen-
rechte wird hiufig die Anfrage gestellt, ob Konzepte dieser
Art nicht doch auf eine tiefere begriffliche Fundierung an-
gewiesen seien. Einwinde dieser Art stiitzen sich in der
Regel auf die Vorstellung einer mehrfach gestuften vorpoli-
tischen Werteordnung. Der Demokratie sind die Men-
schenrechte als normatives Fundament vorgeordnet, die

151



Thomas M. Schmidt

Menschenrechte sind wiederum Ausdruck des Prinzips der
Menschenwiirde. In dieser Perspektive erscheint Men-
schenwiirde als ein ethisches Grundprinzip, das zeitlose
Giiltigkeit besitzt und als Mafistab tiber jeder historischen
Gesellschaftsform steht.

Diese Idee der Menschenwiirde ist nun nach einer hiufig
vertretenen Lesart religios begriindet im Gedanken der
Gottebenbildlichkeit des Menschen. Der Sinn und der abso-
lut verpflichtende Charakter der Menschenrechte lassen
sich nach dieser Auffassung letztlich nur religios erkliren.
Ein demokratischer Rechtsstaat, der den in den Menschen-
rechten artikulierten normativen Prinzipien verpflichtet ist,
erscheint auf Religion als eine vorpolitische Quelle und
Stiitze seiner Rechtsprinzipien angewiesen. Positionen, die
in diesem Sinn von einer unverzichtbaren vorpolitischen
Rolle der Religion ausgehen, argumentieren hiufig mit
dem Hinweis auf den Zusammenhang zwischen Menschen-
rechten und Menschenwiirde. Historische Erfahrungen des
Totalitarismus, aber auch zeitdiagnostische Einschitzun-
gen einer scheinbaren sikularen Verflachung und Aushoh-
lung der liberalen Demokratie, zeigen solchen Auffassungen
zufolge, dass die sicherste und zuverlissigste Begriindung
der Menschenrechte durch das Prinzip der Menschenwiirde
garantiert werde. Da der Gedanke der Menschenwiirde in
seiner historischen Genese und systematischen Begriindung
religios sei, erweise sich die Religion als unverzichtbare vor-
politische Quelle der Menschenrechte.

Die Diskurstheorie vertritt dagegen eine offene, pro-
zeduralistische Interpretation der Menschenrechte. Da-
nach speist sich die normative Substanz der Menschen-
rechte nicht aus vorpolitischen ethischen bzw. religiosen
Quellen, sondern wird in einem selbstreferentiellen politi-
schen Prozess individueller wie kollektiver Selbstbestim-
mung erzeugt. So ist auch der Wiirdebegriff der Verfassung
offen und wird vom Grundgesetz nicht eigens definiert.

152



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

Eine solche festlegende Definition wiirde die Weiterent-
wicklung und aktualisierende Neuinterpretation der Idee
der Menschenrechte durch einen ethischen normativen
Rahmen mit Ewigkeitsgeltung begrenzen und behindern.
Zudem ist offensichtlich, dass die Frage, worin die kon-
krete inhaltliche Ausgestaltung der Menschenwtirde be-
steht, je nach Weltanschauung unterschiedlich beantwor-
tet wird, etwa bei den besonders umstrittenen Fragen nach
der Definition des Lebensbeginns und des Lebensendes.
Angesichts dieser divergierenden Interpretationen des Kon-
zepts der Menschenwiirde in konkreten Streitfillen stellt
sich die Frage, ob der Wiirdebegriff angesichts des Faktums
des Pluralismus der Religionen und Weltanschauungen
mit dem Gebot der weltanschaulichen Neutralitit des
staatlichen Rechts tiberhaupt vereinbar ist.

Religion wird aber hiufig nicht nur die Aufgabe einer
theoretischen Ressource der Begriindung der Menschen-
rechte zugesprochen, sondern auch der Fundierung gesell-
schaftlicher Solidaritdt im demokratischen Verfassungs-
staat und der personlichen Motivation der Biirger zu
Verfassungstreue und Rechtsgehorsam zugeschrieben. Re-
ligion hat danach die Aufgabe, eine Wertebasis fiir eine
funktionierende, den Menschenrechten verpflichtete De-
mokratie zu schaffen. Aber auch aus diskurstheoretischer
Perspektive kann anerkannt werden, dass Staatsbiirgersta-
tus und korrespondierende demokratische Tugenden in
eine Zivilgesellschaft eingebettet sind, die aus spontanen
,vorpolitischen” Quellen lebt. Daraus folgt aber nicht,
dass der liberale Staat unfihig wire, , seine motivationalen
Voraussetzungen aus eigenen Bestinden zu reproduzieren.
Die Motive fiir eine Teilnahme der Biirger an der politi-
schen Meinungs- und Willensbildung zehren gewiss von
ethischen Lebensentwiirfen und kulturellen Lebensfor-
men, aber wir diirfen nicht tibersehen, dass demokratische
Praktiken auch eine eigene politische Dynamik entfal-

153



Thomas M. Schmidt

ten”.!° Diese Dynamik besteht vor allem in der Beteiligung
der Biirger am Prozess der politischen Willensbildung.
Diese Beteiligung wird durch das geltende Recht im demo-
kratischen Verfassungsstaat garantiert. Gleichzeitig sorgt
die uneingeschrinkte Beteiligung aller Biirgerinnen und
Biirger am politischen Diskurs dafiir, dass dieses geltende
Recht stets neu interpretiert, kritisiert und modifiziert
werden kann. In dem Mafle, in dem sich die Blirgerinnen
und Biirger an diesem Prozess der kollektiven Willensbil-
dung, der stindigen Interpretation und Gestaltung der Ver-
fassung beteiligt wissen, bildet sich auch ihre Loyalitit zu
dieser verfassungsmifligen Ordnung aus. Ein prozeduralis-
tisches, diskurstheoretisches Verstindnis von Demokratie
kann also durchaus erkliren, wie im demokratischen Ver-
fahren selbst die notwendige Legitimitit und rationale Ak-
zeptanz durch Inklusion aller Betroffenen und verniinftige
Erwigung aller Perspektiven und Argumente erzeugt wird.

Habermas betont daher, dass aus dem sidkularen Charak-
ter des demokratischen Verfassungsstaates nicht folgt, dass
diese Art von politischer Ordnung als solche eine interne
und notwendige Schwiche besitzt, ,die in kognitiver oder
motivationaler Hinsicht eine Selbststabilisierung [des politi-
schen Systems| gefihrdet”!!. Wenn man nimlich das demo-
kratische Verfahren nicht positivistisch missversteht, son-
dern als ,eine Methode zur Erzeugung von Legitimitit aus
Legalitit begreift”!2, dann ist es nicht notig, anzunehmen,
dass die Geltungsgrundlagen einer vollstindig positivierten
Verfassungsordnung nur durch den Bezug auf Religion ko-
gnitiv abgesichert werden konnten. Die Diskurstheorie er-
kennt also durchaus die Verwiesenheit prozeduraler Demo-
kratie auf ,substantielle Quellen” an, auf dichte ethische
Beschreibungen, auf Rechtfertigungsnarrative des Rechts,
wie sie die Religionen anbieten. Sie leugnet nicht die Bedeu-
tung substantieller ethischer oder religiéser Vorstellungen
far die Stabilitit und Reproduktion demokratischer Gesell-

154



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

schaften.!® Sie unterscheidet aber, stirker als ethische oder
metaphysische Ansitze, Fragen der Begriindung des norma-
tiven Kerns der Demokratie von Fragen der moralischen
Motivation der Biirger und der gelingenden Selbstreproduk-
tion rechtsstaatlicher Institutionen. Die Diskurstheorie
verweist darauf, dass die narrativen, in lebensweltliche
Kontexte eingelassenen Rechtfertigungen des Rechts stets
aus einer partikularen Perspektive erfolgen. Solche Narra-
tive rechtfertigen aus der Binnenperspektive einer be-
stimmten ,,umfassenden Lehre”!* genau jenen normativen
Rahmen, in dem ein wechselseitiger Lernprozess zwischen
sikularen Biirgern und Anhingern unterschiedlicher Reli-
gionen tiberhaupt erst dauerhaft und gewaltfrei stattfinden
kann. Die diskurstheoretische Begriindung der Menschen-
rechte erscheint somit als geeignete Grundlage fiir eine an-
gemessene normative Verhiltnisbestimmung von Religion
und Politik unter pluralistischen Bedingungen.

4. Postsdkulare Kritik der Diskurstheorie

Das Modell der diskurstheoretischen Begrindung von
Menschenrechten ist nun aber auch wiederholt aus der Per-
spektive philosophischer Positionen kritisiert worden,
welche die grundlegenden sikularen und prozeduralisti-
schen Intuitionen der Diskurstheorie ausdriicklich teilen.
Mit Habermas akzeptieren sie ausdriicklich die kulturelle
Voraussetzung des Pluralismus und die begriffliche Voraus-
setzung der Sikularitit der normativen Begriindungsbasis
der Menschenrechte. Allerdings halten sie der Diskurs-
theorie der Menschenrechte Probleme bei der Verhiltnis-
bestimmung von Moral, Recht und Politik vor. So hat
etwa Georg Lohmann auf eine ,Unklarheit in der Gewich-
tung von Recht und Moral”!® bei Habermas hingewiesen
und eine stirker moralphilosophische Begriindung der

155



Thomas M. Schmidt

Menschenrechte gefordert. Habermas miisse, ,,um den nor-
mativen Gehalt der Menschenrechte in seine Konzeption
aufnehmen zu koénnen, der moralischen Deutung der Men-
schenrechte doch ein stirkeres Gewicht gegeniiber einem
rein legalistischen Verstindnis einrdumen”.'*Auch Rainer
Forst hat im Anschluss an Habermas dessen Trennung zwi-
schen einer moralischen und politischen Rechtfertigung
der Menschenrechte als Abstraktion kritisiert.!” Habermas’
These von der Gleichurspriinglichkeit von Menschrechten
und Volkssouverinitit sei so zu rekonstruieren, dass mora-
lische und rechtliche Normativitit auf die eine gemein-
same ,Wurzel“!® des ,praktischen Vernunftprinzips rezi-
prok-allgemeiner Rechtfertigung” ' zurickgefihrt werden
mussten. Forst betont stirker als Habermas den Eigensinn
praktischer Urteile und ihrer Begriindung. Im Anschluss an
Kant besteht er auf einer stirkeren Unterscheidung von
theoretischer und praktischer Vernunft. Das theoretisch-
vernlunftige Vermogen der Argumentation und die Aner-
kennung der allgemeinen epistemischen Verpflichtung,
Griinde fiir Uberzeugungen geben zu kénnen, reichen dem-
nach nicht aus, schon den spezifisch praktischen Sinn mo-
ralischer Verpflichtungen zu verstehen. Daher werde auch
der Abstand zwischen moralischer und rechtlicher Begriin-
dung nicht schon allein dadurch geschlossen, dass es sich
in beiden Fillen um verniinftige Formen der Argumenta-
tion handelt. Die allgemeine und gemeinsame Grundlage
verninftiger Argumentation reiche nicht aus, die spezi-
fische Differenz zwischen Recht und Moral zu tberbri-
cken. Im Blick auf die Geltung der Menschenrechte klaffe
daher eine spezifische , begriindungstheoretische Liicke”.
Das einigende Band zwischen moralischer und recht-
licher Begriindung muss Forst zufolge im Bereich der rein
praktischen Vernunft gesucht werden. Die gemeinsame
Wurzel von moralischer und politischer Begriindung be-
steht im genannten praktischen Vernunftprinzip ,rezi-

156



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

prok-allgemeiner Rechtfertigung”?® und geht nicht schon
aus einer allgemeinem Bestimmung von Vernunft als An-
erkennung von generellen Argumentationspflichten her-
vor. Menke und Pollmann argumentieren in eine dhnliche
Richtung, indem sie einwenden, dass nicht zu sehen sei,
wie die theoretische Einsicht in einen allgemeinen Sach-
verhalt, ndmlich dass alle Menschen mit dem Vermégen
verninftiger Argumentation ausgestattet seien, bereits die
praktische Verpflichtung begriinde, alle diese gleich aus-
gestatteten Individuen auch auf gleiche Weise zu achten
und zu respektieren.?! Denn Vernunft koénnte so immer
noch ausschliellich als ein allen Menschen in gleicher
Weise zur Verfiigung stehendes Instrument zur Durchset-
zung ihrer jeweiligen partikularen Interessen verstanden
werden. Es scheint also eine Kluft zwischen verntinftiger
Universalisierung und moralischer Achtung zu bestehen.

Das praktische Vernunftprinzip reziprok-allgemeiner
Rechtfertigung geht daher nicht unmittelbar aus dem , We-
sen der Vernunft” tiberhaupt hervor, sondern aus dem spe-
ziellen Charakter der praktischen Vernunft, die in der Bereit-
schaft zur Anerkennung jedes Menschen als moralischer
Person besteht. Diese Anerkennung ruht nicht noch einmal
auf einem tieferen Grund auf, auch nicht auf einem all-
gemeinen Begriff von Vernunft tiberhaupt, wie er in der Dis-
kurstheorie handlungstheoretisch expliziert wird. Die fiir
eine solche unbedingte Anerkennung konstitutive Erfah-
rung wird phianomenologisch hiufig als der harte Grund be-
schrieben, an dem sich der Spaten unserer diskursiven Be-
grindungspraktiken biegt. Im Moment der moralischen
Einsicht fallen danach die kognitive Erkenntnis einer Recht-
fertigungsverpflichtung und die ethische Anerkennung des
anderen als Person untrennbar zusammen.

Der Einwand gegen die Menschenrechtsbegrindung der
Diskurstheorie, der zu solchen anerkennungstheoretischen
Weiterungen Anlass gegeben hat, besagt, dass aus dem all-

157



Thomas M. Schmidt

gemeinen Charakter der Vernunft, verstanden als all-
gemeine Pflicht, Griinde fur Geltungsanspriiche zu geben,
noch nicht zwingend folge, dass alle Wesen, die tiber dieses
Vermogen verfiigen, in gleicher Weise zu achten seien. Aus
dem Grundzug der Vernunft, ein Prinzip der Verallgemei-
nerung zu sein, folge noch nicht bruchlos das Prinzip der
moralischen und politischen Universalisierung, also der al-
len Personen im gleichen Maf3 geschuldete Respekt und die
allen Birgern geschuldete Inklusion als Rechtsperson.
Hierzu bediirfe es der spezifischen Anerkennung des ande-
ren als eines Wesens, dem unbedingte Achtung zukommt.
Bei solchen Ansitzen einer Grundlegung der Menschen-
rechte durch Theorien der Anerkennung handelt es sich ar-
gumentationsstrategisch betrachtet um Losungen fir die
,Paradoxie der Autonomie”. Wenn Autonomie nimlich
im verniinftigen Befolgen verntinftiger Regeln besteht, ver-
niinftig sein aber bedeutet, einer Regel zu folgen, so ent-
steht das Problem der Iteration des Regelfolgens. Es bedarf
letztlich eines ,inhaltlichen” Moments, der diesen Regress
stoppt und den Grund der hier und jetzt unbedingt gelten-
den Verpflichtung angibt. Die ,Paradoxie der Autonomie”
besteht darin, dass verniinftige Selbstbestimmung die Bin-
dung an selbst gegebene Normen bedeutet. ,,Selbst gege-
ben” kann dabei nicht bedeuten, dass diese Normen vom
Handlungssubjekt im Moment der moralischen Einsicht
erzeugt werden. Allerdings besitzen diese Normen unab-
hingig vom Akt der verniinftigen Einsicht und Selbstbin-
dung des Subjekts weder Geltung noch handlungsmotivie-
rende Kraft. Dies kann als die , Dialektik der moralischen
Einsicht” oder der modernen Autonomie bezeichnet wer-
den. Der rational Handelnde sieht ein, dass es Griinde gibt,
die unabhingig von seinen Bediirfnissen, Neigungen und
Motivationen gelten. Dies ist die externalistische Bedin-
gung der Geltung von Normen. Ohne die verntinftige Ein-
sicht des Subjekts sind diese Griinde jedoch nicht bindend.

158



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

Darin besteht die internalistische Anforderung an prakti-
sche Griinde. Uberzeugungen, welche die Handlungs-
griinde eines Subjekts artikulieren, diirfen nicht nur exter-
ne, von den Wiinschen und Bediirfnissen dieses Subjekts
getrennte Grinde sein. Sie miissen wirklich motivierende
Griinde fur dieses Subjekt darstellen.

Was Griinden ihre rechtfertigende und gleichzeitig mo-
tivierende Kraft verleiht, ist ihr semantischer Gehalt, der
weder rein internalistisch noch externalistisch erklarbar
ist, also weder ausschlieB8lich im Sinne Humes in subjekti-
ven psychischen Zustinden situiert werden kann noch im
Sinne Kants in Gestalt formaler Prinzipien der verninfti-
gen Universalisierbarkeit.”? Der Inhalt von Normen ist we-
der mit mentalen Zustinden noch mit formalen Prinzipien
der argumentativen Verallgemeinerung identisch. Der Ge-
halt von Normen wird vielmehr konstituiert durch als ver-
pflichtend akzeptierte soziale Institutionen und Praktiken.
Sie geben wirklichen Subjekten zu einer bestimmten Zeit
in einer wirklichen Gemeinschaft einen effektiven Grund,
etwas als legitim zu erachten und es deshalb zu tun oder zu
unterlassen. Dies bedeutet jedoch nicht, dass praktische
Griinde mit historisch gewachsenen Institutionen iden-
tisch wiren. Es ist damit nicht gesagt, dass sich das Indivi-
duum allen faktisch gewordenen Institutionen und etab-
lierten Praktiken unterwerfen muss. Normen verpflichten
nur durch die Akzeptanz durch den Aktor, insofern sich
das Handlungssubjekt selbst an diese Normen bindet und
sich gewissermaflen ihrer Autoritit unterstellt. Aber auch
wenn die Normen erst bindend werden durch die reflexive
Zustimmung des Handlungssubjekts, so bedeutet dies
nicht, dass die als bindend akzeptierten Normen in jeder
Situation individueller Deliberation einer reflexiven Total-
revision offen stehen. Dies widerspricht der Tatsache, dass
ihr Gehalt tiber langeren Zeitraum durch kollektive Prakti-
ken und Erfahrungen institutionalisiert wurde und wird.

159



Thomas M. Schmidt

Dies bedeutet aber umgekehrt, dass sich diese Institutio-
nen nur reproduzieren kénnen, wenn sie auf Dauer die Re-
produktion einer verniinftigen Identitit der Handlungssub-
jekte nicht systematisch behindern, sondern férdern.

Wenn praktische Handlungsgriinde einen intersubjektiv
konstituierten Gehalt besitzen, dann bedeutet dies, dass
sie den Inhalt verniinftiger Selbstbestimmung immer
schon im Blick auf bestimmte Kontexte spezifizieren. Da-
her besteht auch, recht verstanden, zwischen episte-
mischer und praktischer Rechtfertigung genauso wenig
eine Liicke wie zwischen moralischer und politisch-recht-
licher Rechtfertigung. Es handelt sich dabei vielmehr um
ein Gefille der Konkretion von Autonomie. In der Diskurs-
theorie wird diese Funktion der inhaltlichen Konkretion
von Autonomie durch die Angabe jener Regeln erfullt, die
far die konkreten praktischen Kontexte konstitutiv sind.
Es ist der jeweils spezifische Inhalt, der die Sphire der poli-
tischen Autonomie von Autonomie tiberhaupt und von
anderen spezifischen Kontexten der Autonomie unter-
scheidet. Dieser inhaltliche Bereich wird in seinen Grenz-
bestimmungen artikuliert durch die fiir diesen Bereich
konstitutiven Regeln.

Im Fall des Kontextes politischer Autonomie artikulie-
ren die Prinzipien Demokratie und Menschenrechte jene
konstitutive Regeln, die den Raum des Politischen als
eine bestimmte Sphire verniinftiger Freiheit von reinem
Recht und reiner Moral abgrenzen. Die Diskurstheorie der
Menschenrechte konkretisiert daher die spezifischen
Autonomiebedingungen des Politischen in Gestalt der
Grundrechte. Diese Konkretion stellt begrifflich eine Spe-
zifikation der allgemeinen Bedingungen verninftiger
Selbstbestimmung dar. Diese methodische Differenz be-
sitzt aber nicht die Form einer grundbegrifflichen Liicke.
Rechtfertigungsprinzipien sind nidmlich immer schon in-
haltlich bestimmt, weil sich sonst das Problem der Itera-

160



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

tion des verntinftigen Regelfolgens ergibe. Rechtfertigungs-
prinzipien gelten immer bezogen auf einen bestimmten Be-
reich, der durch die relevanten Inhalte konstituiert wird.
Nur durch diese inhaltliche Bereichsbestimmung macht es
tuberhaupt Sinn, in einem bestimmten Kontext von all-
gemeiner Rechtfertigung und Begriindung zu reden.

Der Gedanke einer universalen normativen Rechtfer-
tigung setzt das Gegebensein einer inhaltlich bestimmten,
normativ relevanten Uberzeugung zu einem gegebenen
Zeitpunkt voraus. Die inhaltliche Spezifikation durch kon-
krete Vorstellungen und Uberzeugungen ist unverzichtbar,
nicht nur im Sinne einer praktisch notwendigen Applika-
tion allgemeiner Normen, sondern auch in begriindungs-
theoretischer Hinsicht. Moralische Urteile, die Gegen-
stand von Verfahren allgemeiner Rechtfertigung werden
sollen, konnten sonst tiberhaupt nicht identifiziert werden.
Das spezifische Merkmal fiir moralische Urteile muss
nimlich so beschaffen sein, dass Urteile, die als moralisch
gelten, sich nicht auf Handlungen oder Wesen beziehen
konnen, die nicht Gegenstand moralischer Urteile sind.
Daher sind die meisten der tiblichen Ansaitze, das Proprium
moralischer Urteile zu bestimmen, etwa moralische Ur-
teile als Ausdruck von Gefiihlen oder als Projektionen in-
nerer Zustinde auf dufiere Objekte inadiquat. Keine dieser
Konzeptionen kann nimlich sicherstellen, dass moralische
Urteile nur von solchen Handlungen und Wesen handeln,
die Gegenstinde moralischer Urteile sind. Der Gegen-
standsbezug ist daher unverzichtbar, um das konstitutive
und spezifische Merkmal moralischer Urteile zu bestim-
men. Moralische Urteile kénnen von nichtmoralischen
nicht unterschieden werden ohne den Gegenstand mora-
lischer Urteile zu bestimmen.??

Dieses Verhiltnis gilt fiir die Begriindung von Normen
insgesamt, also auch fiir rechtliche und politische Normen
wie die Menschenrechte. Dies bedeutet, dass universale

161



Thomas M. Schmidt

Normen immer schon an konkrete Inhalte gebunden sind.
Besondere Bindungskraft und allgemeine Geltung sind im
Fall normativ gehaltvoller Uberzeugungen nur analytisch,
nicht faktisch zu trennen. Genau aus diesem Grund ver-
fahrt eine Analyse, die allgemeine kontexttranszendie-
rende Geltungspriasuppositionen eruiert, rekonstruktiv;
sie setzt die Verwobenheit konkreter Inhalte mit allgemei-
nen Geltungsbedingungen voraus. Genau dies wird von
Habermas ausdricklich betont, wenn er den Einwand zu-
riickweist, er setze moralische Begriindung mit grundsitz-
lichen und allgemeinen Argumentationspflichten gleich.
Seiner Auffassung zufolge kann sich moralische Verbind-
lichkeit ndmlich ,aus der gleichsam transzendentalen N6-
tigung unvermeidlicher Argumentationsvoraussetzungen
alleine nicht ergeben; sie haftet vielmehr den speziellen
Gegenstinden des praktischen Diskurses an — den in ihn
eingefihrten Normen, auf die sich die in der Beratung mo-
bilisierten Griinde beziehen?*.

Die diskurstheoretische Bestimmung von allgemeiner
Geltung ist daher als ein negatives rekonstruktives Verfah-
ren zu verstehen. Die Qualifizierung als negative Rekons-
truktion soll darauf aufmerksam machen, dass sich diese
Art der Rekonstruktion von einer blofRen Richtungsumkeh-
rung konstruktivistischer Verfahren der Normenbegriin-
dung unterscheidet. Auch das vielzitierte Reziprozititskri-
terium Scanlons? kann nicht ohne weiteres umgedreht
und als ein positives Begriindungsprinzip verstanden wer-
den. Das Kriterium leistet keine positive Begriindung einer
bestimmten Norm, sondern ratifiziert die Sanktionierung
einer bestimmten Handlung durch solche schon in Kraft be-
findlichen Normensysteme. Insofern diese Systeme nicht
mit verniinftigen Griinden abgelehnt werden kénnen, er-
weist sich eine von ihnen ausgesprochene Sanktion als giil-
tig, das heiflt, eine entsprechende Handlung als verboten.
Das Prinzip generiert also weder einzelne Normen noch

162



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

Normensysteme, sondern uberpriift — via doppelter
Negation — die Legitimitit bereits in Geltung befindlicher
Sanktionierung bestimmter Handlungen.

Der Geltungsgrund der Menschenrechte besteht also
weder in einer bestimmten ethischen Verpflichtung noch
in einer leeren Formalisierungsregel, sondern wird durch
jene Bedingungen festgelegt, die den Bereich des Politi-
schen als einen bestimmten Raum der Autonomie konsti-
tuieren und begrenzen. Die Diskurstheorie, verstanden als
eine gestufte Theorie bereichsspezifischer Autonomie,
kann daher die universale Geltung der Menschenrechte
im Raum des Politischen rechtfertigen. Als Rekonstruk-
tion der verninftigen Struktur kommunikativer Freiheit
kann die Diskurstheorie zeigen, inwiefern die Menschen-
rechte jene Begriindungspflichten artikulieren, denen jede
politische Ordnung unterworfen ist, die gegeniiber den be-
troffenen Individuen den Anspruch auf Legitimitit und
Geltung erhebt.

Anmerkungen

! Uberarbeitete Fassung eines Vortrags bei der Fachtagung: , Uni-
versalitit der Menschenrechte” der Konrad-Adenauer-Stiftung,
Berlin, 18. Januar 2008. Die Abschnitte 2. und 3. greifen Uberlegun-
gen und Formulierungen einer fritheren Veroffentlichung auf. Vgl.
Schmidt, Thomas M.: ,Vernunftrecht und gottliche Gebote. Reli-
gion als vorpolitische Quelle der Menschenrechte?”, in: Kadel-
bach, Stefan / Parhisi, Parinas (Hg.): Die Freiheit der Religion im
europdischen Verfassungsrecht, Baden-Baden 2007, S. 15-27.

? Lohmann, Georg: ,Menschenrechte zwischen Moral und Recht”,
in: ders. / Gosepath, Stefan (Hg.): Philosophie der Menschenrechte,
Frankfurt a. M. 1998. S. 62-95.

3 Lohmann, Georg / Gosepath, Stefan: ,Einleitung”, in: Philoso-
phie der Menschenrechte, S. 12.

4 Ebd.
5 Ebd,, S. 13.
6 Ebd.

163



Thomas M. Schmidt

" Habermas, Jiirgen: Faktizitit und Geltung. Beitrige zur Diskurs-
theorie des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frank-
furt a. M. 1992; Alexy, Robert: Recht, Vernunft, Diskurs. Studien
zur Rechtsphilosophie, Frankfurt a. M. 1995.

8 Gosepath, Stefan: ,Sinn der Menschenrechte”, in: Lohmann, Ge-
org / Gosepath, Stefan / Pollmann, Arnd u. a. (Hg.): Die Menschen-
rechte: unteilbar und gleichgewichtig?, Potsdam 2005, 25 f.

° Forst, Rainer: ,Die Rechtfertigung der Gerechtigkeit. Rawls Poli-
tischer Liberalismus und Habermas’ Diskurstheorie in der Diskus-
sion”, in: Brunkhorst, Hauke / Niesen, Peter (Hg.): Das Recht der
Republik, Frankfurt a. M. 1999, S. 138.

10 Ebd.

I Habermas, Jiirgen / Ratzinger, Joseph: Dialektik der Sikularisie-
rung. Vernunft und Religion. Hg. u. Vorw. von Florian Schuler, 4.
Aufl., Freiburg 2006, S. 26.

12 Ebd,, S. 20.

3 Habermas, Jiirgen: ,Religion in der Offentlichkeit. Kognitive
Voraussetzungen fiir den ,6ffentlichen Vernunftgebrauch’ religio-
ser und sikularer Biirger”, in: ders.: Zwischen Naturalismus und
Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a. M. 2005, S. 143.

14 Rawls, John: Politischer Liberalismus, Frankfurt a. M. 1998, S. 13.

5 Lohmann, Georg: ,Menschenrechte zwischen Moral und
Recht”, S. 73.

16 Ebd., S. 75.

7 Vgl. Forst, Rainer: ,Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung.
Zu einer konstruktivistischen Konzeption von Menschenrech-
ten”, in: Kohler, Wolfgang R. / Lutz-Bachmann, Matthias (Hg.):
Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und in-
ternationale Politik, Frankfurt a. M. 1999, S. 66-105. Wieder abge-
druckt in Forst, Rainer: Das Recht auf Rechtfertigung, a. a. O,
S.291-327.

18 Forst, Rainer: ,Der Grund der Gerechtigkeit”, in: ders.: Das
Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivistischen
Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. 2007, S. 17.

Y Forst, Rainer: , Praktische Vernunft und rechtfertigende Griinde.
Zur Begriindung der Moral”, in: Gosepath, Stefan (Hg.): Motive,
Griinde, Zwecke. Theorien praktischer Rationalitit, 1999,
S. 168-205, 179. Wieder abgedruckt in Forst, Rainer: Das Recht
auf Rechtfertigung, a. a. O., S. 23-73, 39.

164



Diskursive Verpflichtungen und ethisch-religiése Uberzeugungen

20 Ebd.

U Menke, Christoph / Pollmann, Arnd: Philosophie der Men-
schenrechte zur Einfithrung, Hamburg 2007, 58 f.

22 Vgl. Pippin, Robert: ,Hegels praktischer Realismus. Rationales
Handeln als Sittlichkeit”, in: Halbig, Christoph / Quante, Michael /
Siep, Ludwig (Hg.): Hegels Erbe, Frankfurt a. M. 2004, S. 295-323.

23 Vgl. Gert, Bernard: Morality. Its Nature and Justification. New
York 1998.

2 Habermas, Jiirgen: ,Eine genealogische Betrachtung zum kogni-
tiven Gehalt der Moral”, in: ders.: Die Einbeziehung des Anderen.
Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a. M. 1996, S. 11-64, 63.
%5 An act is wrong if its performance under the circumstances
would be disallowed by any system of rules for the general regula-
tion of behaviour which no one could reasonably reject as a basis
for informed, unforced general agreement”. Scanlon, Thomas M.:
,Contractualism and Utilitarianism”, in: Sen, Amartya / Wil-
liams, Bernard (ed.): Utilitarianism and Beyond, Cambridge 1982,
S.103-128, 110.

165



