
70 Die Politische Meinung

SCHWERPUNKT

Kirche für alle ?
Die neue Fernbeziehung

Anwältin für das Allgemeine? Deutlich mehr 

als das müsste die Kirche sein. Denn dem, was 

alle allgemein angeht, nachzujagen, ist ihre 

Bestimmung. Jenseits aller Bescheidenheit soll 

sie von Anfang an nicht unter folgendem Sen-

dungsniveau arbeiten: „[…] gehet hin und 

machet zu Jüngern alle Völker“ (Mt 28,18). 

Das apostolische Glaubensbekenntnis bekennt sich zur einen allgemeinen 

(katholischen) Kirche, die umfassend Menschen vor Gott versammelt: Credo 
in […] sanctam ecclesiam catholicam, sanctorum communionem […]. Einer der 

Grundtexte des reformatorischen Selbstverständnisses der Kirche, das so - 

genannte Augsburgische Bekenntnis, versteht vor diesem Hintergrund die 

Kirche als Sammlungsbewegung (congregatio) durch Gott geheiligter Men-

schen, in der das Evangelium angemessen verkündigt und die Sakramente 

sachgerecht verwaltet werden.1 Nach Überzeugung der Reformatoren ist das 

allesentscheidend. Dies muss sein. Mehr muss nicht sein. So aber kann die 

Kirche Einigkeit und Einheit vor und mit Gott  verkörpern.2 

STEPHAN SCHAEDE
Geboren 1963 in Neuwied, Regional-
bischof für den Sprengel Lüneburg 
der Evangelisch-lutherischen 
Landeskirche Hannovers, Mitglied 
des Kuratoriums der Konrad-
Adenauer-Stiftung.



71 Nr. 574, Mai/Juni 2022, 67. Jahrgang

Dieser, auf das Allgemeine gehende Versammlungsanspruch der Kirche kolli-

diert allerdings mit einer kirchlichen und gesellschaftlichen Realität, die reli-

gionspolitisch langsam langweilen dürfte: Reduktion der nackten Mitglieder-

zahlen durch Austritt und Sterben der Hochaltrigen, die noch in großer Zahl 

zu den Kirchen halten. Selbst wenn es keine sexuellen Missbrauchsskandale 

gäbe, mit der sich die römisch-katholischen wie evangelischen Kirchen in 

einer Art moralischem Haftungsverbund öffentlich in schrecklichen Miss-

kredit bringen, selbst ohne diese, die Vertrauenswürdigkeit der Kirchen er- 

schütternden Vorgänge würde sich die aktuelle gesellschaftliche Lage der 

sogenannten zweiten Moderne von einer vormodernen Lage elementar unter-

scheiden. Denn die Kirchen können dieser Tage keinen Anspruch mehr 

da rauf erheben, in allen Lebensbereichen als die maßgebliche orientierende 

Stimme machtvoll mitzureden. Für gesellschaftsrelevante Sinnhorizonte und 

Werteskalen bieten die Kirchen längst nicht mehr die allein entscheidenden 

Deutungsmuster. So wurde Ende 2021 voller Neugier verfolgt, welcher Bundes-

minister oder welche Bundesministerin den Amtseid mit Berufung auf Gott 

ablegen werde. Beim Bundeskanzler war der Verzicht darauf ja bereits klar. 

Jenseits dieses symbolpolitischen Zapfenstreiches für den Religions-

bezug ist nüchtern festzustellen: Menschen, die Eheprobleme haben, gehen 

zum Therapeuten. Die funktionalen Sektoren unserer Gesellschaft – Ökono-

mie, Recht, Bildung und so weiter – bedürfen nicht der religiösen Deutung 

und Unterstützung, um zu agieren und zu funktionieren. Diese Entwicklung 

ist zwar nicht neu: Schon Immanuel Kant diagnostizierte für das ausgehende 

18. Jahrhundert, dass es die Menschen zuerst zum Arzt, sodann zum Juristen 

und nur, wenn es ans Sterben geht, zum Pfarrer zieht. Frappant ist jedoch, dass 

die Relativierung eines allgemeinen Bedeutungsanspruches im Sinne eines 

umfassenden Sammlungsanspruches in das Innere der Kirchen durchschlägt.

Die religionssoziologischen Milieustudien und die Mitgliedschafts-

studien der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), um bei den evange-

lischen Kirchen zu bleiben, lesen sich wie eine Kette von Hiobsbotschaften. 

Der Unionsanspruch der Kirche erodiert sogar in den eigenen Reihen. Wir 

haben sie nicht mehr alle. Und wir kriegen sie auch nicht mehr alle. Müde 

gelaufen ist der Gestus des Deutschen Evangelischen Kirchentages, die Kir-

che von den Menschen an den Rändern der Kirche her zu erneuern. Denn die 

Kirchentage sind zu Tummelplätzen der noch kirchlich Hochverbundenen 

mutiert. Und eine Besinnung auf den harten Kern der Christinnen und Chris-

ten in den Kirchen stimmt auch nicht hoffnungsfroh. Dieser Kern nämlich 

altert ob der Bildungsabbrüche in den volkskirchlich sozialisierten Familien 

heftig durch. 

Aber auch aus einem prinzipiellen Grund können die Kirchen es sich 

nicht im frommen Winkel sektiererischer Kommunitäten gemütlich machen. 

Die sogenannte Kerngemeinde kann nicht beanspruchen, katholisch-allge-

mein-umfassend zu sein. Eine solche Konzentration in der Mitgliedschaft 



72 Die Politische Meinung

Schwerpunkt

schlägt dem in den Evangelien verbürgten Ursprungsanspruch des eigenen 

Religionsstifters Jesus von Nazareth ins Gesicht. Die Frage, wie die Kirchen 

Kirchen für alle sein können, muss weiter kirchenleitendes Handeln bestim-

men. Kirchenleitungen verstehen sich dementsprechend falsch, wenn sie sich 

als religiöse Rückbaugesellschaften begreifen, die mehr oder weniger geistlich 

ambitioniert eine schwindende Kirchenmitgliedschaft verwalten. Wer in  

der Kirche Verantwortung trägt, muss für die Frage brennen, wann, wie und 

warum sich Menschen in unterschiedlichsten Formen der Kirche zugehörig 

fühlen. Und diese Zugehörigkeitsfrage besteht ihren phänomenologischen 

Härtetest in der Vitalität kirchlicher Fernbeziehungen. 

SIEBEN VITALITÄTSMERKMALE

Es lohnt sich deshalb in der Frage der Fernbeziehungen, einschlägigen Gazet-

ten von Gala über Men’s Health bis WOMAN Gehör zu schenken. Denn diese 

rufen regelmäßig sieben Vitalitätsmerkmale für Fernbeziehungen auf: 

Fernbeziehungen zehren erstens von Geschenken, die ihre Wirkung 

auch über die Distanz hinweg entfalten. Das mag ein Hinweis für Kirchen-

tümer sein, deren erste Kontaktaufnahme in der freundlichen Zusendung 

eines Überweisungsträgers für das sogenannte freiwillige Kirchgeld ist. Auch 

die Wirkung von Taufwaschlappen mit dem rot aufgestickten Schriftzug 

„Gottesgeschenk“, die dieser Tage von Landeskirchen ihren Gemeinden gra-

tis zur Weitergabe überlassen werden, könnte überdacht werden. Stabilisiert 

ein Waschlappen als Geschenk eine Fernbeziehung?

Zweitens ist auch bei Fernbeziehungen eine gewisse geteilte Zeit not-

wendig. Fehlen soziale Begegnungsflächen, ist die Beziehung am Ende. Mit-

glieder, die stark eingebunden in Arbeit niemanden je in ihrem Wohnviertel 

sehen, werden sich nicht mehr lange zugehörig fühlen. Dementsprechend 

sind Arbeitsrefugien für katholische Priester von der Größe des altisraelischen 

Galiläa ein zerstörerisches Einzugsgebiet. Selbst Jesus war nicht allein, son-

dern mit zwölf geistlichen Sparringspartnern unterwegs.

Drittens stärkt die Fernbeziehung, gemeinsame Pläne zu schmieden 

und gemeinsame Träume zu haben. Also, liebe Kirchen: Worauf seid ihr aus? 

Welche eurer Pläne, welche Träume elektrisieren Menschen? Wie können sie 

an entsprechenden Planungen und Visionsformaten teilhaben? Die Möglich-

keit gemeinsamer Träume hat zur Bedingung, überhaupt selbst Träume zu 

entwickeln und nicht nur mit verzagten bis schlecht gelaunten Selbstein-

schätzungen oder den einen oder anderen Albträumen in die Kommunika-

tion zu gehen. So etwas stimuliert schwerlich geistliche Fernbeziehungen.

Viertens, so ist zu lesen, sei es wichtig, zu telefonieren, zu texten oder 

zu skypen. Das ist nicht nur ein Votum für eine immer auch digitale Kommu-

nikationsbereitschaft der Kirchen, die in keiner Konkurrenz, sondern als 



73 Nr. 574, Mai/Juni 2022, 67. Jahrgang

andere Kommunikationsgestalt zur Begegnung in leiblicher Präsenz stehen 

mag. Regelmäßige Ansprache ist notwendig – und hier wird es sehr anspruchs-

voll: Diese Ansprache sollte einigermaßen persönlich ausfallen. Hektografierte 

Grußkarten sind sinnlos. Gefühlte Dauerdistanz mündet in einen Abbruch 

einer Fernbeziehung, folglich zum Kirchenaustritt. Denn es fehlt zuletzt voll-

ständig das, was dieser Tage gern das „Wir-Gefühl“ genannt wird.

Fünftens geben klare Riten Sicherheit. Darauf ist am Ende dieser Über-

legungen zurückzukommen.

Sechstens benötigen Fernbeziehungen Geduld und Verbindlichkeit. 

Nicht das Hüpfen von Mitgliederbindungsprojekt zu Mitgliederbindungspro-

jekt wird Mitglieder an die Kirchen binden. Nicht unterschätzt werden darf 

nämlich: Fernbeziehungen sind auf eine noch stärkere verlässliche Verbind-

lichkeit angewiesen als die Nahbeziehungen. 

Siebtens gilt es, gemeinsame Erinnerungen zu schaffen. Dies führt auf 

einen alles entscheidenden Punkt. Gibt es irgendetwas, an das man sich ge- 

meinsam erinnern kann – eine beeindruckende gemeinsame Erfahrung, eine 

anrührende Beerdigung, eine mitreißende Trauung, eine berührende Taufe, 

einen festlichen Weihnachtsgottesdienst, ein unvergessliches Gespräch? 3 

DIE BEDEUTUNG VON AMBIGUITÄTSTOLERANZ

Diesen sieben elementaren Verhaltens- und Kommunikationseinsichten zur 

Seite zu stellen, ist im Blick auf den Allgemeinheitsanspruch der Kirchen fol-

gende Herausforderung: Mit einem gesteigerten Interesse an den Fernen in 

der Kirche ist es ja nicht getan. Das Interesse, die unterschiedlichsten Men-

schen nicht nur erreichen, sondern geistlich (ver)sammeln zu wollen, erhebt 

den gewaltigen Anspruch, Menschen von Maria 1.0 bis zu Angehörigen von 

Opus Dei und den Legionären Christi beziehungsweise leidenschaftliche 

IDEA-Leser und Follower von Anders Amen unter einen kirchlichen Hut zu 

bringen. Das erfordert in der Spannbreite der Lebenseinstellungen, Lebens-

formen und Lebenshaltungen das, was in den sozialen Fachwissenschaften 

auf den Begriff der Ambiguitätstoleranz gebracht wird. Um die aber ist es in 

den Kirchen wie überhaupt in unserer Gesellschaft schlecht bestellt.

Ambiguitätstoleranz verlangt von Menschen, dazu in der Lage zu sein, 

mit unhintergehbaren Mehrdeutigkeiten, Deutungs- und Gestaltungsdifferen-

zen in der Gesellschaft und Welt umzugehen.4 Ambiguitätstoleranz lässt so 

gesehen mehrdeutige Situationen und widersprüchliche Handlungsmaximen 

ohne Aggression und bei einigermaßen akzeptablen Stresskoeffizienten aushal-

ten. Wichtig ist: Ambiguitätstoleranz führt nicht zu einem Verzicht auf starke 

Überzeugungen und klare Haltungen. Sie hält vielmehr den Konflikt solcher 

Überzeugungen in einer sich immer weiter pluralisierenden  Lebenslage mit 

ihren diversen Meinungen, Einstellungen zu Werten und Herkünften aus. Die 

Kirche für alle?, Stephan Schaede



74 Die Politische Meinung

Schwerpunkt

damit einhergehenden Mehrdeutigkeiten im soziokulturellen Miteinander 

strengen Verstand und Gemüt an. 

Menschen zerfasern sich im Getümmel unübersichtlicher religiöser 

Orientierungsangebote jenseits klassisch-kirchlicher Rituale – von Tai-Chi, 

fernöstlicher Weisheit, Zen, Astrologie, Edelsteintherapie bis zur Arbeit mit 

Chakren. Noch verwirrender ist, dass Politik, Ethik, Ökonomie, Ästhetik, 

Pädagogik und Religion allen Bemühungen zum Trotz, die mit den Präfixen 

„inter-“ und „trans-“ verknüpft sind, eigenen sozialen Praktiken folgen, die 

jeweils unterschiedliche Regeln haben. Das schürt die Sehnsucht nach einer 

möglichst klaren, niedrigschwellig zu habenden Zentralperspektive, die nicht 

durch die kognitive Last durchdachter Argumentationen Mühe macht. Genau 

deshalb haben fundamentalistische Gruppierungen politischer oder religiöser 

Provenienz dieser Tage eine derartige Chance. Fundamentalistische Orientie-

rungsmuster bieten eine starke emotionale Bindung und kognitive Entlastung 

von einer Aufmerksamkeitsüberspannung, die nicht alle aushalten wollen.5

BEKENNERTUM UND  
SELBSTKONSTRUKTIONSNARZISSMEN

Nun ist diese Vielfalt von Weltdeutungsansätzen, die miteinander kollidieren, 

ebenfalls nicht neu. Neuer ist jedoch, dass die von der inter-/transkulturellen 

Theoriebildung aufgearbeitete soziale, ethische und religiöse Unübersicht-

lichkeit in das Gelände der alltagspraktischen Lebensbewältigung vordringt.6 

Genau das führt jenseits der Extremfälle eines argumentationsfreien Funda-

mentalismus hinein in die Welt einer immer „kleinformatigen Selbst kon struk-

tion von Differenz (vgl. in den sog. Diversity- oder LGBTQIA-Diskursen)“.7 

Die berechtigten Anliegen dieser Antidiskriminierungsdiskurse müssen noch 

viel deutlicher in der gesamtgesellschaftlichen Diskussionslage stark gemacht 

werden. Diese Antidiskriminierungsambition darf gerade nicht durch Selbst-

konstruktionsnarzissmen gefährdet werden, die bekenntnisartige Gefolg-

schaft einfordern. Ein solches Bekennertum kollidiert nämlich empfindlich mit 

der oben genannten Ambiguitätstoleranz. Denn das, was prima vista als ent-

schiedene Zurückweisung von Diskriminierung daherkommt, schlägt in die 

Bildung hermetischer Gruppenidentitäten um. 

Diskriminierungsverurteilung erzeugt so gesehen neue soziale Wagen-

burgen. Der Antidiskriminierungsanspruch betreibt in bester Absicht unge-

wollt selbst massiv sozial-narzisstische Zersplitterung in starke Gruppeniden-

titäten. Die Gruppe schmiedet nicht etwa eine komplexe pluralaffine Weltsicht 

zusammen, sondern die Empörung über die eigene Diskriminierung. Und sie 

macht im günstigen Fall die positive Erfahrung, dass ihr zunehmende Son-

derrechte in der Wahrnehmung des eigenen Standpunktes eingeräumt wer-

den. Aus diesen Dynamiken erwächst kein Interesse am Allgemeinen.



75 Nr. 574, Mai/Juni 2022, 67. Jahrgang

Auf diese Lage ist eine über Jahrzehnte hinweg im Wesentlichen an indivi dual-

ethischen oder aber globalethischen Fragestellungen orientierte evangelische 

Ethik schlecht vorbereitet. Sie hat Übung darin, das (Über-)Leben des Einzel-

nen vor Gott oder aber das (Über-)Leben der globalen Schöpfung vor Gott zu 

reflektieren. In der Frage, was in einer gruppenzerfaserten gesellschaft lichen 

Situation, die in ihre eigenen Reihen hineinreicht, zu tun ist, um zu einer 

lebenszuträglichen Sozialität beizutragen und deren Zusammenhalt zu stär-

ken, ist sie ungeübt.8 Was passiert?

FREIMÜTIGE SELBSTDISTANZ ODER  
INKLUSIONSSENSIBILITÄT

An die Stelle von besonnener, von der Haltung der freimütigen Selbstdistanz 

gekennzeichneter selbstkritischer Urteilskraft und Ambiguitätstoleranz tritt 

ein Moralismus, der vorgibt, „inklusionssensibel“ zu sein, allerdings nicht 

klärt, was das rational und handlungsfeldbezogen eigentlich bedeuten 

müsste – nämlich zum Beispiel, bis in eine ehrlich gelebte und gestaltete 

Gastfreundschaft hinein Menschen mit anderen Auffassungen innerhalb der 

eigenen Religion und Konfession nicht zu diskreditieren, sondern zu respek-

tieren. Die Würde eines anderen Menschen würdigt gerade auch die Person, 

die respektiert und signalisiert, dass ihr seine Auffassungen fremd sind und 

fremd bleiben.9

Gerade dieses Geständnis führt auf die allgemeinheitsstiftende Erfah-

rung der Unverfügbarkeit und Unbedingtheit Gottes. Der unverfügbare 

Gott, die unbedingte Geistkraft Gottes, so muss die christliche Einsicht lau-

ten, steht nicht auf der Seite aller Menschen. Vielmehr steht sie in einer schwer 

nur zu durchschauenden Weise an der Seite aller Menschen. Die sozial- und 

friedensethische Wucht dieser schlichten Einsicht, die es in sich hat, ist noch 

lange nicht ausgelotet. Sie hat zusammenführende Kraft. 

Als die Kirchen und die deutsche Gesellschaft zu Beginn des 20. Jahr-

hunderts in einer tiefliegenden Krise des Zusammenhalts steckte, war es der 

sozialpolitisch eminent interessierte evangelische Theologe Ernst Troeltsch, 

der die Kirchen unter anderem auf zweierlei aufmerksam machte: auf die ein-

heitsstiftende Energie ihrer Rituale und auf die einheitsstiftende Kraft ihres 

Ursprungs, die sie zusammenhält. 

Troeltsch schreibt : „Eine Religion ohne Kultus und ohne die von ihm 

ausströmende Verlebendigung der gemeinsamen Lebensgehalte, ohne die von 

ihm geschaffene massenpsychologische Verstärkung der Gefühle und Gedan-

ken wäre rettungslos eine absterbende Religion.“ 10 Relevant wird Kirche nach 

Troeltsch wesentlich als eine sozial eingebettete und von starken Ritualen 

getragene Gemeinschaft. Kirche braucht entsprechende soziale Arrangements, 

soziale Felder und Reibungsflächen, die zu Orten christlicher Ver gewisserung 

Kirche für alle?, Stephan Schaede



76 Die Politische Meinung

werden. Und Troeltsch prägt ferner ein: Christus sei einmalig. Er sei die „von 

den Jahrtausenden immer wieder ausgemalte Verkörperung überlegener reli-

giöser Kraft, deren Herzschlag durch die ganze Christenheit hindurchgeht, 

wie das Vibrieren der Schiffsmaschine durch jeden Winkel des ganzen Schif-

fes fühlbar ist.“ 11 Wo der Glaube an ihn lebendig sei, sei auch Christus leben-

dig. Emphatisch fordert Troeltsch: Jeder der Kirche noch so fern stehende 

Mensch müsse die Chance haben, sich als „Ausstrahlung von diesem Zentral-

punkt empfinden“ zu können, und so möglicherweise ein Interesse gewinnen 

können, sich „in der Verehrung Jesu als der welthistorischen Gottes offen-

barung mit anderen“ zu verbinden.

Ein Mensch, der in dieser Form auf das Allgemeine aus ist, hat verstan-

den. Es geht hier, es geht im Leben eines Menschen auch um ihn selbst. Aber 

es geht immer in der gemeinsamen Suche mit anderen, die ganz anders den-

ken und fühlen als er selbst, gemeinsam um ihn und die anderen. In dieser 

gemeinsamen Suche nach dem, worauf Menschen am aktuellen Tag, in der 

aktuellen Woche, im aktuellen Monat oder Jahr aus sein sollten, bündelt sich 

die Kraft, die zum Leben (ver)sammelt. Kirchen, die auf diese Weise unter-

wegs sind, haben die Chance, auszustrahlen, was sie glauben. Sie predigen 

nicht nur Freude, sondern leben sie auch, klagen Hoffnung nicht nur ein, son-

dern haben sie selbst in vermaledeiten Zeiten für sich und die Menschen, die 

sie beherbergen und versammeln sollen.

1 Vgl. Confessio Augustana VII: Est autem ecclesia congregatio sanctorum, in qua evangelium 
pure docetur et recte administrantur sacramenta. 

2 Vgl. Confessio Augustana VII: Et ad veram unitatem ecclesiae satis est consentire de doctrina 
evangelii et de administratione sacramentorum.

3 An dieser Stelle auf die Fernbeziehungen einer Partei übertragen: Bei aller Innovationslust –  
ist es wirklich ein neues Parteiprogramm, was Menschen für eine Partei gewinnt? Ist eine nicht 
enden wollende Kette von Frohbotschaften und Heldentaten und erfolgreichen Taten eines 
Partei generalsekretärs, das Signal, ständig alles besonders richtig gemacht zu haben, etwas, 
das ernsthaft die Zugehörigkeit stärkt? Oder ist es nicht vielmehr der Verweis auf eine soziale 
politische Errungenschaft, an die sich gern gemeinsam erinnert wird?

4 Vgl. hierzu Bernhard Dressler: „Ambiguitätstoleranz? Zum Umgang mit Mehrdeutigkeit in reli-
gionspluraler Kultur“, in: ders.: Religion verstehen. Beiträge zur Religionshermeneutik und zu 
religiöser Bildung, Stuttgart 2020, S. 217–228.

5 Vgl. Dressler, a. a. O., S. 218 f.
6 Vgl. Dressler, a. a. O., S. 222.
7 Vgl. Dressler, a. a. O., S. 220.
8 Das zeigt sich dieser Tage auch an den friedensethischen Haltungsirritationen in Teilen der 

evangelischen Kirche, die die Folgen eines radikalen Pazifismus nur für Individuen reflektiert 
(passiver Widerstand), das Recht auf Selbstverteidigung ganz abspricht oder nur für Individuen 
halbwegs zulässt, aber mit dem Selbstverteidigungsrecht im Sinne rechtserhaltender Gewalt 
eines ganzen Volkes nichts anzufangen vermag.

9 Vgl. Dressler, a. a. O., S. 224.
10 Vgl. Ernst Troeltsch: „Die Zukunftsmöglichkeiten des Christentums“, in: ders.: Zur religiösen 

Lage. Religionsphilosophie und Ethik, Tübingen 1913, S. 837–862, 856.
11 Vgl. Troeltsch, a. a. O., S. 847.

Kirche für alle?, Stephan Schaede


