
60 Die Politische Meinung

Impulse

Wir in Europa !  
Wir Europäer  ?

Wenn die 
Wirklichkeit ins 
Denken einfällt …

Dass im Jahr 2024 rund 449,2 Millionen 
Menschen auf jener Halbinsel, die seit langer Zeit den Namen „Europa“ 
trägt, lebten, ist ein nicht bezweifelbarer Sachverhalt. Eine Frage hin­
gegen ist, ob zumindest der größere Teil dieser Menschen ihren Wohnort 
nicht nur als geografische Adresse, sondern auch als ihre kulturelle Iden­
tität begreifen. Die Frage ist schwer zu beantworten, aber nach dem  
28. Februar 2025 und dem Shutdown im Oval Office anlässlich der Be­
gegnung des amerikanischen mit dem ukrainischen Präsidenten könnte 
sie überlebenswichtig werden. Der amerikanische Präsident machte in 
wenigen Minuten klar, was er von der Idee des „freien Westens“ hält: 
nämlich weniger als nichts. 

Der erste Teil der Überschrift ist eine Feststellung.  
Der zweite Teil ist eine Fragestellung.

Impulse
Wir in Europa! Wir Europäer? — Christoph Böhr

Christoph Böhr
Geboren 1954 in Mayen, 
ao. Professor für Phi
losophie an der Philo-
sophisch-Theologischen 
Hochschule Benedikt 
XVI. Heiligenkreuz 
(Österreich).



61 PoM 25/II, Nr. 590

Es gibt aber auch noch einen anderen Grund, 
die Frage „Wir Europäer?“ als dringlich anzu­
sehen: Heute sind noch 9,3 Prozent der Welt­
bevölkerung Europäer. Am Ende des Jahrhun­
derts, so sagen die Prognosen, werden noch 
rund sechs Prozent der Weltbevölkerung auf 
einem dann multiethnischen Kontinent leben. 
Es scheint also allmählich an der Zeit, darüber 
nachzudenken, was Europa als Erbe der Welt 
hinterlassen möchte. Welche Idee beseelt „uns 
Europäer“?

Vielleicht haben wir uns, die wir in der 
Kultur des Westens leben, verrannt. Unsere 
Schwächen sind mittlerweile unübersehbar. 
Dass Demokratien zerbrechliche Gebilde sind, 
haben wir immer schon wissen können. Aber 
was tun wir, um sie vor dem Zerbrechen zu 
schützen? 

Donald Trump, die in Physiognomie 
und Gestikulation glorifizierte Ikone des post­
modernen Narrativs, dem zufolge Virtualität 
die Stelle der Realität einnimmt und diese durch 
Post-Facts und Post-Thruths ersetzt, hat seine 
eigene Erzählung vom bellizistischen Wolody­
myr und dem pazifistischen Wladimir so weit 
aufgeblasen, dass sie platzte wie ein Ballon. Von 
ihm selbst nicht beabsichtigt, hat er einen Teil 
der Welt, die sich im Irrgarten von Narrativen 
verloren hatte, innerhalb weniger Minuten ge­
zwungen, um ihres eigenen Überlebens willen 
in die Wirklichkeit zurückfinden zu müssen. 
Nur: Wer aus dem Wolkenschloss fällt und auf 
dem harten Boden der Wirklichkeit aufschlägt, 
ist vielleicht erst einmal benommen, hat sich 
möglicherweise auch ein Bein oder einen Arm 
gebrochen, stöhnt schmerzvoll auf – und dann? 
Dann beginnt ein neues Leben in der Wirklich­
keit – der Wirklichkeit beispielsweise für uns 
Europäer, die, wenn Gefahr droht, nicht mehr 
wie kleine Kinder unter die Rockzipfel der Mut­
ter flüchten können. Angekommen in der Wirk­
lichkeit: Bein oder Arm im Gips, humpelnd, im 
Kopf noch ganz benommen, muss der zurück in 

die Wirklichkeit Gestürzte neu aufbrechen und 
sein Leben neu ordnen: als ein Leben in der 
Wirklichkeit des Hier und Jetzt. Am Anfang 
fällt das schwer, und so fanden die ersten Bera­
tungen in Europa nach dem 28. Februar 2025 
noch mit benommenen Köpfen statt. Das muss 
man nicht bejammern. Allein wichtig ist: Im 
Erwachen findet sich der Träumende in einer 
anderen Welt wieder: der wirklichen. Dieses 
Schicksal hat uns Europäer jetzt erreicht.

Der Begriff des „Westens“

Wenn hier von „uns Europäern“ die Rede ist, 
dann sind zunächst all jene gemeint, die – an­
ders als offenbar Donald Trump – zum Beispiel 
an der Tradition festhalten wollen, dass der An­
greifer in der Regel nicht das Opfer und der An­
gegriffene nicht der Täter ist. Ist diese Tradition 
eine europäische? Jedenfalls seit der Feststel­
lung schon in der Antike, dass es einen bellum 
justum, einen Verteidigungskrieg, gibt, ist sie 
es – bis heute. Im Oval Office denkt man offen­
bar darüber nach, sie durch ein Narrativ zu er­
setzen, das die Wirklichkeit auf den Kopf stellt. 
Auch in Europa gab und gibt es solche Denk­
übungen aus der Vergangenheit. Jetzt aber geht 
es um unser Überleben, unsere Selbstbestim­
mung und unsere Freiheit. Und ebenso, wie  
der Begriff „Europa“ vom Piccolomini-Papst 
Pius II. im Abwehrkampf gegen das Osmani­
sche Reich, als sich dieses nach der Eroberung 
Konstantinopels anschickte, Venedig anzugrei­
fen, eingeführt wurde, so ist es heute erneut 
eine Bedrohung, die Europa zu einem Abwehr­
kampf zwingt und vielleicht besser erkennen 
lässt, was es heißt, Europäer zu sein. Europa 
bestimmt sich, so könnte man zunächst einmal 
sagen, „ex negativo“, über einen Widerpart. 
Wenn bedroht wird, was selbstverständlich 
erschien, beginnt das Nachdenken. Das ist  
nicht wenig – und jedenfalls weit mehr als je- 
des postmoderne Narrativ, alles sei bloß eine 



62 Die Politische Meinung

Impulse

unterhaltsame Erzählung. Denn Kriege mögen 
nach ihrem Ende in eine Erzählung gekleidet 
werden; wenn sie ausbrechen, sind sie der tödli­
che Ernstfall. 

Die Tatsache, dass ein Abwehrkampf 
überhaupt in Betracht gezogen wird, hat einen 
Grund. Er findet sich in einer Idee des Staates, 
die sich in Europa durch die Jahrhunderte ent­
wickelt hat und ihrerseits den Umrissen einer 
politischen Anthropologie folgt. Im Schnitt­
punkt dieser beiden Ordnungsvorstellungen 
geht es um das Spannungsverhältnis von Pater­
nalismus und Liberalismus, anders gesagt: Es 
geht um den Antagonismus von Staat und Ge­
sellschaft. Die Amerikaner lösen diese Span­
nung seit jeher anders auf als die Europäer; letz­
tere neigen stärker zu einem paternalistischen, 
fürsorglichen, erstere hingegen eher zu einem 
liberalen Staat, der seinen Bürgern wenig gibt, 
aber auch wenig zumutet.

Während die eine Seite mit dem Pater­
nalismus und seiner stets latenten Tendenz zur 
Bedrohung bürgerlicher Freiheit ringt, sucht 
die andere eine weit entfaltete Liberalität. Beide 
Entwicklungen verlaufen dynamisch – und ge­
raten immer wieder an den Rand der Extreme: 
wenn der Liberalismus sich zum Libertarismus 
wandelt oder der Paternalismus zum Autorita­
rismus gerät.

Beide Staatskulturen besitzen zwei un­
terschiedliche Zentren, die gerade in ihrer Ver­
schiedenheit aufeinander verwiesen bleiben: 
hier die Freiheit, in der Nachfolge von William 
James (1842–1910) und dem von ihm begründe­
ten Pragmatismus immer verbunden mit Erwä­
gungen ihrer Utilität, dort die Betreuung; hier 
der Staat als heimliche Bedrohung der Freiheit, 
dort, besonders in deutschen Landen, „Vater 
Staat“ als ein möglichst zuverlässiger Dienst­
leister seiner Bürger, über die er wohlfahrts­
staatlich seine schützende Hand hält, zumal die 
in Nachfolge des Deutschen Idealismus immer 
und vielleicht sogar vor allem auch transzenden­

tal verstandene Freiheit ohnehin staatlichen 
Zugriffen entzogen bleibt. 

Nicht minder wichtig ist aber, dass bei­
de Kulturen ihr Selbstverständnis seit jeher dy­
namisch entwickeln; auf ebendiese Dynamik 
der Freiheit im Ringen um ein Gleichgewicht 
der Machtverteilung im Inneren zielt ja der Be­
griff des „Westens“.

Postmoderne

Beidseitig überlagert wurde besagte historisch 
gewachsene Verschiedenheit im letzten halben 
Jahrhundert durch eine Strömung, die sich 
„Postmoderne“ nennt. Sie unternahm den 
Versuch, die Wirklichkeit in eine Vielzahl von 
Erzählungen über die Wirklichkeit aufzulö- 
sen. Der „Imperialismus des Logos“ – so Jean-
François Lyotard (1924–1998)  – sollte durch  
den vermeintlich mehr Freiheit stiftenden 
„Pluralismus des Narrativs“ abgelöst werden. 
Zunächst schien es, dass die postmoderne Im­
prägnierung des Denkens die angedeutete Di­
vergenz zwischen den beiden Kulturen zu einer 
neuen Konvergenz führen könnte. 

Aber tatsächlich waren die Wirkungen 
grundverschieden: Die postmoderne Umdeu­
tung des Prinzips politischer Egalität führte 
hier wie dort zu verschiedenen Schlussfolge­
rungen, die an dieser Stelle nur angedeutet wer­
den können: Während die Amerikaner im Wur­
zelgrund postmodernen Denkens die – jetzt von 
der Trump-Administration ins Visier genomme­
ne – Race-and-Wokeness-Theorie entwickelten, 
der zufolge es einen systemischen, unüberwind­
baren Rassismus in der weißen Bevölkerung 
gibt, entzündete sich der Streit unter den Euro­
päern an einer anderen Frage, die in einem mul­
tiethnischen Einwanderungsland wie Amerika 
immer anders beurteilt wird als in den bis da­
hin verhältnismäßig homogenen Länder Euro­
pas: an der Frage der Immigration, die hierzu­
lande von den einen als kategorische moralische 



63 PoM 25/II, Nr. 590

Norm und von den anderen als Destruktion tra­
ditioneller – nationaler – Identität wahrgenom­
men wird.

Trump nun hat die Ideologie der Woke­
ness mit einer anderen, seiner eigenen, konfron­
tiert und versucht, sie schachmatt zu setzen, 
indem er ein vorgefundenes wokes Narrativ 
durch sein eigenes ersetzt: Er radikalisiert den 
Gründungsgedanken seines Landes, Freiheit in 
der Form bedingungsloser Selbsterhaltung zu 
begreifen. Es ist die pragmatistisch-materialis­
tische Interpretation einer Idee, für die gilt, 
dass alles und jedes für den Deal bereitsteht. 
Der Nutzen zählt. Alles wird zu käuflicher Ware 
erklärt, alles hat einen Preis, Wahrheit keinen 
Rang, nichts hat Würde. Der Staat soll zum Mi­
nimalstaat schrumpfen, und in der Gesellschaft, 
in die der Staat nicht eingreifen darf, gilt das 

Recht des Starken. Mit dem manchmal bewun­
derten, manchmal verfluchten weltweiten Sie­
geszug des europäischen Denkens scheint es 
mithin so weit nicht her zu sein: Mitgefühl ist 
für Donald Trump und Elon Musk ein Zeichen 
von Schwäche, die Aufmerksamkeit gegenüber 
Schwachen selbst eine Schwäche.

Diese Form des Libertarismus steht im 
Gegensatz zum Denken der Europäer. Sie sind 
in den letzten beiden Jahrzehnten in eine andere 
Richtung gegangen. Die alte Verführung, vom 
Paternalismus zum Autoritarismus zu schwen­
ken, blühte in vielen Gesellschaften Europas neu 
auf. Ein starker Staat sollte die misslichen Fol­
gen einer verfehlten, allzu moralisierenden Im­
migrationspolitik einhegen. In vielen Ländern 
Europas drehten sich die Wahlkämpfe der letz­
ten Jahre im Kern um die Frage: Brauchen wir 

Félix Vallotton (1865–1925), „L’Enlèvement d’Europe“ („Die Entführung der Europa“), 1908. Öl auf 
Leinwand, 130 × 162 cm. Inv. Nr. G 1625. Schenkung von Prof. Hans R. Hahnloser, Bern, Kunstmuseum. 
Foto: © akg-images



64 Die Politische Meinung

Impulse

nicht starke Führer, die unseren Staat wieder  
zu dem „Vater“ machen, der er ja eigentlich sein 
soll, um die Bürgergesellschaft im Zaum zu 
halten?

Nun ist es vielleicht eine Ironie der Ge­
schichte, dass sich zwei so gegenläufige Ideolo­
gien in einer Art postmodernem Fankult treffen: 
Während das amerikanische Idol den Staat 
möglichst abschaffen soll, sollen ihn europäi­
sche Politiker stärker denn je machen. In beiden 
Fällen zielt die Performance des selbst erzähl­
ten Messianismus auf eine Figur an der Spitze, 
die alles zum Guten auszurichten verspricht. 
Hier wie dort ist das Vertrauen in die Bürger­
gesellschaft offenbar gesunken. Die Erlösung 
wird vom starken Mann an der Spitze erwartet.

Realität oder Narrativ?

In dieser schwierigen, undurchsichtigen und 
unübersichtlichen Gemengelage fallen die Eu­
ropäer nun aus dem Wolkenschloss ihrer Narra­
tive auf den harten Boden der Realität – dank 
einer Performance im Oval Office, die den Post­
modernismus vermutlich ungewollt auf die 
Spitze trieb, indem der Performer aus Mar-a-
Lago die Narrative einfach austauschte – und 
damit das Narrativ als das bloßstellte, was es 
ist: eine aufgeblasene, willkürliche, erfundene, 
bestenfalls unterhaltsame Erzählung, die 
höchstens ganz am Rande etwas mit den wirk­
lichen Verhältnissen zu tun hat. Trump folgt der 
Spur, die das postmoderne Narrativ vorzeich­
net: Es führt aus der Realität in die Virtualität 
der Fiktion: Das Leben wird zum Spiel mit un­
endlich vielen Möglichkeiten, befreit vom „Im­
perialismus des Logos“. Die Regeln des Spiels 
werden beliebig oft und selbst bestimmt – das 
ist autokratisch und dem postmodernen Ver­
ständnis eines gelingenden Lebensstils nach­
empfunden. Postmodernes Denken ist aus sich 
heraus autokratisch, weil es den Subjektivismus 
radikalisiert. Das über alles geliebte Selbst 

spielt nach eigenen Regeln. War Enthemmung, 
nämlich das grundsätzliche Vergessenmachen 
von Regeln, weil die doch nur bevormunden, 
wo man selbst bestimmen will, und der eigenen 
Freiheit Grenzen verordnen  – war Enthem­
mung nicht das oberste Ziel postmoderner Ent­
autorisierung, weil Regeln eine nicht geduldete 
Fremdbestimmung über die eigenen Wünsche 
ausüben? Weiter gefragt: Kann man nicht in 
diesem Lebensgefühl, das die Postmoderne auf 
ihre Fahnen schrieb und das sachnotwendig  
im Wankelmut endet, eine Regieanweisung  
für die Tweets von Donald wiedererkennen?  
In dieser Welt der Selbstverherrlichung ist  
die Wirklichkeit als Maßstab des Vernünftigen 
ausgeblendet. Also zurück zur Frage: Wie kön-
nen wir in Europa uns jetzt als Europäer neu  
entdecken?

Die neuen Verhältnisse infolge des Er­
eignisses vom 28. Februar erfordern ein neues 
Denken und werden, wie man hoffen muss, ein 
neues Denken in Gang setzen. Es wird ein Den­
ken sein müssen, das sich von der Theorie des 
Radikalen Konstruktivismus und der in seinem 
Windschatten segelnden Theorie des post­
modernen Narrativs verabschieden muss. Zwei­
fellos kann alles menschliche Erkennen nie 
mehr sein als eine „Vorstellung“ vom Erkann­
ten, also Konstruktion, aber es kann und muss 
doch immer eben auch mehr sein als bloß Kon­
struktion: Wenn sich unser Denken im Leben 
bewähren will, muss die Erkenntnis des Men­
schen ausnahmslos immer auch Wirklichkeits­
erfassung sein. Die fiktive Erzählung als eine 
faktuale zu begreifen, wie die Postmoderne das 
tut, führt in die Irre, nämlich aus der Wirklich­
keit hinaus in die Welt der Erzählungen. Macht 
sich dieses Missverstehen von Narrativen breit, 
rückt Virtualität an die Stelle der Realität. Men­
schen verlieren sich im Meer der Erzählungen. 
Welcher Erzählung sollen sie folgen? Sie glau­
ben der, die ihrer eigenen Befindlichkeit am 
nächsten steht.



Wir in Europa! Wir Europäer? — Christoph Böhr

65 PoM 25/II, Nr. 590

Wenn aber die Realität ins Leben einbricht, 
kann die Theorie des Narrativs kein Überleben 
retten. Nur der ungetrübte Blick der Vernunft 
auf die Wirklichkeit weist den Weg, diese als 
solche zu erfassen, um sich in ihr zurechtzu­
finden. Um einem solchen Denken nach vielen 
Jahrzehnten postmoderner Verwirrung wieder 
auf die Beine zu helfen, bedarf es einer neuen 
Hermeneutik: einer Verstehenslehre, die Ab­
schied nimmt von eben jenem „Abschied“, den 
die Postmoderne der Wahrheit bereiten wollte, 
weil doch alles angeblich nur eine Interpreta­
tion von Interpretationen ist, sodass für die 
Wahrheit der Wirklichkeit gar kein Raum bleibt.

Dieses von den Europäern ausgehende 
und die Amerikaner überwälzende Denken, 
das sich zu einer Weltanschauung entwickelt 
hatte, zerschellt jetzt an den Klippen der Wirk­
lichkeit. Die Sprachregime in Washington und 
Moskau halten die Fahne der Postmoderne 
hoch. Gerade dadurch zwingen sie die Euro­
päer, diese Fahne einzurollen. 

Renaissance des Realismus?

„Wir Europäer“ stehen unter dem heilsamen 
Schock der Handlungsfolgen zweier Potentaten, 
die anderen ihre Narrative aufzwingen wollen. 
Für „uns Europäer“ sind beide Narrative eine 
Bedrohung sondergleichen. Und eben deshalb 
Anlass zu einer geistigen Zeitenwende, die den 
Realismus als handlungsleitende Erkenntnis­
lehre wiederentdeckt. Dass es eine Wieder­
entdeckung ist, muss niemanden beschämen. 
Denn wenn Rémi Brague recht hat, sind Europa 
und seine Geistesgeschichte eine Abfolge von 
Renaissancen: ein Auf und Ab von Vergessen 
und Neuentdecken, das immer zugleich ein 
Neu-Verstehen ist.

Ist es eine übertriebene Hoffnung, die 
hier zum Ausdruck gebracht wird? Wer weiß. 
Jedenfalls zielt diese Hoffnung nicht auf Nos­
talgie, sondern auf Innovation. Sie ist ohne  

ein Umkrempeln der Denkungsart, die in den 
letzten Jahrzehnten hierzulande von den Geis­
teswissenschaften Besitz ergriffen haben, nicht 
einzulösen. Sie zielt auf einen philosophischen 
Realismus, der nicht verkennt, dass jeder Zugriff 
auf die Wirklichkeit ein vom Menschen in den 
Grenzen seines Vorstellungsvermögens „kon­
struierter“ ist, also sich zwar in einer Erzählung 
von der Wirklichkeit niederschlägt, aber doch 
immer auch weit mehr ist als bloße Erzählung 
über die Wirklichkeit, nämlich ihre Erfassung 
durch Erkenntnis, die uns befähigt, etwas von 
dem zu erhaschen, was sich in der wirklichen 
Welt zuträgt. Zu denken heißt: nicht zu träumen.

Universalismus der Vernunft

Für diese Erkenntnis des Wirklichen ist eine 
entscheidende Voraussetzung unverzichtbar: 
nämlich das Bekenntnis zum Universalismus 
der Vernunft. So sehr der amerikanische und der 
europäische öffentliche Diskurs sich – wie oben 
angedeutet – in einer durch Divergenz ausgelös­
ten Spannung befinden, so einig waren sie sich 
in den letzten Jahrzehnten in der Ablehnung der 
Grundüberzeugung, dass Wirklichkeit mehr ist 
als das, was über sie erzählt wird. Diese Einig­
keit trotz aller Divergenzen kann nicht verwun­
dern: Denn wenn die Realität in eine Vielzahl 
teils entgegengesetzter, teils überlappender 
Narrative zerbricht, kann weder von einer Ein­
heit des Wirklichen noch von einer Einheit der 
Vernunft, geschweige denn von einer Einheit 
der Menschheit gesprochen werden. Von dieser 
Überzeugung haben sich beide Kulturen schon 
länger verabschiedet. Narrative parzellieren 
Realität. Und wenn alle Narrative gleich gültig 
sind, ist der Weg zu einem Verständnis von der 
Einheit der Vernunft versperrt. Wenn dann, wie 
in den letzten Jahren hüben wie drüben gesche­
hen, ein einzelnes Narrativ die Alleingeltung 
beansprucht – wie es die Ideologie der Woke- 
ness oder ihres Zwillings, die Ideologie des 



66 Die Politische Meinung

Impulse

Identitären, tun – und sich entschließt, diesen 
Alleingeltungsanspruch politisch durchzuset­
zen, ist der Weg zu einem Verständnis von der 
Einheit der Vernunft doppelt versperrt. 

Wer dann wie zum Beispiel Aleksandr 
Dugin in Russland das Narrativ der Wokeness 
bekämpft – und auf diese Weise Kriege zu recht­
fertigen versucht –, der tut das, ohne zu bemer­
ken, dass er auf dem gleichen gnoseologischen 
Fundament wie die von ihm bekämpfte Ideo­
logie steht. Vorgeblich im Abwehrkampf gegen 
die westliche Postmoderne, ist deren wirklich­
keitsleugnendes Denken ihm selbst längst in 
Fleisch und Blut übergegangen. Er stellt einfach 
das eigene  – im Falle Dugins: das großrussi­
sche – Narrativ gegen das fremde liberale Nar­
rativ. Die Gründungsväter und -mütter der 
Postmoderne glaubten ehedem, ihre Theorie, 
alles sei bloß ein Narrativ – eine Interpretation 
unter vielen anderen –, habe eine pazifizierende 
Wirkung, weil sie Wahrheitsansprüche ent­
machtet. Das Gegenteil ist der Fall: Narrative 
taugen nicht weniger als andere Fundamenta­
lismen – religiöse, politische, ökonomische – als 
Begründung für Kriegserklärungen. 

Diese Zusammenhänge zu durch­
schauen und mittels Vernunft eine neue Schnei­
se in die Wirklichkeit zu schlagen: das könnte 
das Proprium der Europäer sein. Warum ihr 
Proprium? Weil sie  – anders als das östlich-
russische und anders als das westlich-ameri­
kanische  – in der Schatztruhe ihrer eigenen 
Geistesgeschichte die Überzeugung vom Uni­
versalismus der Vernunft finden. Und weil sie, 
wie kein anderer Kontinent, Erfahrungen ge­
macht haben im Gebrauch wie im Missbrauch 
dieser Vernunft. Um deren Ambivalenz – ihre 
Einheit, ihre Stärke und ihre Schwäche – weiß 
niemand mehr als der europäische Geist. Keine 
Kultur kennt den Unterschied zwischen teleolo­
gischer und instrumenteller Vernunft besser – 
aus eigener guter wie schrecklicher Erfahrung. 
Nur der Universalismus der Vernunft  – eine 

Überzeugung, die dem Judentum entstammt – 
gewährleistet das Bekenntnis zur Einheit der 
Menschheit, und das heißt: gewährleistet das 
Bekenntnis zur ausnahmslosen Gleichheit in 
der Würde von ausnahmslos jedem. Nun ist ge­
rade dieser von Europa ausgehende Universa­
lismus  – angeblich Ausdruck grenzenloser 
Überheblichkeit  – in den letzten Jahrzehnten 
den Europäern er- und verbittert vorgeworfen 
worden. Ja, er führte zu einer Art geistiger 
Kriegserklärung gegen Europa. Wollen wir uns 
vom ihm deshalb verabschieden? Diese Sorge 
konnte man in den letzten Jahren haben.

Europa gründet nicht auf dem Mythos 
von der durch den Göttervater entführten 
Schönheit, sondern auf der Philosophie des Lo­
gos. Dass dieser Logos Fleisch geworden ist, 
muss man selbst nicht glauben, um im Logos 
selbst Anfang und Ende aller Dinge zu erkennen. 
Im Logos kommen Göttliches und Menschliches 
zusammen. Das ist eine heute seit jeher atem­
beraubende Feststellung, die begeistern und 
empören kann. Warum empört sie heute mehr, 
als dass sie begeistert?

Zerbrochenes Vernunftvertrauen

Viele Gründe haben dazu geführt, dass jedes 
Vertrauen in die Vernunft im 20. Jahrhundert 
zerbrochen ist. Sie selbst hat einerseits daran 
großen Anteil, besonders nach Verirrungen, die 
seit der Französischen Revolution so oft „im 
Namen der Vernunft“ erfolgten. Andererseits 
ist es ja gerade die Einsicht in die Grenze jenes 
menschlichen Vermögens, das wir „Vernunft“ 
nennen, die unverwechselbar die Geistes­
geschichte Europas geprägt hat: von den Vor­
sokratikern bis in unsere Gegenwart. Genuin 
europäisch ist es, von der „kritischen“ – der sich 
selbst prüfenden – Vernunft zu sprechen. Weder 
der Terreur der Jakobiner „im Namen der Ver­
nunft“ noch der Holocaust der Nationalsozia­
listen, bewerkstelligt mittels instrumenteller 



Wir in Europa! Wir Europäer? — Christoph Böhr

67 PoM 25/II, Nr. 590

Rationalität – jener Missgeburt der Vernunft, 
die nicht mehr nach den Zielen fragt, sondern 
nur noch die Wahl der Mittel in ihren Blick 
nimmt –, sind Gründe, das Kind mit dem Bade 
auszuschütten. Eine pseudoreligiös vergötterte 
ist ebenso wenig wie eine instrumentell miss­
brauchte jene Vernunft, die als „kritische“ den 
Anspruch universaler Geltung erheben kann. 
Der Niedergang der Vernunft, ihr Missbrauch 
und ihr Verfall haben unendliches Leid gestif­
tet. Von einer Einheit der Vernunft lässt sich nur 
sprechen, wenn Vernunft sich gleichermaßen 
ihrer Weite wie ihrer Grenzen bewusst bleibt. 
Diese Einsicht ist eine, zu der die Europäer ge­
funden haben. Umso weniger können wir uns 
herausreden, wenn wir sie vergessen. Sie ist un­
ser eigenes Erbe. 

Europa und sein Credo

Der Verfall der Vernunft mündet in Unver­
nunft, und das heißt: Aberglaube, Unglaube 
und Entmenschlichung. Anders ausgedrückt: 
Der Universalismus der Vernunft ist kein Nar­
rativ, kein frommes Märchen, keine Erzählung 
über eine Wunschwelt, kein Konstrukt eines 
weltfremden Ideals, sondern eine Sichtweise, 
die in der Wirklichkeit – ihrem Sein – gründet. 
Diese Sicht der Dinge bedarf allerdings, wie üb­
rigens alles im Leben, der Anerkennung, um 
Wirkung entfalten zu können. Diese Anerken­
nung sollten „wir Europäer“ ihr nach so vielen 
Jahren, in denen Erkenntnis mit Erzählung 
gleichgesetzt wurde, jetzt erneut zollen. Sie  
ist Voraussetzung dafür, dass wir wieder auf  
die Beine kommen. Wenn wir in die tieferen 
Schichten unserer Überzeugungen vordringen 
und uns von jenem wirklichkeitsverleugnenden 
Denken, das uns in die Welt der sich wechsel­
seitig relativierenden Narrative geführt hat, 
verabschieden, dann gilt wieder: Es gibt neben 
Washington und Moskau ein Tertium: Europa 
und sein Credo vom Universalismus der Würde: 

keine Erzählung vom Menschen, kein bloßes 
Narrativ der Moderne, sondern ein Begreifen 
dessen, was er wirklich ist. Es gibt ein „Sein“ 
des Menschen. Den Satz zu schreiben, heißt, 
den empörten Aufschrei vieler Angehöriger 
meines Berufsstandes im Ohr zu haben.

„Was heißt das denn genauer?“, wird 
man fragen. Mein Plädoyer lautet: Es gibt eine 
Wahrheit vom Menschen und nicht nur eine Er-
zählung über ihn. Narrative finden sich unzäh­
lige, jeder von uns mag eines haben. Aber Wahr­
heit gibt es nur im Singular der Perspektive aller 
Perspektiven: als Feststellung, dass mensch­
liche Würde nicht nur ein Sammelbegriff für 
einzelbestimmte – positivierte – Grundrechte ist, 
wie heute vielfach gelehrt wird, sondern deren 
vorangehender Ermächtigungsgrund. „Würde“ 
ist mehr als die Konstruktion der Summe ein­
zelner Grundrechte; sie ist wirklichkeitserfas­
sende Erkenntnis des Menschen und deshalb 
unantastbar, weil sie wahr ist. Sie sollte der 
Notenschlüssel sein, der die gesamte Partitur 
von Politik und Jurisprudenz bestimmt.

Eine Gründung des demokratisch-
deliberativen Prozesses nicht nur im Begriff, 
sondern in der Feststellung unantastbarer Wür­
de ist nicht das Ende allen Streites – im Gegen­
teil: Sie eröffnet neue Auseinandersetzungen. 
Aber sie gibt allem Streit Ziel und Richtung und 
Grenze. Sie gibt der Gesellschaft, die ihrem An­
spruch gerecht werden soll, die Form: als einer 
Gesellschaft, in der sich niemand  – wirklich 
niemand – überflüssig oder nutzlos fühlen soll. 
Alfred Müller-Armack (1901–1978) hat eine 
solche Form ausgearbeitet: nicht als Narrativ, 
sondern als die Wirklichkeit einer Politischen 
Ökonomie der Arbeitsgesellschaft, die jedem 
Menschen, der arbeitsfähig ist, durch Hand- 
oder Kopfarbeit ein menschenwürdiges Leben 
zu gewährleisten erlaubt. Wäre es nicht aller 
Mühen wert, daran heute wieder anzuknüpfen 
und eine „europäische“ Politische Ökonomie 
zu entwickeln, die diese Vorstellung einlöst?


	Deutschland
	Errungenschaften und Herausforderungen
	Wieselwörter und Wieselberliner
	Es geht ans Eingemachte
	Erschütterte Gewissheiten
	Wunde und Widerstand
	Kritik der „Räterepublik“
	Doppelt und dreifache Zeitenwende
	Die Partner warten
	Wir in Europa ! 
Wir Europäer  ?
	Kriegsuntüchtig!
	Verschobene Prioritäten
	Marode Straßen 
und Schienen
	Streitthema Migration
	Generationengerechte Zukunft
	Knapp und kaum bezahlbar
	Neujustierungen 
in Nachkriegszeiten
	Der Unvollendete
	Nach dem Sturz 
von Assad
	Kein Jubelband

