
112 Die Politische Meinung

Thema

Der streitbare Weg  
zum Frieden

Konsens und Disput 
als literarisches 
Thema

Was in unserer hoch polarisierten Zeit in Vergessenheit 
zu geraten scheint: Die angestrebte Gerechtigkeit – oder was jeder Ein­
zelne für eine solche halten mag –, wir können sie als Wertegemeinschaft 
nur durch das Streitgespräch, den argumentativen Schlagabtausch erlan­
gen. Frei nach Jürgen Habermas gesagt: Konsensfindung ist nur möglich, 
wenn man sich vorher streitet.

Doch können wir heute denn noch produktiv streiten? Wie steht 
es um die vielberufene ‚Streitkultur‘ wirklich? Damit meine ich ein Strei­
ten im Sinne einer reflektierten und – um ein in Mode gekommenes Wort 
zu benutzen – konstruktiven Auseinandersetzung mit der Gegenseite, 
dem politischen Gegner, dem Kontrahenten, dem Andersdenkenden. 
Ein niveauvoller Streit setzt eine tolerante Gesinnung der Streitenden 
voraus (audiatur et altera pars). Und er ist erlernbar. ‚Streitpädagogik‘ 

Kaltërina Latifi
Geboren 1984 in 
Pristina (Kosovo),  
ist eine schweizerisch-
deutsche Literatur
wissenschaftlerin und 
Publizistin. Seit 2021 
ist sie Kolumnistin  
für die Schweizer 
Wochenzeitschrift  
„Das Magazin“, derzeit 
lehrt sie als Privat
dozentin am Institut 
für Germanistik der 
Universität Bern.

Wo keine Gerechtigkeit ist, da ist auch kein Friede, 
besagt ein deutsches Sprichwort. Und wo kein 
Friede (oder Konsens) ist, so könnte man 
verallgemeinernd sagen, da muss wohl oder  
übel der Streit vorherrschen. 

Thema
Der streitbare Weg zum Frieden — Kaltërina Latifi



113 PoM 25/ , Nr. 593

wäre wohl gerade in unseren Zeiten nicht das nutzloseste aller Fächer. 
Dazu gehört, dass man sich darin einübt, nicht nur aus der eigenen, son­
dern auch aus der Sicht des anderen zu argumentieren. Dies könnte so 
manche neue Perspektive eröffnen. Ist da aber noch irgendein frucht­
bringender Funke von Streitlust in uns? Oder hat sich der politische und 
öffentliche Diskurs längst ins Unversöhnliche zerstritten? Und wenn ja, 
so bliebe die Frage: Wie weiter?

Wir leben, so scheint mir, in Zeiten, in der unsere gemeinschaft­
liche Denkflexibilität (und mit ihr in gewisser Hinsicht auch Denkkapa­
zität) allmählich verkümmert, ein starrsinniges Recht-haben-Wollen 
mehr und mehr um sich greift und das Einfühlungsvermögen nur noch 
einseitig zündet (wenn sich nämlich dadurch das eigene Weltbild bestä­
tigt sieht). Die Polarisierung hat eine Wunde in das gesellschaftliche 
Miteinander geschlagen: Wir gegen die! Die gegen uns! Wer seine „Anti-
Einstellung“ nicht explizit bekundet (zu welcher Thematik auch immer), 
macht sich verdächtig und ist, im Umkehrschluss, wohl „pro“! So einfach 
geht das inzwischen, eine Schwarz-Weiß-Mentalität hat sich in unsere 
Weltwahrnehmung eingenistet, das Alles-oder-Nichts-Prinzip bestimmt 
den Diskurs. Wer für einen flexiblen Mittelweg plädiert, der wirkt oft 
schon altbacken.

Frieden und Streit im Sprachgebrauch

Es genügt ein Blick in unseren Sprachgebrauch, um sich eine erste Vor­
stellung von den Begriffen ‚Frieden‘ und ‚Streit‘ zu machen (beide Be­
griffe hier im Bedeutungshorizont von Konsens und Disput verstanden). 
Man kann interessanterweise ‚Frieden schließen‘, aber keinen Streit, 
diesen wohl aber schlichten. Frieden lässt sich ‚aushandeln‘, der Streit 
muss hingegen ‚ausgetragen‘ werden. Man kann stets zum Streiten auf­
gelegt sein (oder Streit suchen), beim Friedensbegriff funktioniert diese 
Formel nicht: Oder wie sähe es aus, wenn einer oder eine stets zum Frie­
den aufgelegt wäre? Ohnehin würden wir doch alle von uns behaupten: 
Frieden stiften zu wollen! Bei einer siegreichen Auseinandersetzung 
kann man dem Besiegten sogar, ein Widerspruch in sich selbst, den Frie­
den diktieren. 

Was bei diesen hier zitierten Beispielen ins Auge fällt: Der 
‚Frieden‘ will aktiv herbeigeführt werden (man muss etwas dafür tun),  
er gelingt nicht von selbst, während der Streit wie aus dem Nichts ‚ent­
brennen‘ kann, sich an etwas ‚entzündet‘ und ‚sich wie ein Flächenbrand 
ausweitet‘. Wer streitet, gerät aneinander oder geht im Streit auseinan­
der, manche liegen im Streit, entscheidend aber ist die Handlungsmög­
lichkeit auch bei Streitenden: Der Streit lässt sich beilegen, beenden, den 
Streit (oder das Kriegsbeil) kann man sogar begraben.



114 Die Politische Meinung

Thema

Für die gesellschaftliche Verständigung und diskursive Flexibilität ins­
besondere in Demokratien haben die sich gegenseitig bedingenden 
Kommunikationsphänomene von Konsens und Disput eine grundlegende 
Funktion und Bedeutung. Umso wichtiger ist die Frage, welche Konse­
quenzen drohen, wenn Friede und Streit oder – mit anderen Worten – 
Einigung und Differenz nicht mehr als sich wechselseitig voraussetzen­
de, sich korrigierende, auf den Prüfstand stellende Pole auftreten. Wenn  
sie nicht mehr als ‚Tandem‘ walten, sondern jeweils nur noch für sich 
selbst stehen. 

„Versöhnung ist  
mitten im Streit“

„Ein jegliches hat seine Zeit, und alles Vorhaben unter dem Himmel hat 
seine Stunde […]“, ist in der Bibel zu lesen, „lieben hat seine Zeit, hassen 
hat seine Zeit; Streit hat seine Zeit, Friede hat seine Zeit.“ (Prediger, 3,1–8)  
Mit diesen Versen wird die Vorstellung einer quasi zyklischen Wieder­
kehr widerstreitender Kräfte propagiert, da, um es mit Friedrich Hölder­
lin zu sagen: „Sonnenglut und Frühlingsmilde, / Streit und Frieden“ sich 
abwechseln. 

Im Werk Hölderlins ist diese Idee vorherrschend: dass der Gegen­
satz eine Voraussetzung für Einheit ist; was sich widerspricht oder zu­
rückweist, kommt (zu gegebener Zeit) erst recht zusammen oder, wie es 
in Hyperion heißt: „Wie der Zwist der Liebenden sind die Dissonanzen 
der Welt. Versöhnung ist mitten im Streit, und alles Getrennte findet sich 
wieder.“ Das Individuum (ebenso wie das Kollektiv) ist geprägt von die­
sen Gegensätzen, es befindet sich stets irgendwo zwischen Streit und 
Versöhnung, zwischen innerer Spannung und harmonischer Entfaltung, 
zwischen Auflösung und erneutem Aufblühen. 

Aber was hat das mit uns, mit unserer heutigen Lebenswirklich­
keit zu tun? Genügt es, zu behaupten, dass, ganz im Hölderlin’schen Sin­
ne, im Konflikt das Potenzial einer Heilung liegt? Das klingt gut, aber 
was bedeutet es? Dass ‚Heilung‘ im Zusammenhang eines gesellschaft­
lichen Kollektivs ein unbedingtes Einigsein aller in allen Dingen meint? 
Und wie sähe ein solches einstimmiges Miteinander aus? Oder handelt 
es sich hier um einen kontradiktorischen und sich im ständigen Wandel 
befindlichen Vorgang des Sich-Näherkommens und Sich-wieder-Abwen­
dens? Wir haben es mit einem Paradoxon zu tun: Weil wir in der Dif­
ferenz (Meinungsverschiedenheit) leben, sehnen wir uns nach Einheit 
und Stimmigkeit. Man will sich in seiner Ansicht bestätigt fühlen! Doch 
je mehr wir diese Einheit erreicht zu haben glauben und uns ihrer ‚sicher‘ 
sind, umso mehr scheint sie wieder zu bröckeln und zerfällt in ihre 
Bestandteile.



Der streitbare Weg zum Frieden — Kaltërina Latifi

115 PoM 25/ , Nr. 593

Die Frage muss daher stets lauten, unter welchen Umständen Konsens 
zustande kommt. Wird er von oben herab ‚diktiert‘ und erzwungen, oder 
entsteht er idealerweise quasi organisch von ‚innen‘, sodass die nie auf­
lösbare Meinungsvielfalt im vernünftigen Kompromiss zu einer punk­
tuellen Einheit finden kann? Ein immer wieder aufs Neue anzukurbeln­
der Vorgang. Habermas hat auf die Unerlässlichkeit des „herrschaftsfreien 
Diskurses“ in (deliberativen) Demokratien hingewiesen, in der Konsens 
nicht durch Macht, sondern durch Argumentation und rationales Prüfen 
erreicht wird. Bei einer solchen machtfreien Kommunikation begegnen 
sich die Kontrahenten auf Augenhöhe. Dazu gehört auch, dass keiner der 
Disputanten die Deutungshoheit über den jeweiligen Sachverhalt für 
sich beanspruchen kann. Steht im Voraus bereits fest, wer ‚gut‘, wer 
‚böse‘ ist, wer ‚auf der richtigen Seite‘ steht und wer nicht, droht der ei­
gentlich konstitutive Austausch zu einer tautologischen Farce zu werden. 
Es wird nur noch diskutiert und debattiert, um zuletzt zum immer glei­
chen Fazit zu gelangen: Wir gegen die! In einer solchen Konstellation 
wird unter dem Deckmantel der Konsensfindung lediglich Selbstbestäti­
gung betrieben. 

Politische und moralische  
Korrektheitszwänge

Um streiten zu können, muss ein Fundament demokratischen Miteinan­
ders gesichert sein, nämlich die in der Verfassung verankerte Rede- und 
Meinungsfreiheit. Wie soll man jemals eine Verständigung erzielen, 
wenn der Austausch von Argumenten aufgrund von zum Beispiel politi­
schen oder moralischen Korrektheitszwängen gehemmt wird? Doch 
eine Frage bleibt bestehen: Kann es in Anbetracht der pluralen Betrach­
tungsweisen überhaupt einen immergültigen Konsens geben? Wider­
strebt das Bemühen um eine Vereinheitlichung des Verschiedenen nicht 
sogar demokratischen Werten? 

Die belgische Politikwissenschaftlerin Chantal Mouffe ent­
wickelte in ihrer postmarxistischen Diskurstheorie den Ansatz einer 
‚radikalen Demokratie‘, die – im Gegensatz zur ‚liberalen‘ – die Antago­
nismen nicht ‚aufzulösen‘ oder zu ‚neutralisieren‘ versucht, sondern 
gewähren lässt und in sich integriert. Der Disput versteht sich in diesem 
Kontext als ein konstitutives Merkmal demokratischer Formationen. 

Ein Streit ideologischer Art findet sich in Thomas Manns  
Der Zauberberg: der zwischen Lodovico Settembrini und Leo Naphta.  
Es ist die Auseinandersetzung zwischen einem Humanisten, Rationa­
listen und Vertreter der Aufklärung und einem jesuitischen Intellek­
tuellen, Mystiker, der ein autoritäres, religiös motiviertes Weltbild ver- 
ficht. Hier treffen zwei grundsätzlich verschiedene und unversöhnliche 



116 Die Politische Meinung

Thema

Weltanschauungen aufeinander. Die hitzigen Debatten zwischen beiden 
handeln von Frieden, Macht, Religion, Geschichte und der Funktion des 
Individuums. Wobei deutlich wird, dass aufgrund ihrer diametral ent­
gegengesetzten Denkweisen ein Konsens auszuschließen ist: Für Set­
tembrini lässt sich der ‚Frieden‘ nicht unabhängig von einem vernunft­
orientierten Fortschritt und rationalen Dialog denken; Naphta hingegen 
glaubt, ‚Frieden‘ könne es nur geben, wenn der Mensch sich dem Ab­
soluten unterwirft. Dieser Disput kann zuletzt nur in einem absurden 
(gewaltbereiten) Schlagabtausch, einem Duell, kulminieren, den Naphta 
sozusagen für sich entscheidet, indem er seinem Leben selbst ein  
Ende setzt. 

„Unselig ist dieser Frieden,  
ärger als jeder Krieg“

Was es bedeutet, wenn die ‚Einstimmigkeit‘ einer Gesellschaft nach au­
ßen hin zwar offiziell behauptet, aber von ‚innen‘ her nicht gegeben ist, 
hat zum Beispiel der albanische Autor Ismail Kadare in vielen seiner 
Werke aufgezeigt und literarisch verarbeitet. Ein hegemonial etablierter 
Konsens (absoluter Art), wie er etwa in autokratischen Systemen typisch 
ist, erlaubt, wenn überhaupt, nur einen Scheindisput zwecks eigener 

Zunächst nur Duellanten 
mit Worten: Lodovico 
Settembrini (links, 
dargestellt von Flavio 
Bucci) und Leo Naphta 
(Charles Aznavour)  
in der „Zauberberg“-
Verfilmung von 1982.  
© picture alliance /  
United Archives |  
United Archives / kpa



Der streitbare Weg zum Frieden — Kaltërina Latifi

117 PoM 25/ , Nr. 593

Machtaufrechterhaltung. Wenn öffentlicher Widerspruch nicht mehr 
möglich ist, wenn also Konsens und Disput nicht mehr koexistieren kön­
nen, sondern radikal voneinander entkoppelt werden, wie etwa im alba­
nischen Kommunismus der Jahre 1944 bis 1990, droht Erstarrung oder 
‚kommunikative Apathie‘ (in Anlehnung an Habermas’ Theorie des 
kommunikativen Handelns). Wenn nur noch ein extremer ‚Konsens‘ das 
Miteinander bestimmt (im Sinne eines: so und nicht anders), verkom­
men Demokratien zu technokratischen Regimen, die keine (politische) 
Opposition mehr kennen. 

In diesem Sinne kann im Werk Kadares ein Satz wie dieser fal­
len: „Unselig ist dieser Frieden, ärger als jeder Krieg.“ Denn der ‚Frieden‘ 
kann täuschen und entpuppt sich mit der Zeit mehr als eine listige ‚Ruhe 
vor dem Sturm‘. Wie in Kadares Roman Die Brücke mit den drei Bögen: 
Der albanische Mönch Gjon beschreibt im Jahre 1378 den Bau einer Brü­
cke, die sich, wie eine alte Frau im Dorf es prophezeit, als „das Rückgrat 
des Teufels“ erweisen wird, weil sie, sobald sie steht, den osmanischen 
Soldaten die Überfahrt nach Europa ermöglicht und damit eine jahrhun­
dertelange Okkupation des Balkans durch die Osmanen einleitet. Doch 
weil trotz der Besetzung noch ‚Ruhe‘ herrscht, alles beim Alten zu blei­
ben scheint, ziehen die albanischen Grafen, die sich konformistisch zei­
gen und sich zu osmanischen Vasallen machen lassen, über die Warner 
her: „Habt ihr nicht behauptet, sagten sie, der Türke werde uns vernich­
ten, ausplündern, in Schande setzen? Aber wir sind noch immer die Her­
ren über unsere Gebiete. Unsere Burgen stehen noch am Platz, unsere 
Wappen, unsere Ehre und unsere Güter hat man nicht angetastet.“

Vielleicht vergleichbar mit Christa Wolfs Kassandra, wo es 
heißt: „Wann der Krieg beginnt, das kann man wissen, aber wann be­
ginnt der Vorkrieg? […] Lasst euch nicht von den Eigenen täuschen.“ 
Durch die Ausgrenzung des kritischen Diskurses oder das Nichternst­
nehmen der Warner (Kassandra erkennt den drohenden Untergang Tro­
jas, wird aber nicht gehört) kommt es zur Katastrophe. Daher, so ließe 
sich mit einem weiteren Zitat aus dem Werk Kadares (Doruntinas Heim-
kehr) abschließend sagen, ist es besser, „Unstimmigkeiten auszutragen, 
als sie im Zeichen der Vermeidung sichtbaren Streits zu unterdrücken, 
denn Zank mündete schließlich stets wieder in Versöhnung, während 
Hader, der gar nicht richtig zum Ausbruch“ kommt und daher unverar­
beitet bleibt, „auf einen Anlass der Bekundung“ wartet, „und da sich sol­
che Bekundungsanlässe in der Regel zum falschen Zeitpunkt am fal­
schen Ort“ ergeben, sind „die Auswirkungen wesentlich verdrießlicher 
als die eines gewöhnlichen Streites“. Wie wäre es also, wenn der alljähr­
lich in der Frankfurter Paulskirche vom Börsenverband des Deutschen 
Buchhandels verliehene Friedenspreis um die Verleihung eines Preises 
an Vertreter einer würdigen Streitkultur ergänzt würde?


	_Hlk210298143
	_Hlk210298151
	Friede und Streit
	Zwischen Konflikt 
und Konsens
	Mit Engelsstimmen
	Die Fähigkeit, „wir“ 
zu sagen
	Welchen Streit braucht die Demokratie?
	Integration durch Konflikt
	Anders gespalten
	Neue Klassenkämpfe?
	Freie Rede und Regelwerk
	Pluralismus oder Kleinkrieg?
	Restbestände einer bürgerlichen Tugendlehre
	„Sisyphos war ein glücklicher Mensch“
	Die neue Härte
	„Kampf gegen rechts“
	Vergeltung oder Versöhnung
	Der Umschwung zum Autoritären
	Die humane Möglichkeit des Gesprächs
	Unbestreitbar?
	Der streitbare Weg 
zum Frieden
	Wenn Ideen kippen
	Zölle, Handelskonflikte, Wirtschaftskriege

