
80 Die Politische Meinung

SCHWERPUNKT

Christlich statt 
liberal ?

Das Gerede von einer illiberalen Christdemokratie 

Nach seiner Wiederwahl zum Ministerpräsi-

denten erklärte Viktor Orbán im Mai 2018 vor 

dem ungarischen Parlament, er wolle „die 

schiffbrüchige alte liberale Demokratie durch 

eine christliche Demokratie des 21. Jahr-

hunderts“ ersetzen. Das war nicht einfach so  

dahingesagt, sondern eine programmatische Aussage, auf die er seitdem im-

mer wieder zurückkommt – so etwa Ende Juli letzten Jahres bei seiner Rede 

auf der 29. Bálványos-Sommeruniversität im rumänischen Siebenbürgen.

„Die christliche Demokratie“, so Orbán, „ist per definitionem nicht li-

beral: Sie ist, wenn man so will, illiberal.“ Diese gewagte These konkretisiert 

Orbán anhand dreier Themen, die ihm besonders am Herzen liegen: Die libe-

rale Demokratie, sagt er erstens, setze sich für den Multikulturalismus ein, 

ARND KÜPPERS
Geboren 1973 in Rheydt (Mönchen-
gladbach), Theologe und Sozialethiker, 
Stellvertretender Direktor der 
 Katholischen Sozialwissenschaftlichen 
Zentralstelle, Mönchengladbach.



81 Nr. 558, September/Oktober 2019, 64. Jahrgang

während die Christdemokratie die christliche Kultur bewahren wolle, und 

das sei ein illiberales Ziel. Zweitens: Die liberale Demokratie sei für Einwande-

rung, die Christdemokratie sei gegen Einwanderung – und das sei ein „wahr-

haft illiberales Konzept“. Und drittens stehe die liberale Demokratie für eine 

Aufweichung des Familienbegriffs, während die Christdemokratie das tradi-

tionelle christliche Familienmodell bewahren wolle; auch das sei illiberal.

Wenn es nur um Orbán ginge, könnte man es dabei bewenden lassen, 

dass dieser mit seinen Thesen eine Art Kulturkampf heraufbeschwören 

möchte, um seine zunehmend autoritären Ambitionen zu kaschieren. Sein 

politisches Narrativ von der „illiberalen Christdemokratie“ steht aber in ei-

nem weiteren Kontext. Auch andere politische Machthaber versuchen, durch 

Berufung auf Nation, Tradition und Christentum ihre autoritären Herr-

schaftstendenzen zu rechtfertigen. Besonders erfolgreich in dieser Disziplin 

ist der russische Präsident Wladimir Putin. Bei seiner Amtseinführung als 

wiedergewählter Präsident im Mai 2018 hat er drei Männern exklusiv die Hand 

geschüttelt: Ministerpräsident Dmitri Medwedjew, Kyrill I., dem Pa triar chen 

der russisch-orthodoxen Kirche, und Altkanzler Gerhard Schröder. Davon 

verlieh der eine dem Autokraten den kirchlichen Segen, der andere zum wie-

derholten Male den Anschein eines lupenreinen Demokraten.

„IS THE POPE TOO LIBERAL?“

Derlei Selbstinszenierungen fallen auch bei Menschen auf fruchtbaren Boden, 

die dafür nicht mit hochdotierten Aufsichtsratsposten in russischen Staats-

unter nehmen entlohnt werden. Ebenso wenig handelt es sich nur um Pegida-

Demonstranten. Auch manche konservative Christen stilisieren Putin und 

Orbán zu Rettern des Abendlandes, während sie bisweilen Papst Franziskus 

im gleichen Atemzug linksliberale Beliebigkeit vorwerfen. So etwas mag in 

Deutschland – zumindest derzeit noch – als völlig abseitige Meinung wahr-

genommen werden, für die es allenfalls in Schmuddelecken des Internets ei-

nen Platz gibt. In anderen Ländern hingegen bekennen sich mittlerweile 

selbst christliche Intellektuelle zu dezidiert antiliberalen Positionen. So befür-

wortet der zum Katholizismus konvertierte amerikanische Harvard-Professor 

Adrian Vermeule ausdrücklich Orbáns Idee von einer illiberalen Christdemo-

kratie. Und damit steht er in der amerikanischen Debatte keineswegs allein.

Bereits im Sommer 2003 stellte der National Catholic Reporter die 

Frage: „Is the pope too liberal?“ Gemeint war dabei wohlgemerkt Papst Jo-

hannes Paul II., denn auch er war nicht wenigen erzkonservativen Katholi- 

ken und evangelikalen Protestanten zu liberal. Zu diesem illustren Kreis dezi-

diert antiliberaler Christen gehören neben Vermeule etwa der weltbekannte 

schottisch-amerikanische Philosoph Alasdair MacIntyre, die australische 

Theologin Tracey Rowland oder der amerikanische Politikwissenschaftler 



82 Die Politische Meinung

Schwerpunkt

Robert P. Kraynak. Letzterer veröffentlichte 2001 ein Buch mit dem Titel 

Christian Faith and Modern Democracy, in dem er die These entfaltete, dass das 

Christentum letztlich unvereinbar mit dem liberalen Verständnis von Demo-

kratie und Menschenrechten sei.

Diese Sicht der Dinge hat seitdem eine beträchtliche Zahl von Anhän-

gern hinzugewonnen, und nicht nur Orbáns Programm der illiberalen Christ-

demokratie zeigt, dass sie zwischenzeitlich aus der Sphäre intellektueller Ge-

dankenspiele in die Arena der politischen Auseinandersetzung gewandert ist. 

Gründe genug also, um noch einmal die Frage nach dem Verhältnis von 

Christentum und liberaler Demokratie zu stellen und sich zu vergewissern, 

welche Rolle die Christdemokratie in diesem Zusammenhang gespielt hat 

und in gewisser Weise immer noch spielt.

CHRISTENTUM UND LIBERALE MODERNE

Ganz am Anfang der Christdemokratie stand der im 19. Jahrhundert auf-

keimende Politische Katholizismus. Dieser war eine Folgeerscheinung des 

Kirchenkampfs während der Französischen Revolution und einer Reihe ähn-

licher Konflikte im 19. Jahrhundert. Und meist stand dabei eben der Katholi-

zismus im Fokus, denn während sich der Mainstream im Protestantismus mit 

der bürgerlichen Moderne zumindest arrangierte, verfolgte die katholische 

Kirche seinerzeit den Kurs eines intransigenten Antimodernismus.

Bei einer ausschließlichen Betrachtung dieses historischen Abschnitts 

könnte man prima facie also tatsächlich den Eindruck gewinnen, am Beginn 

der Christdemokratie habe der Kampf gegen die liberale Moderne gestanden. 

Auf den zweiten Blick stellt sich die Angelegenheit jedoch differenzierter dar. 

Denn die angesprochenen Konflikte in Europa waren in erster Linie macht-

politischer und nicht kultureller Natur. Das ist daran zu erkennen, dass dort, 

wo die Umstände andere waren als in Europa, die Geschichte auch anders ver-

laufen ist, etwa in den USA. Bereits Mitte des 19. Jahrhunderts hielt der Libe-

rale Alexis de Tocqueville (1805–1859) in seinen berühmten Beobachtungen 

Über die Demokratie in Amerika fest: „Bei uns [in Frankreich] sah ich den Geist 

des Glaubens und den Geist der Freiheit fast immer entgegengerichtet. Hier 

[in den USA] fand ich sie innig miteinander verbunden: sie herrschten zusam-

men auf dem gleichen Boden.“ 1

Fragt man nach dem Verhältnis von Christentum und liberaler Mo-

derne, muss man immer unterscheiden zwischen der politischen Ereignis-

geschichte, in der sich Machtkonflikte abbilden, und der Geschichte kulturel-

ler Genealogie. Zu letzterer hat Jürgen Habermas, ein gänzlich unverdächtiger 

Zeuge, einmal festgestellt: „Das Christentum ist für das normative Selbstver-

ständnis der Moderne nicht nur eine Vorläufergestalt oder ein Katalysator 

 gewesen. Der egalitäre Universalismus, aus dem die Ideen von Freiheit und 



83 Nr. 558, September/Oktober 2019, 64. Jahrgang

solidarischem Zusammenleben, von autonomer Lebensführung und Emanzi-

pation, von individueller Gewissensmoral, Menschenrechten und Demokra-

tie entsprungen sind, ist unmittelbar ein Erbe der jüdischen Gerechtigkeits- 

und der christlichen Liebesethik. In der Substanz unverändert, ist dieses Erbe 

immer wieder kritisch angeeignet und neu interpretiert worden. Dazu gibt es 

bis heute keine Alternative. Auch angesichts der aktuellen Herausforderun-

gen einer postnationalen Konstellation zehren wir nach wie vor von dieser 

Substanz. Alles andere ist postmodernes Gerede.“ 2

BEWEGUNG DES  
CHRISTLICHEN PERSONALISMUS

Auch wenn man nicht so weit in die Kultur- und die Ereignisgeschichte zu-

rückgeht, sondern nur die moderne, sich nach dem Zweiten Weltkrieg formie-

rende politische Bewegung der Christdemokratie in den Blick nimmt, erweist 

sich das Postulat einer „illiberalen Christdemokratie“ als Widerspruch in sich.

Der wohl wichtigste geistige Vater der modernen Christdemokratie 

war der französische Philosoph Jacques Maritain (1882–1973). Maritain war 

anfangs, wie viele konservative französische Katholiken seiner Generation, 

antirepublikanisch und antiliberal eingestellt. Seinem ersten politischen 

Buch gab er im Jahr 1922 den programmatischen Titel Antimoderne. Er stand 

der von Charles Maurras gegründeten extrem rechten Action française nahe 

und war tief enttäuscht, als diese 1926 von Papst Pius XI. als mit dem Katho-

lizismus unvereinbar verurteilt wurde.

Zum radikalen Umdenken brachte Maritain die Konfrontation mit 

Kommunismus, Faschismus und Nationalsozialismus. Angesichts der Erfah-

rung, wie die totalitären Regime die Freiheit und Würde der Menschen mit 

Füßen traten, schloss er sich der Bewegung des christlichen Personalismus 

an. Dabei handelte es sich um keine einheitliche philosophische Denkschule, 

sondern um eine lose Gruppe von Philosophen und politischen Aktivisten, 

deren Gemeinsamkeit darin lag, dass sie in Auseinandersetzung mit den tota-

litären Ideologien des 20. Jahrhunderts entschieden für die unveräußerlichen 

Rechte der menschlichen Person einstanden. Mit seinem 1936 erschienenen 

Buch Humanisme Intégral wurde Maritain zum wichtigsten Kopf dieser Bewe-

gung. Hier reformulierte er die Freiheitsphilosophie und den Humanismus 

der Moderne unter christlichen Vorzeichen.

Philosophische Puristen mögen einwenden, dass Maritain dabei hin-

ter der reinen Autonomielehre der Aufklärungsphilosophie zurückblieb, in-

dem er den von ihm vertretenen „theozentrischen oder wahrhaft christlichen 

Humanismus“ scharf von einem bloß „anthropozentrischen Humanismus“ 

abgrenzte. Was in theoretischer Perspektive eine Inkonsistenz sein mag, zeigte 

jedoch in praktischer Hinsicht geradezu fulminante Wirkung, weil Maritain 

Christlich statt liberal?, Arnd Küppers



84 Die Politische Meinung

Schwerpunkt

auf diese Weise auch für konservative Christen, namentlich für die immer 

noch mit einem Fuß im Antimodernismus feststeckenden Katholiken, eine 

gangbare Brücke in die freiheitliche Moderne baute. Er wurde damit zu einem 

der wichtigsten Wegbereiter des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962–1965).

Ähnliches lässt sich über Maritains Buch Christianisme et Démocratie, 
erschienen 1943, sagen. Wie sein Landsmann Tocqueville hundert Jahre vor 

ihm nahm er Bezug auf die amerikanische Demokratie, die nach seiner Über-

zeugung trotz des großen Einflusses ökonomischer Interessen nie ihren 

christ lichen Ursprung vergessen hatte. Diese amerikanische Demokratie 

grenzte er von den kontinentaleuropäischen Demokratien ab, die er von dem 

Geist eines aggressiven Rationalismus und Säkularismus geprägt sah, wes-

wegen sie auch reihenweise den totalitären Ideologien erlegen seien. Auch das 

mag, zumal aus heutiger Sicht, keine wirklich überzeugende ideengeschicht-

liche Analyse sein. Abermals gilt hier jedoch, dass die Mängel in der Theorie 

durch die positiven Wirkungen in der Praxis mehr als aufgewogen wurden.

PROGRAMMATISCHE GRUNDLAGE  
FÜR DIE CHRISTDEMOKRATIE

Das wird bereits deutlich, wenn man sich Maritains biographischen Hinter-

grund vor Augen führt: die Prägung durch die Erfahrung des extrem feind-

seligen Laizismus in Frankreich und der korrespondierenden antirepu bli-

kanischen und autoritären Tendenzen im französischen Katholizismus. 

Diesen Gordischen Knoten hat Maritain zerschlagen, indem er die Demo-

kratie vom Evangelium und von Prinzipien der christlichen Ethik her recht-

fertigte und begründete. Damit hat er zugleich die programmatische Grund-

lage für eine der erfolgreichsten politischen Bewegungen der Nachkriegsära 

in Europa gelegt: die Christdemokratie. Zu deren Markenzeichen wurde da-

bei gerade die feste Verankerung in der westlich-liberalen Wertegemeinschaft, 

ausgedrückt in dem unverrückbaren Bekenntnis zur transatlantischen Allianz 

und zum europäischen Friedens- und Gemeinschaftsprojekt.

Freilich könnte dennoch der ein oder andere auf die Idee kommen, 

Maritains Denken für das Modell einer illiberalen Christdemokratie in An-

spruch zu nehmen. Schließlich hat Maritain – wie dargelegt – sein christlich 

reformuliertes Demokratiekonzept von einem liberalen abgesetzt. Zu diesem 

Argument wird aber nur der greifen, der die Dinge gänzlich unhistorisch be-

trachtet. Noch einmal: Maritains Überlegungen sind vor dem Hintergrund 

der Geschichte des Konfliktes zwischen Kirche und Staat in der europäischen 

Moderne zu sehen. Mit Blick darauf kritisierte er eine bestimmte Spielart des 

modernen Liberalismus, wie sie etwa in Frankreich von Jean-Jacques Rous-

seau (1712–1778) oder den Physiokraten vertreten wurde. Indem er aber seine 

ei genen Ideen in Anlehnung an die amerikanische Demokratie entwickelte, 



85 Nr. 558, September/Oktober 2019, 64. Jahrgang

 rezipierte er den angelsächsischen Liberalismus in der Tradition John Lockes 

(1632–1704) positiv. Diesen Unterschied haben auch andere gemacht, etwa 

Friedrich August von Hayek (1899–1992), einer der großen Liberalen des 

20. Jahrhunderts.

CHRISTLICHES BEKENNTNIS  
ZUR DEMOKRATIE

Darüber hinaus steht Maritain mit seinem Denken ganz am Anfang der 

Christdemokratie. Diese hat sich seitdem weiterentwickelt, und zwar in dem 

Modus, den Habermas für die ganze christlich imprägnierte Kultur der 

 Moderne beschreibt: kritische Aneignung und Neuinterpretation des Erbes. 

In der Tat gibt es dazu keine Alternative. Das Konzept einer „illiberalen 

Christdemokratie“ fällt demgegenüber zweifellos unter die Kategorie des 

post modernen Geredes. Es ist schon aus historischer Perspektive unhaltbar; 

aus heutiger Sicht steht es im diametralen Gegensatz zu dem, was sowohl 

evangelische als auch katholische Theologie und Kirche zu dem Themenkom-

plex Demokratie und Freiheitsrechte sagen.

Gleichwohl ist unübersehbar, dass Populismus, autoritäres und illibe-

rales Denken derzeit Auftrieb haben. Als Folge erleben wir weltweit eine „Re-

zession der Demokratie“ (Larry Diamond), und auch die politischen Ausein-

andersetzungen in Europa und Deutschland sind zunehmend von diesem 

Wandel geprägt. Dieser Antiliberalismus wird manchmal christlich verbrämt, 

wie Orbán es tut. Ein anderes Mal tritt er im dezidiert antichristlichen Ge-

wand auf, wie etwa bei Alain de Benoist, dem Vordenker der Nouvelle Droite. 
So oder so: Christinnen und Christen können in dieser Auseinandersetzung 

nicht abseits stehen. Es ist deshalb gut, dass die beiden Kirchen in Deutsch-

land Anfang April dieses Jahres ein Gemeinsames Wort mit dem Titel „Ver-

trauen in die Demokratie stärken“ veröffentlicht haben.3 Es geht ihnen da-

rum, so heißt es im letzten Abschnitt des Papiers, aus christlichem Antrieb die 

Demokratie als Ordnung der Freiheit zu erhalten.

1 Alexis de Tocqueville: Über die Demokratie in Amerika, München 1984, 2. Aufl., S. 341.
2 Jürgen Habermas: „Ein Gespräch über Gott und die Welt“, in: ders.: Zeit der Übergänge.  

Kleine Politische Schriften IX, Frankfurt a. M. 2001, S. 173–196, hier S. 174 f.
3 Vertrauen in die Demokratie stärken. Ein Gemeinsames Wort der Deutschen Bischofskonferenz 

und des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, hrsg. vom Sekretariat der  
Deutschen Bischofskonferenz und dem Kirchenamt der EKD, Bonn/Hannover 2019, 51 Seiten  
(Gemeinsame  Texte; 26).

Christlich statt liberal?, Arnd Küppers


