
58 Die Politische Meinung

SCHWERPUNKT

„Politik der Würde“
Wie Institutionen sittlich handeln

Politikverdrossenheit ist so alt wie Politik. Wo 

es Regierende und Regierte gibt, findet sich 

auch ein Ressentiment gegen „die da oben“. 

Daran ändern auch demokratische Verfassun-

gen nichts, die den Regierten prinzipiell die 

Möglichkeit eröffnen, auf die andere Seite der Macht zu wechseln und selbst 

zu Gestaltern der Politik zu werden. Ungewohnt und in hohem Maße beun-

ruhigend dagegen ist das Phänomen, dass nach jahrelangem wirtschaft lichem 

Aufschwung und trotz allgemeiner Prosperität nicht nur die politischen Kräfte-

verhältnisse erodieren, sondern den Repräsentanten des politischen „Es ta-

blish ments“ in bisher ungekanntem Ausmaß Verachtung und unverhohlener 

Hass entgegenschlagen. Galgen bei Demonstrationen, Beleidigungen in der 

virtuellen und analogen Welt, Gewaltattacken gegen Politiker zeugen nicht 

nur von einer Verrohung der Umgangsformen, sondern von einer elementar 

gestörten Kommunikation zwischen Entscheidungsträgern und Entschei-

dungserträgern.

JOACHIM SÖDER
Geboren 1967 in Premich (Bayern), 
Professor für Philosophie an der 
Katholischen Hochschule Nordrhein-
Westfalen (Abteilung Aachen).



59 Nr. 562, Mai/Juni 2020, 65. Jahrgang

Schnell werden dann Forderungen nach mehr Mitbestimmung laut, etwa 

durch Einführung plebiszitärer Partizipationsstrukturen oder durch die Ab- 

senkung des Wahlalters. Menschen sollen die Erfahrung machen, politisch 

etwas bewirken zu können. Macht Menschen zu Politikern, dann hört die 

Politikverdrossenheit auf. Stimmt das?

Wo es Elemente direkter Demokratie, etwa Volksbegehren oder Bürger-

entscheide, gibt, bleiben Abstimmungszahlen in vielen Fällen hinter der 

gesetzlich geforderten Mindestbeteiligung zurück. Und wo das Quorum 

erreicht, ja manchmal eindrucksvoll übertroffen wird, geschieht das oft, weil 

der zur Abstimmung stehende Sachverhalt radikal vereinfacht wurde. „Rettet 

die Bienen!“ – wer könnte zu diesem Imperativ ernsthaft „Nein“ sagen? Doch 

wird die mit der Kampagne verbundene Reduktion auf Ackergiftverbote und 

Blühstreifen kaum dem komplexen Zusammenspiel von landwirtschaftlichen 

Erzeugungsbedingungen, Wettbewerbsorientierung, Existenznöten, Bio-

diversität, Großhandelsmargen und Lebensmittelpreisen gerecht. Ab wann 

kippt populäre Zuspitzung in populistische Stimmungsmache? Nicht erst das 

Brexit-Referendum hat vor Augen geführt, zu welch hanebüchenen Falsch-

behauptungen Campaigner greifen, um die Mehrheit auf ihre Seite zu ziehen.

POLITIK IST KEINE SPIELWIESE

Noch aus einem anderen Grund sind Elemente direkter Demokratie auf na tio-

naler Ebene problematisch. Denn anders als an Stammtischen bisweilen ver-

mutet gilt in einem demokratischen Rechtsstaat das Prinzip „Mehrheit ent-

scheidet“ nicht uneingeschränkt. Die freiheitlich-demokratische Grund- 

ordnung kennt Normen, die der Mehrheitsentscheidung entzogen sind. Die 

in Artikel 79 Absatz 3 Grundgesetz (GG) formulierte „Ewigkeitsgarantie“ 

sichert die Unantastbarkeit von Menschenwürde und Menschenrechten, das 

Demokratie- und Bundesstaatsprinzip sowie die Rechts- und Sozialstaatlich-

keit gegen mögliche Eingriffe, selbst wenn diese auf demokratischem Wege 

zustande kämen. Die grausamen Lehren der Geschichte haben dazu geführt, 

dass um der Humanität willen bestimmte Bereiche des menschlichen Zusam-

menlebens absolut geschützt und der demokratischen Mehrheitsentschei-

dung entzogen sein müssen.

Genau vor diesen Bereichen würde aber das politische Instrument der 

direkten Demokratie schwerlich haltmachen. Die Schweiz, scheinbar ein Mus-

terland basisdemokratischer Kultur, hat 2009 durch eine Volksabstimmung die 

Aufnahme eines Bauverbots für Minarette in die Eidgenössische Bundesverfas-

sung erzwungen. Eine solche, in der Verfassung verankerte Diskriminierung 

der kulturellen Ausdrucksform einer zugelassenen Religions gemeinschaft 

dürfte in westlichen Demokratien beispiellos sein und ist, wie selbst das 

Schweizer Bundesgericht urteilte, ein Verstoß gegen die Menschenrechte. 



60 Die Politische Meinung

Schwerpunkt

 Würden in Deutschland nationale Volksentscheide eingeführt, die Zahl der 

populistisch ausschlachtbaren Themen würde erheblich zunehmen.

Dies gilt im Übrigen auch für die Absenkung des Wahlalters. Kann man 

jungen Menschen, denen der Abschluss eines Ratenkreditvertrags verwehrt ist, 

politische Gemengelagen so erklären, dass sie zu einer mündigen Wahlent-

scheidung in der Lage sind? Können sie, denen im privaten Bereich der voll-

umfängliche Überblick über die Folgen ihres Handelns abgesprochen wird, 

Verantwortung im öffentlichen Bereich wahrnehmen? Bei näherer Betrach-

tung scheint das Wahlrecht für Minderjährige die Tendenz zu haben, Demo-

kratie eher zu infantilisieren, als sie krisenfest zu machen.

Politik ist eine ernste Sache. Sie eignet sich nicht als Spielwiese zum 

Ausprobieren und Spaßhaben, und sie lässt auch nur in beschränktem Umfang 

Komplexitätsreduktion und Vereinfachung zu. Selbst dort, wo es nicht un- 

mittelbar um Krieg oder Frieden geht, stehen Entscheidungen an, die tief in 

das Leben der Menschen eingreifen. Solche Eingriffe sind durch keinen ande-

ren Grund als den der Gerechtigkeit legitimierbar. Deshalb ist auch die gern 

bemühte Rede vom „Respekt“ des Staates gegenüber der Lebensleistung von 

Bürgerinnen und Bürgern unangebracht. Entweder die politischen Akteure 

emotionalisieren, damit das, was nüchtern betrachtet um der Gerechtigkeit 

willen gefordert ist, zu einer Gunst wird, die sie aus Wohlwollen gewähren. 

Oder aber der wohlklingende Ausdruck kaschiert eine Klientelpolitik, die – 

weil sie Partikularinteressen bevorzugt – gerade nicht gerecht ist. In beiden 

Fällen aber macht die scheinbar so egalitäre Formel vom „Respekt“ die einen 

zu Spendern und die anderen zu Empfängern von Wohltaten. Die Kluft wird 

also keineswegs aufgehoben, sondern vertieft.

DEMÜTIGUNG UND SCHAM

Der politische Grundsatz, „Gerechtigkeit gegen jedermann zu üben“ (Artikel 

56 GG), stellt ein normatives Ideal dar, doch im Zwielicht des Tagesgeschäfts 

verschwimmen häufig die Motive des Handelns. Ob eine Entscheidung aus 

Taktik, Strategie, Wille zum Machterhalt, Verantwortungsbewusstsein oder 

um der Gerechtigkeit willen getroffen wird, ist selten eindeutig zu bestim-

men. Aber den Bürgern immer wieder zu erklären, dass dieses oder jenes kon-

krete politische Handeln der Versuch ist, Gerechtigkeit herzustellen, ist ein 

wichtiger Schritt der Vertrauensbildung. Die einschneidenden Maßnahmen 

zur Eindämmung der Coronakrise haben die Zufriedenheit mit den Politik-

akteuren signifikant ansteigen lassen, weil glaubhaft vermittelt werden konn- 

te, dass die erheblichen Beschränkungen Teil eines insgesamt gerechten 

Gesamtplans waren.

Neben das Ideal der Gerechtigkeit, das als solches nie vollkommen zu 

verwirklichen ist, hat der israelische Philosoph Avishai Margalit die Praxis der 



61 Nr. 562, Mai/Juni 2020, 65. Jahrgang

Anständigkeit gestellt, um eine „Politik der Würde“ zu realisieren. Margalit 

unterscheidet dabei zwischen der moralischen Haltung des Individuums und 

der in Institutionen inkorporierten „substanziellen Sittlichkeit“. Ein Staat, 

der die Extravaganzen seiner Bürger durch Manipulation, Überwachung und 

Unterdrückung im Zaum hält, mag effizient sein; menschenwürdig agiert er 

nicht. Unter solchen Umständen ist die Würde des Einzelnen auch nicht da- 

durch zu wahren, dass Individuen einander mit Respekt begegnen. Wo Men-

schen in Würde zusammenleben sollen, muss ein Übergang von der bloß 

„gezügelten Gesellschaft“ zur „anständigen Gesellschaft“ erfolgen. „Eine 

Gesellschaft ist dann anständig, wenn ihre Institutionen Menschen nicht 

demütigen“ (Margalit 2012, S. 13). Der Umgang mit Flüchtlingen etwa, mit 

sozial Schwachen, mit ethnischen oder religiösen Minderheiten und mit den 

Sorgen der Menschen sagt etwas darüber aus, ob eine Gesellschaft anständig 

ist. Demütigung greift die Selbstachtung an. „Eine Person zu demütigen 

heißt, ihr die Menschlichkeit abzusprechen, was wiederum bedeutet, sie so zu 

behandeln, als ob sie kein Mensch wäre, sondern bloß ein Ding, Werkzeug, 

Tier, Untermensch oder Mensch zweiter Klasse“ (ebd., S. 126).

Wie aber lassen sich institutionelle Demütigungen verhindern oder, 

positiv gewendet: Wie werden Einrichtungen sittlich? Es sind die Menschen, 

die Organisationen errichten, unterhalten und mit Leben füllen, es sind Poli-

tiker, deren Entscheidungen Ablaufroutinen ins Werk setzen, die beim Bürger 

als Institutionenhandeln ankommen. Allgemeine Verwaltungsstrukturen 

sind prinzipiell etwas anderes als individuelle Handlungen, aber in ihnen 

manifestiert sich etwas vom Ethos derer, die sie eingerichtet haben. Wo das 

Individuelle zum Allgemeinen auskristallisiert, macht es einen Unterschied, 

ob das Ethos der Entscheidungsträger und Gestalter Tugenden wie Wert-

schätzung, Demut und Großherzigkeit – nach Corine Pelluchon allesamt 

„Tugenden für eine ungewisse Welt“ – umfasst oder nicht. „Die Idee wäre, 

dass eine Gesellschaft nur anständig sein kann, wenn ihr das Schamgefühl 

nicht abhanden gekommen ist, mit anderen Worten, wenn sich ihre Mitglie-

der für demütigende Akte schämen“ (Margalit 2012, S. 140).

Literatur

Margalit, Avishai: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Suhrkamp, Berlin 2012. 

Pelluchon, Corine: Ethik der Wertschätzung. Tugenden für eine ungewisse Welt, wbg Academic, 
Darmstadt 2019. 

„Politik der Würde“, Joachim Söder


